


SUICIDISME 
DÉFAIRE LE

UNE APPROCHE TRANS, QUEER  
ET CRIP DU SUICIDE (ASSISTÉ)



Cette traduction est publiée en français avec l’accord  
de Temple University Press qui a fait paraître la première  
édition en 2023 sous le titre original Undoing  
Suicidism. A Trans, Queer, Crip Approach to Rethinking  
(Assisted) Suicide.

La traduction a été rendue possible grâce au soutien  
financier de la Faculté des sciences sociales de  
l’Université d’Ottawa.

© 2023 Temple University Press — Of The Commonwealth  
System of Higher Education 
© 2025 Alexandre Baril et Éditions de la rue Dorion  
pour la traduction française

Édition préparée par Claude Rioux et Alexandre Baril ;  
la correction a été effectuée par Catherine Harrison-Boisvert.

Les différents éléments composant cette publication  
multiformat sont placés sous licence CC BY-NC-SA  
httpps://creativecommons.orgg/licenses/byy-nc-sa/4.0/deed.fr  
Une note, page 359, explique ce choix. Et une autre, 
page 361, décrit l’usage que vous pouvez faire de ces  
différents éléments.

N’hésitez pas à partager ce texte, à le reproduire et à le faire  
connaître à celleux qu’il pourrait intéresser. Ne vous  
en privez pas, c’est pour ces raisons que nous l’éditons.

éditions Burn~Août  
Diffusion/distribution : Paon-Serendip  
Version web et PDF sur : 
httpps://editionsburnaout.fr/ppublication/livre/DLS.html 
ISBN : 978-2-49353-428-6



Alexandre Baril
Préface de Robert McRuer  

Traduit de l’anglais par Philippe Blouin

Prix du meilleur livre 2024 (mention honorable)  
de l’International Association of Autoethnography  

and Narrative Inquiry (IAANI)  
et Prix du meilleur livre qualitatif 2025  

de l’International Congress of Qualitative Inquiry (ICQI)

SUICIDISME 
DÉFAIRE LE

UNE APPROCHE TRANS, QUEER  
ET CRIP DU SUICIDE (ASSISTÉ)





SOMMAIRE
Avertissement..........................................................................................................

Description de la couverture pour accessibilité.............................................

Préface de Robert McRuer....................................................................................

Introduction. Manifeste suicidaire....................................................................

Voyage dans un esprit suicidaire : du personnel au théorique......................

Le suicidisme, la contrainte à la vie et l’injonction 
à la vie et à la futurité.........................................................................................

(Dé)faire le suicide : (re)signifier les termes ....................................................

Autothanatothéorie : une boîte à outils méthodologique et conceptuelle....

Disséquer le suicide (assisté) : la structure du livre.........................................

Première partie  
Repenser le suicide

Chapitre 1. Le suicidisme : un cadre théorique  
pour conceptualiser le suicide............................................................................

1.1.	 Les principaux modèles de la suicidalité..................................................

1.2.	 Les fantômes dans les modèles de la suicidalité.......................................

1.3.	 Les conceptualisations alternatives de la suicidalité...............................

1.4.	 Le suicidisme comme violence épistémique..............................................

1.5.	 Mot de la fin..................................................................................................

Chapitre 2. Queeriser et transer le suicide :  
repenser la suicidalité LGBTQ.............................................................................

2.1.	 Les discours sur la suicidalité LGBTQ  
comme somatechnologies de vie.................................................................

2.2.	 Les approches alternatives de la suicidalité trans : 
Trans Lifeline et DISCHARGED.....................................................................

2.3.	 L’échec d’un véritable échec : théorie queer,  
suicidalité et (non-)futurité........................................................................

2.4.	 Mot de la fin..................................................................................................

Chapitre 3. Cripper et détraquer le suicide :  
repenser la suicidalité handicapée/détraquée................................................

3.1.	 Les discours sur la suicidalité handicapée/détraquée  
comme somatechnologies de vie.................................................................

3.2.	 Les approches alternatives de la suicidalité handicapée/détraquée......

3.3.	 La suicidalité comme handicap : repenser  
la suicidalité avec la cripistémologie.........................................................

3.4	 Mot de la fin..................................................................................................

11

17

19

23

23

30

50

55

61

71

75

94

112

125

136

139

145

162

168

180

183

189

211

216

225



Deuxième partie  
Repenser le suicide assisté

Chapitre 4. Le mouvement pour le droit à mourir et son ontologie 
validiste, saniste, âgiste et suicidiste du suicide assisté...............................

4.1.	 Les discours sur le droit à mourir comme somatechnologies de vie......

4.2.	 Les postulats validistes, sanistes  
et âgistes dans les discours sur le droit à mourir.....................................

4.3.	 Les postulats suicidistes dans les discours sur le droit à mourir...........

4.4.	 Cripper les discours sur le droit à mourir :  
repenser l’accès au suicide assisté...............................................................

4.5.	 Mot de la fin..................................................................................................

Chapitre 5. Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté....

5.1.	 Le modèle queercrip du suicide (assisté)...................................................

5.2.	 L’approche affirmative du suicide..............................................................

5.3.	 Les objections potentielles à une approche affirmative du suicide........

5.4.	 La thanatopolitique du suicide assisté comme éthique de la vie...........

5.5.	 Mot de la fin..................................................................................................

Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ?  
Les voix des personnes suicidaires comme microrésistance.....................

Remerciements.......................................................................................................

Bibliographie............................................................................................................

Note sur la licence utilisée...................................................................................

CC BY-NC-SA, usage et emploi.............................................................................

Notes...........................................................................................................................

229

234

257

261

264

271

275

276

282

300

316

320

323

335

343

359

361

363







11

AVERTISSEMENT

Ce livre ne vise pas à encourager le suicide. Au contraire, l’approche 
proposée pourrait contribuer à réduire la suicidalité des groupes margi
nalisés. Le livre aborde des sujets très délicats et très sensibles et il 
pourrait être déclencheur d’émotions fortes chez certaines personnes.

Au sujet de la traduction  
de Mad et des variations  

du verbe « détraquer  »

Tout au long du livre, on recourt au terme Mad en anglais lorsqu’il est 
question des études Mad et des mouvements Mad. Toutefois, pour référer 
aux personnes Mad, le terme détraqué·e sera utilisé pour traduire le terme 
Mad et le verbe détraquer sera utilisé pour traduire le verbe to madden. 

Bien que le terme fou·folle aurait pu être privilégié pour traduire 
le terme Mad, comme c’est parfois le cas en français, le terme détraqué·e 
a été retenu notamment parce que, de la même manière que les termes 
queer et crip, bien qu’il comporte a priori une charge péjorative, il présente 
également un fort potentiel de resignification positive. Le verbe détraquer, 
qui réfère au fait de perturber le fonctionnement de quelqu’un·e ou de 
quelque chose, semble également posséder ce potentiel de resignification 
et de rébellion ; perturber l’ordre dit normal des choses. Bref, détraquer 
traduit bien l’essence même du verbe to madden — qui signifie perturber 
et déranger le fonctionnement habituel des sociétés sanistes — et la 
personne détraquée, par extension, est celle qui se réclame positivement 
de sa folie et de son dérangement/déraillement selon des normes sanistes. 
Enfin, la traduction détraqué·e permet également de jouer avec les mots 
à l’oral, grâce à des expressions bilingues composées du terme anglais 
track, souvent utilisé en français au Québec, comme dans l’expression 
« être sur la bonne [ou la mauvaise] track ». La personne détraquée est celle 
qui refuse la bonne track, c’est-à-dire la voie tracée pour elle selon les 
normes dominantes. L’idée d’utiliser le terme détraqué·e pour traduire le 
terme Mad est survenue lors d’une conversation spontanée de l’auteur 
avec Isabelle Perreault et Pier-Luc Turcotte. 

Enfin le terme Mad avec une lettre majuscule est adopté pour 
référer à cette étiquette resignifiée positivement par des personnes utili-
sant des services psychiatriques, survivantes, ex-patientes ou utilisatrices 
de services en santé mentale qui revendiquent la folie [madness]. Ce terme 
est utilisé fréquemment dans les études Mad, chez les chercheureuses 



Défaire le suicidisme

12

Mad et les personnes Mad participant aux mouvements Mad. Quand le 
terme mad sans lettre majuscule est utilisé, cela réfère généralement à 
l’utilisation dominante qui en est faite à partir de perspectives médicales 
et psychiatriques.

Au sujet du terme crip
Les études crip, ou crip studies en anglais, recoupent des champs de 
recherches théoriques et militantes à l’intersection des études sur le 
validisme, des études queers et des études décoloniales. Elles analysent 
les stratégies par lesquelles les sujets minoritaires, notamment handi-
capés, négocient avec des contextes qui les excluent. Elles réfléchissent 
aux représentations négatives de corps qui servent de contre-modèles, 
repensant les façons dont ils doivent ou ne doivent pas se montrer dans 
l’espace social. 

Si on traduit littéralement crip, ce terme signifie « estropié·e », 
« boiteux·se », « invalide ». Ainsi, à l’image des études queer, les études 
crip s’appuient sur un procédé de réassignation positive des terminologies 
initialement destinées à porter atteinte à la dignité des sujets qu’elles 
désignent.

De la même manière que les théories ou études queers se diffé-
rencient des théories gays et lesbiennes par leur caractère résolument 
antinormatif et leur rejet de l’assimilation, ce qui les amène souvent 
à être perçues comme la branche la plus transgressive et subversive 
des recherches sur la diversité sexuelle, les théories ou études crips se 
démarquent aussi des approches plus classiques du handicap, généra
lement considérées comme plus conventionnelles et moins contes
tataires. En d’autres termes, les théories crips occupent par rapport aux 
études sur le handicap une position analogue à celle des théories queers 
vis-à-vis des études gays et lesbiennes.

Au sujet du terme « sanisme »
Le terme « sanisme » est employé tout au long du livre. Bien qu’il soit 
proche dans sa signification de celui de « psychophobie », à savoir le 
système d’oppression que subissent les personnes étant concernées par 
les enjeux de santé mentale ou des handicaps cognitifs, il est préféré à 
ce dernier. En effet, ce choix de terminologie s’inscrit dans une critique 
de la dimension psychologisante et individuelle inhérente à la notion de 
phobie. Le « sanisme » est une structure, un système, par lequel notre 



Avertissement

13

société se reproduit, à l’image d’autres systèmes d’oppression comme le 
racisme ou encore l’âgisme.

Le terme « sanisme » entretient une proximité avec ceux de 
« mentalisme » et de « cogniticisme » qui apparaitront plus loin dans 
l’ouvrage. Des notes seront associées à ces termes et explicitent leurs 
spécificités. 





À toutes les personnes suicidaires qui n’ont pas survécu, 
qui ne pensent pas pouvoir survivre,

qui ont été maltraitées sur la base de leur suicidalité,
et qui sont trop souvent forcées de souffrir en silence…

Vous êtes braves, et vous n’êtes pas seules
dans votre lutte pour la vie,

dans votre lutte pour la mort.





17

DESCRIPTION  
DE LA COUVERTURE 

POUR ACCESSIBILITÉ
La couverture est constituée d’un fond uni violet foncé. Sur le quart 
supérieur, est écrit dans une typographie grasse et futuriste, en blanc et 
en majuscules, « Défaire le suicidisme ». Le mot « Défaire » est légèrement 
penché vers la droite, comme un peu désaxé du reste du titre. Tout de 
suite en dessous, avec la même typographie et en majuscules toujours, 
mais dans une taille un peu plus petite, on peut lire « Une approche trans, 
queer et crip du suicide (assisté) ».  

Sur la moitié inférieure du livre sont disposées deux colonnes de 
texte. Le texte est de plus petite taille, il est lui aussi de couleur blanche 
et utilise une typographie différente de celle du titre. Il s’agit d’une 
typographie plus traditionnelle, avec empattements. On trouve sur ces 
deux colonnes le résumé de l’ouvrage. 

Enfin, sur le quart inférieur de la couverture, on peut voir deux 
mentions centrées, et elles aussi en blanc. La première est « Alexandre 
Baril », dans une typographie grasse et sans empattements, tandis que 
la seconde, placée juste en dessous et avec des caractères plus fins, est 
« éditions Burn~Août ». 





19

PRÉFACE
Robert McRuer

Une stratégie militante et rhétorique de longue date dans le mouvement 
des personnes handicapées a été de parler de sa propre voix, de résister 
à la désubjectivation active qui fut une composante centrale de l’his-
toire du handicap depuis quelques siècles. À l’ère de la normalisation, 
les personnes handicapées ont été présentées comme des objets à 
diagnostiquer, à étudier, à corriger, à plaindre, à craindre et, parfois, 
à éliminer. La revendication générale du mouvement des personnes 
handicapées — « rien sur nous sans nous » — capture bien ce refus de 
l’objectivation, tout comme les slogans « les droits des personnes 
handicapées sont des droits humains » ou « pissez sur la pitié ». Même 
le fait qu’une personne se nomme comme handicapée constitue une 
réappropriation du mot depuis la position subjective des personnes 
handicapées elles-mêmes. Des termes défiants comme crip ou disca 
accomplissent évidemment un travail similaire, crip agissant comme 
un rejet des connotations stigmatisantes de cripple [infirme], alors que 
disca circule désormais fièrement dans les pays hispanophones, offrant 
une façon d’articuler l’incapacité [discapacidad] sans centrer/subjectiver 
(ou même sans retirer activement de l’avant-scène) la capacité [capacidad]. 
On a assisté à d’innombrables changements de noms des handicaps ces 
dernières cinquante années, comme lorsque les activistes pour les droits 
des personnes vivant avec le VIH et le sida ont insisté qu’iels n’étaient 
pas des victimes du VIH ou même seulement des patient·es avec le VIH, 
mais plutôt des « personnes vivant avec le VIH ».

Le travail d’Alexandre Baril rejoint cependant des travaux impor-
tants (en fait indispensables) théorisant à quel point il est difficile pour 
beaucoup de refuser la désubjectivation. En plus de l’antipsychiatrie et 
du mouvement de fierté des personnes détraquées [Mad], les travaux 
de Michel Foucault nous poussent depuis longtemps à comprendre que 
le discours sur la folie et l’irrationalité a généralement été un discours 
de la rationalité à propos d’une chose étiquetée comme la « folie ». Plus 
récemment, les travaux importants de M. Remi Yergeau sur l’autisme 
ont démontré comment, dans l’imaginaire dominant, les voix autistes ne 
peuvent pas être entendues car les discours sur l’autisme présupposent 
que parler de façon rationnelle et subjective matérialise automa
tiquement une position de sujet non autiste. Une posture similaire peut 
être adoptée sur la toxicomanie — læ toxicomane ne peut pas parler en 
tant que toxicomane, car parler de toxicomanie, c’est se plier à l’exigence 



Défaire le suicidisme

20

selon laquelle la toxicomanie constitue une chose à surmonter (comme 
de fait, aux États-Unis, l’Americans with Disabilities Act l’inscrit dans la 
loi, ne reconnaissant que les sujets toxicomanes qui sont activement en 
voie de réhabilitation).

Magistralement, Baril nous présente cependant le sujet (ou 
l’antisujet) qui est sans doute le cas limite extrême pour ces questions 
théoriques : la personne suicidaire. Et parce qu’il est si important que ces 
limites soient prises en compte, Défaire le suicidisme : une approche trans, 
queer et crip du suicide (assisté) devrait être une lecture nécessaire dans 
les études du handicap et la théorie crip (et les théories queers et trans). 
Mon propre travail dans la théorie crip m’a depuis longtemps amené à 
considérer ce projet théorique comme étant intrinsèquement lié à la 
réflexion sur des sujets qui ne s’insèrent pas facilement dans nos caté-
gories existantes ou qui, en surface, ne semblent pas pouvoir remporter 
la palme de nos gestes théoriques et militants privilégiés. Mais encore, 
dans le contexte que déploie Défaire le suicidisme, nous pensons en réalité 
aux antisujets, mais sous certains angles seulement. Tout d’abord, nous 
nous imaginons la personne suicidaire comme une personne qui doit 
être guérie, transformée, ramenée à la subjectivité, car celle-ci ne peut 
être que non suicidaire. Deuxièmement, et inéluctablement sans doute, 
Baril nous invite, dans Défaire le suicidisme, à penser avec ou aux côtés 
de celleux qui désirent activement une forme d’antisubjectivité. Le sujet 
suicidaire peut-il parler ?, se demande Baril, concluant à plusieurs égards 
que non. Le suicidisme en tant que système exclut cette voix de tant 
de façons. En le nommant, Baril indique une forme d’oppression qui 
vient d’une violence discursive et matérielle exercée en raison des idées 
suicidaires présumées d’une personne. Ce n’est pas possible de penser 
comme ça, tu dois vouloir aller mieux, tout le monde sait que choisir la 
vie est la seule option. Pourtant, maintenant, Défaire le suicidisme existe 
comme livre et déploie devant nous des manières éthiques de penser 
autrement, d’écouter cet être contradictoire, logiquement impossible : le 
sujet/suicidaire. Et Baril déploie ces réflexions éthiques devant nous de 
manière si richement intersectionnelle, queerisant [queering], transant 
[transing], crippant [cripping] et détraquant [maddening] nos manières 
de penser le suicide. J’insiste depuis longtemps, surtout au sujet du 
crippement [cripping] dans les études du handicap, sur le fait que les 
formes verbales de ce que nous faisons sont toujours dans un processus 
d’invention. Baril nous offre sans doute l’étude la plus complète à ce jour 
de ce que peut signifier le fait de queeriser, transer, cripper et détraquer, 
comme des manières actives d’imaginer autrement.

Quand ma cousine la plus proche s’est enlevé la vie en 2014, je 
me suis retrouvé pris dans un réseau familial de suicidisme, exacerbé 



Préface

21

par une religiosité profonde (pas la mienne). La seule conversation au 
sujet de ma cousine que ma mère pouvait avoir avec moi impliquait les 
questions suivantes : pourquoi ? Mais a-t-elle déjà donné une raison ? 
Est-ce que tu aurais pu faire quelque chose ? Pourquoi ? Pourquoi ? 
Je n’avais pas de réponses, évidemment, et les questions (les seules 
permises) m’ont empêché, à plusieurs égards, d’entendre le sujet qui 
n’était plus un sujet. Évidemment, je voulais désespérément l’entendre de 
nouveau. Les funérailles, comme je les attendais, concernaient surtout 
Jésus, la miséricorde et le paradis, où l’on retrouverait un jour ma cousine 
(dans d’autres arènes, ce focus était rejoint par une rhétorique religieuse 
également peu ragoûtante, une personne anciennement amie s’étant 
sentie obligée de m’informer que ma cousine n’était probablement 
pas éligible au paradis à cause de ce qu’elle avait fait). Il n’y avait pas 
beaucoup de place pour parler pendant les funérailles, mais je savais 
que je souhaitais au moins la plus petite affirmation queer/crip tombant 
quelque part au loin de cette religiosité obligatoire. Et j’ai donc nommé 
le handicap, rappelant aux personnes présentes que je travaille en études 
du handicap et soulignant que la dépression peut être comprise comme 
l’un des handicaps les plus communs dans la société contemporaine. En 
même temps, sans le nommer comme queer, j’ai rappelé l’humour tordu 
et irrévérencieux de ma cousine (sans mentionner ce que personne ne 
savait, sans doute — qu’elle avait vécu au moins une aventure avec une 
femme). Le moment de joie que j’ai éprouvé par la suite est venu de la 
discussion avec des queers et des crips qui n’avaient pas été reconnu·es 
comme tel·les par la plupart des personnes réunies, et qui sont venu·es me 
remercier en aparté pour ce que j’avais dit — l’amie qui m’a confié que ma 
cousine et elle avaient l’habitude de s’envoyer des textos depuis leurs lits, 
s’écrivant qu’elles n’étaient pas capables d’en sortir ce jour-là ; l’ami gay qui 
voulait pareillement témoigner d’à quel point elle était en fait débauchée 
et sauvage. Nous nous sentions engagé·es dans le projet impossible de 
l’écouter une autre fois et de tenter de l’honorer de quelque manière.

Le travail d’Alexandre Baril est une riche ressource qui, je le 
crois, peut nourrir des manières difficiles mais nécessaires d’être-en-
commun queers, crips, trans et détraqué·es. Ce n’est pas un livre facile, 
et on pourrait considérer que cela confirme son importance. En effet, 
Défaire le suicidisme est un livre confrontant sur des sujets douloureux. 
C’est aussi un livre intensément personnel. Mais c’est essentiellement 
un livre qui envisage un amour suffisamment ample pour entendre 
toutes les personnes qui pourraient autrement être disqualifiées comme 
détraquées, crips, queers ou trans.





23

INTRODUCTION.  
MANIFESTE SUICIDAIRE

Voyage dans un esprit suicidaire : 
 du personnel au théorique 

J’ai voulu mourir tant de fois en écrivant ce livre…

Alors que je m’installe pour écrire les premières lignes de cette intro-
duction, le bracelet médical sur mon poignet gauche égratigne le clavier 
de mon portable, créant un bruit de fond incessant qui me rappelle ce 
qui est inscrit sur le métal. En plus de quelques instructions à l’intention 
du personnel ambulancier ou hospitalier qui aurait à intervenir dans 
une situation où je serais inconscient ou incapable de m’exprimer, on 
y distingue trois petites lettres, inscrites visiblement sur les deux côtés 
du bracelet : ONR. Pour les gens qui ne sont pas familiers avec le jargon 
médical, ces lettres signifient Ordonnance de Non-Réanimation. Comme 
j’écris ces lignes, le cliquetis de ce bracelet médical que je porte 24 heures 
sur 24, 7 jours sur 7, 365 jours par année, me rappelle les choix que 
j’ai faits concernant ce qui devrait se produire dans l’éventualité d’une 
urgence médicale. Si des personnes me découvraient inconscient après 
un accident vasculaire cérébral ou une crise cardiaque, par exemple, 
elles devraient s’abstenir de toute forme de réanimation, qu’il s’agisse 
d’une réanimation cardiorespiratoire, de compressions thoraciques, 
de ventilation artificielle ou d’intubation. Si elles me trouvaient en état 
d’hémorragie grave à la suite d’un accident de la route, elles devraient 
s’abstenir de me donner une transfusion sanguine ou d’exécuter toute 
autre intervention médicale qui pourrait me sauver la vie. Mes documents 
légaux indiquent également que je refuse l’usage de toute technologie 
d’assistance médicale, comme les sondes gastriques, l’hydratation 
intraveineuse ou la dialyse. En somme, dans mes documents légaux et 
l’ONR que je garde toujours dans mon portefeuille et à laquelle réfère 
mon bracelet médical, j’ai indiqué clairement qu’il ne faut rien faire qui 
puisse me garder en vie ou me ramener à la vie.



Défaire le suicidisme

24

Parfois, je souhaite qu’un accident ou un arrêt cardiaque me tue pour que je 
n’aie pas à le faire… 

Les témoins ayant validé et signé mes documents pour les rendre 
légitimes légalement, dont une collègue universitaire qui s’intéresse 
à la bioéthique, m’ont questionné : « Es-tu vraiment certain que c’est ce 
que tu veux ? Je n’ai jamais rien vu d’aussi radical ! » En outre, aussi bien 
mon ancienne partenaire que ma partenaire actuelle m’ont dit trouver 
mes instructions d’ONR effrayantes. Si elles étaient confrontées à une 
urgence où j’étais mourant, elles feraient face à un difficile dilemme : me 
voir mourir sans intervenir pour respecter mes choix et directives, ou 
faire fi de ces directives en appelant les services d’urgence pour tenter 
de me sauver la vie. Il va sans dire que lorsqu’on aime une personne, 
il n’est pas facile de s’imaginer la laisser simplement mourir sans faire 
quoi que ce soit. Je comprends leurs réactions face à mon ONR et mes 
directives, et je me sentirais de la même manière si elles formulaient 
des directives similaires.

Mon désir de mettre fin à mes jours me rend-il égoïste, effrayant, sans cœur 
ou insensible ?

Quand j’ai d’abord voulu obtenir mon ONR du ministère ontarien de la 
Santé et des Soins de longue durée, il m’a fallu remplir un formulaire 
devant être signé par une autorité médicale, laquelle avait le mandat 
d’évaluer ma capacité à refuser de façon éclairée des soins médicaux. 
Comme mes proches, mon médecin de famille estimait que mes 
décisions étaient extrêmes. Dans les faits, le terme qu’il a utilisé était 
suicidaire, aussi invoqué par d’autres personnes autour de moi. Assis 
dans son bureau, j’ai nié vigoureusement toute idée ou comportement 
suicidaires, sachant qu’admettre mon penchant pour la mort ruinerait 
toute possibilité d’obtenir mon ONR. Néanmoins, l’étiquette suicidaire est 
certainement porteuse d’un grain de vérité : refuser tout soin pouvant 
sauver ma vie signifie accepter que celle-ci pourrait s’achever prématu-
rément. Selon le psychiatre critique Thomas Szasz (1999, 2), le suicide 
peut être défini comme l’acte de « s’enlever la vie volontairement et 
délibérément, soit en se tuant directement ou en s’abstenant d’un geste 
pouvant directement sauver sa vie ; autrement dit [...] tout comportement 
motivé par une préférence pour la mort plutôt que la vie et menant 
directement [...] à cesser la vie d’une personne ». Mes directives anticipées 
et mon ONR, qui indiquent « une préférence pour la mort plutôt que la 
vie », correspondent à cette description du suicide. En ce sens, je suis 
d’accord avec mon médecin : mon ONR et mes directives anticipées sont 



Introduction. Manifeste suicidaire

25

suicidaires, au moins sous la forme d’un suicide différé ou « lent », pour 
reprendre la notion de la « mort lente » de læ théoricien·ne de la culture 
Lauren Berlant (2011, 95).

Ma mort serait-elle considérée comme un suicide si je mourais des suites d’un 
accident ou d’une crise cardiaque à cause des directives de mon ONR ? 

Quoi qu’il en soit, j’ai méticuleusement caché à mon médecin que j’ai été 
suicidaire la plus grande partie de ma vie. Admettre que j’ai été suicidaire 
depuis l’âge de douze ans, que je le demeure aujourd’hui, et que, même 
lors de mes plus belles journées, lorsque je me sens bien et enthousiaste 
à propos de la vie (les personnes suicidaires peuvent aussi ressentir des 
émotions positives), je souhaite encore être mort plutôt que vivant, aurait 
nécessairement mené mon médecin à refuser de signer le formulaire. 
Il aurait justifié son rôle de protecteur en affirmant que mes décisions 
étaient biaisées par mon état dépressif et suicidaire. Autrement dit, je 
n’aurais pas été considéré comme suffisamment « rationnel » ou menta
lement compétent pour prendre ces décisions, même si je songe à ces 
enjeux depuis des décennies. Chaque jour où je porte ce bracelet médical, 
sa présence me rappelle le sérieux de mes décisions et la possibilité de 
les reconsidérer. Mais je choisis malgré tout de le porter jour après jour, 
y tenant fermement comme à ma précieuse porte de sortie, même si je 
vis l’un des meilleurs moments de ma vie.

Suis-je encore suicidaire les jours et les semaines où je me sens mieux ? Qu’est-ce 
qui définit une personne suicidaire ?

Obtenir officiellement une ONR a été compliqué. En réalité, il aurait 
été bien plus facile de l’obtenir si j’étais plus vieux et plus handicapé 
que je ne le suis actuellement. Mon médecin m’a expliqué qu’il aurait 
peut-être suggéré de remplir un formulaire pour obtenir une ONR 
si j’étais « vieux » ou « sévèrement handicapé, malade ou souffrant ». 
Or, vu que j’étais relativement jeune à l’époque de la demande (moins 
de quarante ans), plutôt en santé et ne souffrant « que » de douleurs 
chroniques — un handicap invisible souvent ignoré par le complexe 
médico-industriel — je ne semblais disposer d’aucune « bonne » raison 
pour justifier une ONR. Contrairement aux gens qui sont visiblement 
handicapés, malades ou souffrants, qui sont des sujets « abjects » selon 
les normes et structures validistes et âgistes, je suis considéré comme 
rachetable, sauvable, un sujet ciblé par des formes de réhabilitation 
et de « capacitation » [capacitation], comme le décrit brillamment la 
théoricienne queer Jasbir K. Puar (2017, xviii). Ce processus validait 



Défaire le suicidisme

26

ce que je savais déjà et ce que j’explore dans ce livre : si, dans plusieurs 
pays comme au Canada, où je vis, certains sujets indésirables — à savoir : 
les sujets visiblement handicapés, malades, souffrants ou âgés — ont 
le droit de mourir (et y sont parfois même encouragés), les personnes 
suicidaires perçues comme « sauvables » sont forcées de vivre et de rede-
venir productives dans ce monde capitaliste et néolibéral. Autrement dit, 
tandis que certain·es citoyen·nes considéré·es comme improductif·ves 
sont ciblé·es pour mourir, d’autres sont jugé·es « sauvables » et sont 
piégé·es dans une autre forme de processus de « capacitation », qualifié 
d’abledment par la théoricienne du handicap Fiona Kumari Campbell 
(2019) pour décrire un mécanisme actif visant à produire une validité 
corporelle à travers une variété de mesures et de procédures. La logique 
de la prévention du suicide, visant à guérir le soi suicidaire, participe 
ainsi à ce processus de capacitation des individus suicidaires.

Pourquoi certaines personnes, comme les personnes handicapées, malades, 
souffrantes ou âgées qui ne veulent pas mourir (au moins dans leur vaste 
majorité), se voient-elles offrir l’aide à mourir, alors que celles qui veulent 
mourir, comme moi et d’autres personnes suicidaires, se voient nier toute 
assistance ?

Non seulement m’a-t-il fallu mentir à mon médecin de famille pour 
surmonter son contrôle [gatekeeping] médical et obtenir son autorisation 
pour mon certificat d’ONR, mais il m’a également fallu être évalué par une 
psychologue pour confirmer que je n’étais ni suicidaire ni en dépression 
majeure. J’ai dû prouver ma santé mentale et ma rationalité. J’ai dû 
supprimer la moindre petite trace de folie quand je leur parlais. Moi, un 
activiste handicapé et détraqué [Mad]… J’ai passé le test facilement. Comme 
je le montre dans ce livre, les personnes suicidaires doivent souvent 
mentir à propos de leur suicidalité (un concept large comprenant les 
idéations suicidaires, les tentatives de suicide et les suicides complétés), 
car l’honnêteté peut coûter cher. Non seulement leurs plans suicidaires 
sont-ils avortés, détruisant la sortie de secours qui leur donnait l’espoir 
d’annihiler leur désespoir, mais les personnes suicidaires sont aussi assu-
jetties à une large gamme de discriminations et de formes de violence. 
Elles se voient régulièrement refuser des opportunités d’emploi sur la 
base de leur historique suicidaire ; elles se voient refuser des assurances 
vie et des assurances santé ; on les étiquette comme des parents incom-
pétents et elles perdent la garde de leurs enfants ; elles sont trompées 
par les lignes d’écoute en prévention du suicide, qui retracent leurs 
appels et leur imposent des interventions non consenties ; elles sont 
menottées, interpellées et maltraitées par la police (une violence encore 



Introduction. Manifeste suicidaire

27

exacerbée quand les personnes suicidaires sont racisées, autochtones, 
pauvres, neurodivergentes ou détraquées) ; et elles sont hospitalisées de 
force, séquestrées physiquement et médicamentées contre leur volonté. 
Conscient de ces conséquences inhérentes au fait d’être honnête à propos 
de ma suicidalité, comme d’autres suicidaires, j’ai caché mes idéations 
suicidaires aux thérapeutes, psychologues et autres professionnel·les 
de la santé pour éviter ces formes sanctionnées de criminalisation, de 
stigmatisation, de pathologisation, d’incarcération et de discrimination. 
Comme je le démontre dans ce livre, ces formes de violence découlent 
d’une oppression systémique qui affecte les personnes sur la base de 
leur suicidalité, une oppression que j’appelle le suicidisme. 

Avant de théoriser et d’enquêter sur l’oppression subie par les personnes suici-
daires au quotidien et avant d’inventer le terme suicidisme en 2016‒2017 
(Baril 2018), j’avais toujours cru que c’était moi le problème : une personne 
brisée, dont la suicidalité devait être « réglée ». Ma suicidalité devait être 
éradiquée par des remèdes. Ceux-ci ne sont pas seulement médicaux ; il existe 
aussi des remèdes sociaux. Je sentais que mon désir de mourir, résultant surtout 
d’oppressions sociopolitiques en tant que personne ayant été confrontée (et 
l’étant encore à certains égards) au classisme, au sexisme, à l’hétérosexisme, au 
cisgenrisme, au validisme et au sanisme, devait être éliminé par une révolution 
sociopolitique. Je ressentais mon désir de mourir comme un abandon de mes 
communautés et un renoncement à ces luttes politiques.

Même si je porte ce bracelet médical indiquant mon ONR et ses directives 
associées, je serais probablement ranimé dans le contexte d’un accident, 
par exemple, et encore plus dans le cas d’une tentative de suicide. Comme 
l’explique la juriste Susan Stefan, les personnes infirmières, ambulan-
cières ou docteures dérogent souvent aux directives des ONR pour les 
gens qui sont considérés comme sauvables selon les normes dominantes. 
En particulier, si vous êtes jeune, en bonne santé physique, et que vous 
tentez de vous enlever la vie, les services d’urgence vous sauveront 
contre votre volonté : « Il existe en réalité un corpus relativement robuste 
de travaux en éthique et en médecine sur l’applicabilité des ONR aux 
tentatives de suicide. La plupart de ces articles reconnaissent que les 
médecins des urgences ont une propension professionnelle à ranimer 
les patient·es qui est amplifiée lorsqu’il s’agit de tentatives de suicide » 
(Stefan 2016, 252). Alors que Stefan note que le non-respect des direc-
tives des ONR peuvent faire l’objet d’actions en justice sur la base d’une 
« vie injustifiée » ou d’une « prolongation injustifiée de la vie » (255), 
les chances de gagner une telle bataille juridique sont supérieures 
lorsqu’une personne est handicapée, malade, souffrante ou âgée, étant 



Défaire le suicidisme

28

donné que la loi estime que ramener à la vie ces sujets considérés comme 
endommagés constitue, de fait, une forme de maltraitance. Autrement 
dit, dans certains contextes légaux, dans des perspectives validistes, 
âgistes, capitalistes et néolibérales, l’ignorance de l’ONR d’une personne 
estimée comme insauvable ou jugée comme un « poids » pour la société 
est considérée injuste, alors que ranimer une personne contre son gré 
si elle est suicidaire est normal, voire obligatoire.

Est-ce que cela me dérangerait vraiment si on ne respectait pas mon ONR dans 
le cas d’une tentative de suicide, étant donné que j’ai de toute façon trop peur 
de provoquer ma propre mort par des moyens terrifiants et solitaires ? 

Je n’ai pour l’instant jamais eu à « utiliser » l’ONR qu’il m’a été si difficile 
d’obtenir (le processus en entier a duré presque un an). Même s’ils sont 
potentiellement inutiles, mon ONR et mon bracelet médical étaient 
et demeurent des symboles de mon désir de mourir. En rédigeant ce 
livre sur la violence suicidiste à laquelle sont confrontées les personnes 
suicidaires comme moi, et en constatant l’absence de soutien concret 
dont nous disposons ainsi que de toute problématisation, théorisation 
ou politisation de ce que la théoricienne queer Ann Cvetkovich décrit 
comme une « injonction à rester vivant·e » (2012, 206), j’ai réalisé que 
j’avais surinvesti l’importance de cette ONR précisément parce que je 
ne bénéficiais d’aucun outil conceptuel, d’aucun paradigme théorique, 
d’aucun modèle clinique, d’aucun soutien sociopolitique, légal ou médical 
et surtout, je ne pouvais compter sur aucun mouvement social pour 
m’aider à donner un sens à mes expériences, mes pensées et mes besoins 
comme personne suicidaire en dehors de ce que j’appelle le script suicidiste 
préventionniste. En tant qu’homme trans, bisexuel, handicapé et détraqué 
ayant vécu comme une femme lesbienne pendant presque trente ans, 
j’étais habitué à me tourner vers les mouvements sociaux pour théoriser 
et politiser mes expériences et mes oppressions. Les mouvements 
féministes, queers, trans, handicapés et Mad, ainsi que leurs champs 
d’études, furent mes compagnons de route pour mieux comprendre les 
oppressions que j’avais vécues et pour résister à la violence qui m’avait 
été imposée. Cependant, il n’existe aucun mouvement social vers lequel 
me tourner pour collectiviser et politiser l’oppression systémique que 
j’ai vécue en tant que personne suicidaire.



Introduction. Manifeste suicidaire

29

Vers qui/quoi peut-on se tourner lorsqu’on est suicidaire ? Qui/où sont mes 
pairs, mes camarades politiques ? Où est notre mouvement ? Comment se fait-il 
que personne ne nous a dit que rien ne cloche avec nous, mais que quelque 
chose cloche dans le système suicidiste ? Comment puis-je donner un sens à 
mes expériences quand les concepts et les notions pour théoriser cette oppression 
n’ont pas été inventées ?

Notre oppression commence avec la rareté épistémique relative au 
suicidisme, au point où il nous manque un concept avec lequel le 
dénoncer et le politiser. Suicidisme est le mot que j’ai cherché pendant 
des années. C’est le concept que beaucoup d’entre nous cherchaient, 
comme en témoignent les textes écrits par des universitaires s’iden-
tifiant comme suicidaires en réponse à mon travail sur le suicidisme, 
tel·le læ théoricien·ne de la culture et critique des communications  
Lore/tta LeMaster (2022), une femme trans d’ascendance mixte asiatique 
et blanche ayant récemment répondu à mon invitation à créer des 
solidarités entre personnes suicidaires. Un autre exemple est læ théo
ricien·ne des communications Emily Krebs (2022, 3‒4), qui mobilise mon 
cadre théorique sur le suicidisme dans sa thèse de doctorat : « Si cette 
forme d’oppression n’est pas nouvelle, lui donner un nom spécifique, 
suicidisme, est un geste puissant qui nous permet de nous rallier à la 
cause — comme le fait de nommer toute autre forme d’oppression. Il est 
plus facile d’aborder les violences du suicidisme […] quand ces violences 
sont explicitement nommées. Le travail de Baril constitue une percée 
[…] dans la théorisation et l’étude des injustices autour des personnes 
suicidaires. » La nécessité de ce concept est également illustrée par les 
nombreux messages que j’ai reçus à travers les années de personnes 
s’identifiant (ou non) comme suicidaires, me confiant avoir réfléchi à 
l’oppression à laquelle sont confrontées les personnes suicidaires sans 
avoir un terme pour la nommer. Une personne m’a écrit : 

J’ai trouvé que vos écrits font écho à plusieurs de mes 
expériences comme personne suicidaire. J’ai subi et je 
dois encore endurer nombre de mécanismes suicidistes 
que vous décrivez, surtout du fait que je m’exprime relati-
vement beaucoup sur ma suicidalité. Je voudrais d’ailleurs 
exprimer ma profonde gratitude et ma reconnaissance, 
car on ne saurait vraiment lutter contre l’oppression sans 
en avoir conscience, et votre essai m’offre maintenant 
la possibilité de prendre la parole en mon propre nom 
depuis cette position1.



Défaire le suicidisme

30

Iels m’ont remercié. Iels m’ont partagé leurs histoires. Tant d’elleux. Iels 
ont pleuré. J’ai pleuré.

Comment se fait-il que nous n’ayons pas de terme approprié pour 
cette oppression dans la cacophonie des termes comme sexisme, hétéro-
sexisme, cisgenrisme, racisme, colonialisme, classisme, validisme, sanisme, 
âgisme, santéisme et taillisme [sizeism2], pour ne nommer que ceux-là ? 
J’étais abasourdi. J’étais déçu. Si les mouvements/champs d’études 
antioppression3 n’avaient aucun mot pour nommer l’oppression subie par 
les personnes suicidaires, non seulement n’y avaient-ils pas pensé, mais 
ils reproduisaient fort probablement l’oppression suicidiste sans le savoir 
et malgré leurs meilleures intentions. Cette déception a été l’étincelle 
pour ce livre, et Défaire le suicidisme pourrait être l’étincelle pour un 
mouvement antisuicidiste. Mon espoir est que Défaire le suicidisme four-
nisse des outils théoriques et politiques pouvant nous aider à nommer 
notre oppression, à nous relier entre nous, à bâtir des coalitions et des 
solidarités avec d’autres mouvements sociaux et à déclarer, sans honte 
ou culpabilité, comme le fait LeMaster (2022, 1) : « Je suis suicidaire. » Pour 
transposer un fameux slogan queer aux personnes suicidaires, Défaire 
le suicidisme proclame : « Nous sommes ici, nous sommes queers [we’re 
here, we’re queer] — dans son sens originel, c’est-à-dire étranges/bizarres, 
tout comme dans son sens réclamé, marqué par la fierté — vous devrez 
vous y faire ! »

Le suicidisme, la contrainte  
à la vie et l’injonction à la vie  

et à la futurité

La thèse de ce livre est simple, mais radicale : les personnes suicidaires 
sont opprimées par ce que j’appelle le suicidisme systémique, et cette 
oppression demeure cachée et sous-théorisée, y compris dans nos mouve-
ments sociaux/champs d’études antioppression. Mon hypothèse est que 
le script suicidiste préventionniste produit en réalité plus de mal et de 
morts par le suicide qu’il ne prévient le suicide. Qui plus est, l’oppression 
suicidiste est particulièrement dommageable aux groupes marginalisés, 
incluant les personnes queers, trans, handicapées et détraquées, sur qui 
se penche ce livre. En écrivant Défaire le suicidisme, mon objectif n’est 
pas simplement de proposer une description de la violence suicidiste à 
travers la théorisation et la problématisation de cette oppression, de ses 
caractéristiques, de ses mécanismes et de ses conséquences ainsi que 
de sa relation aux autres systèmes d’oppression comme le validisme,  
le sanisme, l’hétérosexisme et le cisgenrisme, mais aussi de formuler 



Introduction. Manifeste suicidaire

31

une revendication normative qui indique comment le monde devrait 
être en ce qui a trait à la suicidalité. En d’autres termes, il ne suffit pas de 
simplement étudier et décrire le suicidisme ; nous devons aussi travailler 
à l’éliminer. En ce sens, Défaire le suicidisme est mon appel à l’action et à la 
mobilisation collective à travers une thanatopolitique4, ou une « politique  
de la mort » (Murray 2006, 195). La thanatopolitique à laquelle je pense 
permet des futurités suicidaires, ouvrant un espace où la mort par  
le suicide (assisté) peut advenir, ainsi qu’un espace où il est possible de 
tenir des conversations ouvertes et honnêtes sur le fait de vivre avec un 
désir de mourir qui pourraient, comme je l’affirme, potentiellement 
sauver plus de vies (même s’il ne s’agit pas de mon but principal). Ici,  
il importe de mentionner que, lorsque j’utilise l’expression suicide (assisté), 
je réfère simultanément au suicide et au suicide assisté. Dans cet ouvrage, 
le terme suicide assisté réfère à toutes les pratiques volontaires qui visent 
à aider une personne à causer sa propre mort, à sa demande. Même 
si le suicide assisté est parfois appelé suicide médicalement assisté, 
euthanasie volontaire, mort médicalement assistée ou aide médicale à 
mourir5, je retiens le terme suicide en utilisant l’expression suicide assisté 
dans l’esprit des politiques queers et crips, qui ont resignifié des mots aux 
connotations péjoratives (comme les mots queer et crip eux-mêmes) pour 
en faire des vecteurs de positivité à la base de certaines lignes d’action 
politiques. Suicide constitue l’un de ces termes négatifs dont j’espère 
qu’il sera vu sous un nouveau jour à la fin de ce livre, libéré de son habi-
tuelle association avec la pathologisation, l’aliénation, la stigmatisation,  
le risque, la surveillance et la prévention. Certes, beaucoup de textes ont 
commencé à dénoncer les formes de violence qui affectent négativement 
les personnes suicidaires, comme le travail crucial des chercheureuses 
en suicidologie critique que je discute dans le chapitre 1. Cependant 
un cadre théorique exhaustif abordant la violence systémique vécue 
par les personnes suicidaires et la stratégie politique devant être pour-
suivie pour mettre fin à cette oppression reste encore à élaborer. Défaire  
le suicidisme met à profit et étend le travail réalisé en suicidologie critique 
en proposant un cadre théorique général pour repenser les concep
tualisations morales, éthiques, épistémologiques, sociales et politiques 
du suicide (assisté). 

Même si j’offre des explications détaillées plus loin dans cet 
ouvrage, je veux brièvement mentionner ici que je dénonce fermement, 
depuis un éthos handicapé/crip/détraqué, les fondements validistes, 
sanistes, âgistes et suicidistes du suicide assisté dans ses formes 
courantes dans plusieurs pays, tout en soulignant les relations complexes 
qu’elles entretiennent avec d’autres formes d’oppression, comme le 
racisme, le colonialisme, le classisme, l’hétérosexisme ou le cisgenrisme.  



Défaire le suicidisme

32

En m’inspirant des activistes/chercheureuses travaillant à l’intersection 
des études du handicap/Mad, de l’incarcération, de la décarcération et de 
l’abolition des prisons (et d’autres institutions incarcérant les personnes 
handicapées et détraquées), comme Liat Ben-Moshe (2013, 2020),  
la position que j’adopte dans ce livre se fonde sur l’abolition des lois et 
des règles violentes actuelles régissant le suicide assisté dans divers 
pays. En même temps, j’appuie un droit positif à mourir pour toutes les 
personnes suicidaires, qu’elles soient handicapées, malades, souffrantes, 
détraquées ou âgées, ou pas. Je distingue les droits positifs des droits 
négatifs dans le chapitre 1, mais il importe de mentionner ici que les 
droits négatifs impliquent habituellement une liberté de faire quelque 
chose sans interférence des autres, alors que les droits positifs impliquent 
des obligations vis-à-vis des autres ou un devoir de porter assistance à 
une personne (Campbell 2017). De telles obligations peuvent être légales 
ou morales. Les activistes/chercheureuses antioppression, particuliè
rement dans les études du handicap/Mad, voient habituellement le 
soutien au suicide assisté comme antithétique à la justice sociale et 
l’associent souvent avec les idéologies capitalistes, néolibérales, vali-
distes, âgistes, racistes et colonialistes qui promeuvent une culture de la 
sacrifiabilité concernant les sujets marginalisés. Comme je le démontre 
dans ce livre, ma position diffère radicalement de ce qu’ont proposé 
jusqu’à maintenant d’autres chercheureuses, activistes ou responsables 
politiques au sujet du suicide assisté, car elle se base sur un projet socio-
politique et légal entièrement différent visant à créer de nouvelles formes 
de soutien antivalidistes, antisanistes, antiâgistes et antisuicidistes au 
suicide assisté pour les personnes suicidaires. Ma position ne cherche 
pas à réformer les lois et les règles actuelles pour inclure la maladie ou 
la souffrance mentales comme critères d’éligibilité au suicide assisté, 
comme c’est le cas avec certaines personnes qui soutiennent le droit 
à mourir, tel que discuté au chapitre 4. Même si ma contribution dans 
Défaire le suicidisme est entièrement théorique, et si je laisse aux juristes 
et aux avocat·es le soin d’utiliser mon cadre théorique pour transformer 
les lois et règlements, je voudrais insister ici sur le fait que, si mes propo-
sitions dans ce livre étaient adoptées, elles mèneraient à un panorama 
social, politique et légal entièrement différent que celui qu’on connaît. 
Au lieu d’inclure d’autres personnes dans les lois actuelles basées sur 
un cadre validiste, saniste, âgiste et suicidiste, ou sur ce que j’appelle 
dans le chapitre 4 une « ontologie du suicide assisté » problématique, 
ma proposition abolitionniste cherche à renverser ces politiques, interventions 
et cadres légaux pour offrir des formes de suicide assisté aux gens qui sont 
explicitement exclus de toutes les lois courantes relatives au suicide assisté : les 
personnes suicidaires, indépendamment de leurs in/validités, leur santé 



Introduction. Manifeste suicidaire

33

ou leur âge. Comme l’écrit Ben-Moshe (2013, 140) sur les perspectives 
abolitionnistes : 

Dans une mentalité plus abolitionniste, il est clair que les 
formes d’oppression ne sont pas toujours caractérisées 
par l’exclusion, mais par une inclusion généralisée qui 
cause parfois davantage de tort. Le but d’une société non 
carcérale n’est pas de remplacer une forme de contrôle, 
comme l’hôpital, l’institution et la prison, par une autre, 
comme la psychopharmaceutique, les maisons de santé et 
les foyers de groupe dans la communauté. L’aspiration est 
de changer fondamentalement la façon dont nous réagis-
sons les un·es aux autres, la façon dont nous répondons à 
la différence ou au préjudice, la façon dont nous définis
sons la normalité et la façon dont les ressources sont 
distribuées et rendues accessibles.

Autrement dit, dans une perspective abolitionniste, inclure plus de 
personnes aux législations actuelles sur le suicide assisté sans trans-
former la structure de ces dernières, leurs présuppositions, leur ontologie 
et leurs mécanismes fondamentaux créerait plus de mal et renforcerait la 
culture de la sacrifiabilité des sujets marginalisés en lien avec la mort, le 
suicide et le suicide assisté. Tout en considérant — comme je le fais dans 
la conclusion de ce livre — certaines actions et stratégies pour modifier 
graduellement les lois actuelles sur le suicide assisté pour réduire le 
tort actuellement causé aux personnes suicidaires sous les régimes 
suicidistes, mon objectif à long terme demeure l’abolition de ces lois et 
la proposition de nouveaux droits positifs pour les personnes suicidaires, 
incluant le renouvellement des formes de suicide assisté. En somme, ce 
qui peut apparaître à première vue comme des stratégies à court terme 
plus réformistes, comme celles que je propose dans la conclusion de ce 
livre en discutant des pratiques de microrésistance, sont en fait compa-
tibles avec mes objectifs abolitionnistes à long terme, et plus généra
lement avec la décarcération des personnes détraquées et suicidaires. 
Pour reprendre les mots de Ben-Moshe que j’applique à la suicidalité, 
mon aspiration est de transformer fondamentalement la manière dont 
on réagit aux personnes suicidaires et la manière dont on répond à ce 
qui est considéré comme un risque ou un préjudice dans le contexte de 
la suicidalité. Surtout, comme le rappelle Ben-Moshe (2013, 2020) en 
suivant Angela Y. Davis, les perspectives abolitionnistes n’impliquent pas 
de travailler sur un seul enjeu ou une seule option de remplacement à la 
fois ; elles exigent de repenser les « logiques carcérales » de nos sociétés 



Défaire le suicidisme

34

et de leurs institutions, leurs politiques, leurs lois, leurs structures écono-
miques, et ainsi de suite. Défaire le suicidisme vous invite dans ce périple 
pour repenser entièrement la logique suicidiste — et carcérale — derrière 
nos institutions, politiques, lois et autres structures en ce qui concerne la 
suicidalité. Ces structures portent atteinte non seulement aux personnes 
suicidaires mais à nous toustes, particulièrement celleux qui vivent à 
l’intersection d’oppressions multiples, comme les personnes racisées, 
autochtones, pauvres, queers, trans, handicapées ou détraquées, car 
elles empêchent les groupes marginalisés et en détresse de chercher 
de l’aide et d’entretenir des conversations transparentes au sujet de leur 
suicidalité, par peur de subir plus de violence. 

Dans l’esprit du tournant affectif dans les études queers, exemplifié 
par le travail de Sara Ahmed (2010, 2012) et de Lauren Berlant (2011),  
et de l’espace que les études crips ont ouvert aux personnes handicapées, 
malades, souffrantes, détraquées ou crips, illustré par les travaux de 
Robert McRuer (2006) ou d’Alison Kafer (2013), dans Défaire le suicidisme, 
je cherche à dépathologiser, à historiciser et à politiser la suicidalité 
d’une façon similaire à ce que propose Cvetkovich (2012, 2‒3) au sujet 
de la dépression :

Le but est de dépathologiser les sentiments négatifs afin 
qu’ils puissent être vus comme une possible ressource 
pour l’action politique plutôt que comme son antithèse. 
Cela ne veut néanmoins pas dire que la dépression serait 
ainsi convertie en une expérience positive. Elle retient 
ses associations avec l’inertie et le désespoir, si ce n’est 
l’apathie et l’indifférence, mais ces sentiments, humeurs 
et sensibilités deviennent des sites de visibilité et de 
formation communautaire […]. Se sentir mal pourrait, 
en réalité, être la base d’une transformation.

Avec ce livre, j’espère offrir des réflexions propres à nourrir l’émergence 
d’un nouveau mouvement social : le mouvement antisuicidiste. L’un des 
buts fondateurs de ce mouvement pourrait être de décortiquer et de 
dénoncer le suicidisme qui affecte les personnes suicidaires à tous les 
niveaux : épistémique, économique, politique, social, culturel, légal, 
médical et religieux6. Ce mouvement pourrait aussi être un lieu pour 
questionner ce que j’appelle la « contrainte à la vie » [compulsory aliveness] 
(Baril 2020c), notion inspirée par celle de contrainte à la validité ou à la 
sanité dans un système validiste et saniste (Kafer 2013 ; McRuer 2006). 
En tant que composante normative du suicidisme, la contrainte à la 
vie comprend de nombreuses injonctions (ou impératifs7), incluant ce 



Introduction. Manifeste suicidaire

35

que j’ai précédemment appelé « l’injonction à la vie et à la futurité » 
(Baril 2017, 2018, 2020c, 2022). Le suicidisme et la contrainte à la vie sont 
aussi profondément imbriqués avec de multiples oppressions, particu-
lièrement le validisme et le sanisme, comme je le démontre dans les 
chapitres 1 et 3, ainsi que le capitalisme et l’âgisme, que j’explore moins 
dans cet ouvrage par manque d’espace. En effet, la contrainte à la vie 
cherche à imposer une volonté de vivre qui rend anormal, inconcevable 
et inintelligible le désir/besoin de mort chez les personnes suicidaires, 
sauf chez les sujets considérés comme improductifs, indésirables et 
insauvables, comme les personnes handicapées, malades, souffrantes 
ou âgées. Dans leurs cas, le désir/besoin de mort est considéré comme 
normal et reconceptualisé sous l’angle de l’aide médicale à mourir ou 
de la mort médicalement assistée. Cependant, le désir de mort chez 
les personnes suicidaires est compris comme « irrationnel », « fou », 
« détraqué », « débile » ou « aliéné », et ces dernières sont dépouillées 
de leurs droits fondamentaux dans un processus de prévention et 
de traitement visant à produire leur capacitation, leur réhabilitation 
et leur réintégration dans l’économie néolibérale. Comme système 
dominant d’intelligibilité dans le régime suicidiste, la contrainte à la 
vie masque sa propre historicité et ses modes opératoires, ce qui lui 
donne un caractère apparemment stable et naturel. Néanmoins, cette 
stabilité et cette naturalité résultent d’énonciations performatives sur 
le désir de vivre, énoncées dans une variété de cadres institutionnels, 
d’interventions, de lois et de discours — et surtout dans les discours sur 
la prévention du suicide. À l’instar de Sara Ahmed (2010), qui démontre 
brillamment que l’injonction au bonheur a des effets plus délétères sur 
les communautés marginalisées, comme celles affectées par le racisme, 
le colonialisme, le sexisme et l’hétérosexisme, je défends dans Défaire le 
suicidisme que l’injonction à la vie et à la futurité a des impacts négatifs 
plus profonds sur les groupes marginalisés. Derrière l’objectif louable de 
sauver des vies, le script suicidiste préventionniste, appuyé par une large 
variété de protagonistes, soutient une « économie morale et politique » 
(Fitzpatrick 2022, 113) du soin qui s’avère souvent plus dommageable que 
les idéations suicidaires elles-mêmes, particulièrement pour les gens 
qui vivent à l’intersection de multiples oppressions à cause de diverses 
formes de pathologisation, de criminalisation, de surveillance, d’hos-
pitalisation forcée, de contrôle et d’incarcération. Sous la contrainte 
à la vie, l’expérience de l’incarcération chez les personnes suicidaires 
est déguisée en soin pour être justifiée. Comme je l’avance ailleurs 
(Baril 2025), la prévention du suicide et la volonté du préventionnisme 
d’éradiquer la suicidalité chez les sujets suicidaires pourraient être 
comparées aux thérapies de conversion (ou de réparation) des sujets 



Défaire le suicidisme

36

queers et trans. Les thérapies de conversion sont conçues pour réaligner 
les sujets « détraqués » sur des identités sexuelles et genrées normatives. 
De manière similaire, la prévention du suicide cherche à réparer les 
personnes suicidaires et à les réorienter vers une « bonne vie ». De la 
même façon que les activistes/chercheureuses du handicap/Mad nous 
demandent de considérer le « soin » qu’on offre aux personnes handica-
pées et détraquées d’un autre point de vue, je nous invite, dans Défaire le 
suicidisme, à transformer notre vision du soutien et du soin offerts aux 
personnes suicidaires dans les sociétés suicidistes. 

Comme je le démontre tout au long de ce livre, les pratiques, 
les interventions, les réglementations et les discours relatifs au suicide 
(assisté) représentent ce que j’ai appelé ailleurs des « somatechnologies de 
vie » (Baril 2017, 201) imposées sur les sujets suicidaires pour les garder en 
vie. Suivant la définition que donne Michel Foucault (1994, 1997, 2001) des 
« technologies », celle que donne Teresa de Lauretis (1987, 40) de ce terme 
comme embrassant « les discours institutionnalisés, les épistémologies 
et les pratiques critiques ainsi que les pratiques de la vie quotidienne », et 
les travaux de Nikki Sullivan (2007, 2009) et Susan Stryker incluant l’intro
duction des notions de « somatechniques » et « somatechnologies » (Stryker 
et Currah 2014 ; voir l’entrée « Somatechnics » par Sullivan, 187‒190), 
j’envisage les institutions, les politiques sociales, les lois, les pratiques,  
les interventions, les théories et les discours gouvernant le suicide (assisté) 
comme des somatechnologies de vie imposées aux sujets suicidaires.  
Je montre que les somatechnologies de vie sont présentes dans presque 
tous les discours sur la suicidalité, incluant ceux qui sont élaborés dans 
une perspective de justice sociale. En effet, les sujets suicidaires doivent 
être maintenus en vie presque à tout prix. Nous devons « protéger » les 
personnes suicidaires d’elles-mêmes sur la base de leur maladie mentale 
(modèle médical de la suicidalité) ou de leur aliénation sociale (modèle 
de justice sociale de la suicidalité). Similairement à la façon dont Ahmed 
démontre dans On Being Included: Racism and Diversity in Institutional 
Life (2012) que les discours de diversité sont une technologie contribuant 
au problème du racisme qu’ils tentent de résoudre, Défaire le suicidisme 
maintient que les discours et stratégies centrées sur la prévention du 
suicide représentent des formes de somatechnologies qui contribuent  
à la suicidalité au lieu de la prévenir. Ce livre constitue une invitation 
à s’engager dans un dialogue avec toutes les personnes qui travaillent 
depuis une position préventionniste, à réfléchir ensemble à de meilleures 
formes de soutien qu’il faut apporter aux personnes suicidaires, incluant 
celles qui appartiennent à des groupes marginalisés. Il s’agit d’une invi
tation, comme celle que LeMaster (2022, 1) offre dans l’esprit de mon cadre 
d’analyse antisuicidiste, à résister à l’injonction de « réparer » urgemment 



Introduction. Manifeste suicidaire

37

les personnes suicidaires, pour plutôt écouter leurs perspectives :  
« Je vous invite, vous qui lisez ce texte, à résister […] au mandat de 
rapporter, d’institutionnaliser, de simplement faire disparaître v/n/os  
problèmes. Et à la place, de s’asseoir dans le malaise avec moi, au moins 
pour un temps. Et de réfléchir profondément à la manière de se rapporter 
à toute l’épaisseur littérale de ce sujet. Apprendre à se rapporter différem-
ment et envers la suicidalité » (souligné dans l’original).

Si elle est abordée régulièrement dans les cercles antioppression, 
la suicidalité est souvent mobilisée comme faire-valoir dans la lutte 
contre les formes de violence systémiques. Par exemple, le documentaire 
de Kristine Stolakis Pray Away (2021), dédié aux personnes mortes de 
suicide, dénonce les effets délétères des thérapies de conversion (qui sont 
souvent, mais pas toujours, ancrées dans des principes religieux) chez 
les membres des communautés queers et trans. Dans le documentaire, 
les idéations/tentatives/taux de suicide et les suicides complétés sont 
présentés comme les conséquences extrêmes de la violence hétérosexiste 
et cisgenriste et comme la justification ultime de la nécessité d’éliminer 
ces formes d’oppression. Autrement dit, dans la culture populaire, 
les politiques publiques ou les études et l’activisme queer et trans, 
l’éradication des violences systémiques comme l’hétérosexisme et le 
cisgenrisme va de pair avec l’éradication de la suicidalité, étant donné que 
la suicidalité est l’emblème de la violence tournée contre soi-même. Dans 
les mouvements sociaux/champs d’études antioppression, la suicidalité 
devient le baromètre de l’oppression : plus une personne est opprimée, 
plus elle risque de faire l’expérience de la suicidalité ; moins elle est 
opprimée, moins elle est exposée à cette éventualité. La même chose 
pourrait être dite des diverses formes de suicide assisté : les activistes/
chercheureuses du handicap ont montré depuis longtemps que les 
formes actuelles de suicide assisté se basent sur des prémisses validistes 
(auxquelles j’ajouterais des prémisses sanistes, âgistes et suicidistes, entre 
autres -ismes). De ce point de vue, développer un modèle queercrip8 du 
suicide (assisté) pour soutenir les personnes suicidaires en utilisant une 
approche affirmative du suicide [suicide-affirmative], comme je le propose 
ici, semble être un oxymore. La justice sociale rime avec la disparition 
de la suicidalité, pas son acceptation potentielle. Néanmoins, j’espère 
convaincre les gens qui lisent ce livre que la justice sociale implique de 
ne laisser personne derrière et que travailler dans l’optique d’éradiquer 
la suicidalité n’est pas nécessairement la meilleure manière d’aider, de 
soutenir et de prendre soin des personnes suicidaires marginalisées.

La thèse que j’avance dans Défaire le suicidisme repose sur 
trois observations principales. Premièrement, quelque soient les 
modèles de conceptualisation de la suicidalité, qu’il s’agisse du modèle  



Défaire le suicidisme

38

médical/psychologique, de celui de santé publique (aussi souvent 
connu comme le modèle biopsychosocial), du modèle social ou de 
celui de justice sociale que j’explore dans le chapitre 1, tous parviennent 
presque invariablement à la même conclusion : le suicide n’est jamais 
une bonne option. Pour être plus précis, pour quelques personnes 
qui adhèrent à ces différents modèles, certaines formes de suicide, 
redéfinies comme non suicidaires, demeurent une option, et même 
une bonne option — par exemple quand il s’agit de « populations 
spéciales » éligibles à diverses formes d’aide à mourir. Cependant, 
comme je le discute dans le chapitre 4, même chez les partisan·es du 
droit à mourir pour les personnes handicapées, malades ou souffrantes 
(et parfois les personnes détraquées et âgées), qu’iels adhèrent ou pas 
à l’un des modèles susnommés de la suicidalité, le suicide assisté reste 
hors de question pour les personnes suicidaires elles-mêmes. Pour le dire 
autrement, quand il est question des personnes suicidaires, de manière 
surprenante, tout le monde s’accorde pour dire que soutenir leur 
suicide assisté n’est pas une option. En consultant plus de 1 700 sources 
pour écrire cet ouvrage, de l’Antiquité grecque aux philosophes, 
bioéthicien·nes et activistes/chercheureuses contemporain·es dans 
les mouvements sociaux/champs d’études antioppression tout comme  
en suicidologie et en suicidologie critique, je n’ai trouvé personne ayant, 
à ma connaissance, proposé ce que je suggère ici : appuyer explicitement 
le suicide assisté des personnes suicidaires (ce qui est différent de dénoncer 
la violence subie par les personnes suicidaires ou d’étendre les formes 
actuelles de suicide assisté aux personnes ayant des enjeux de santé 
mentale, comme je l’explore dans les chapitres 1 et 4). 

Deuxièmement, le script préventionniste, nourri par le suici-
disme, la contrainte à la vie et l’injonction à la vie et à la futurité, nous 
force à adopter une approche irresponsable et sans compassion pour 
les personnes suicidaires. Comme je l’illustre tout au long de ce livre, les 
personnes suicidaires vivent des formes généralisées de criminalisation, 
d’incarcération, de moralisation, de pathologisation, de stigmatisation, 
de marginalisation, d’exclusion et de discrimination, ancrées dans 
une logique du soin préventif. Malgré les discours publics d’appui et 
de compassion en lien avec la suicidalité, les individus suicidaires qui 
cherchent de l’aide ne trouvent pas toujours le soin qu’on leur promet. 
Les médias débordent d’histoires horribles de personnes suicidaires 
subissant des traitements inhumains après avoir exprimé leurs idéations 
suicidaires. Pire, beaucoup d’entre elles subissent des formes accrues de 
violence dans ces interventions, particulièrement les personnes racisées 
et autochtones, sans oublier les personnes démunies, trans, non-binaires 
et handicapées/détraquées. 



Introduction. Manifeste suicidaire

39

Troisièmement, malgré toutes les stratégies tentées depuis 
des décennies et les milliards de dollars investis pour rejoindre les 
personnes suicidaires et les exhorter à parler, les campagnes de 
prévention ne réussissent pas à convaincre les individus suicidaires 
de contacter les ressources offertes et les suicides continuent d’avoir 
lieu. Des études montrent que les gens qui sont les plus déterminés à 
mourir réalisent leurs plans suicidaires sans demander d’aide. De plus, 
malgré quelques variations, les statistiques sur le suicide demeurent 
relativement stables et ne se sont pas améliorées de façon significative 
ces dernières décennies. En somme, nos stratégies de prévention 
ne fonctionnent pas car nous échouons à rejoindre les personnes 
suicidaires qui accomplissent leur suicide. Nous échouons car nous 
sommes incapables de les aborder de façon relationnelle, de les faire 
se sentir assez en sécurité pour parler de leur suicidalité, et de leur 
faire sentir que nous les soutenons dans leurs décisions et que nous 
les soutiendrons dans leurs derniers gestes. Bref, s’il peut sembler que 
nos sociétés se préoccupent vraiment des personnes suicidaires, un 
examen plus soigné révèle que nous échouons à les rejoindre sur tant 
de plans, ne serait-ce qu’en les laissant mourir seules.

Mon hypothèse est que le script suicidiste préventionniste fait plus de 
mal que de bien aux individus suicidaires. Pour le dire simplement, la logique, 
les discours et les pratiques préventionnistes propulsent les morts par suicide 
plutôt qu’ils les préviennent. Je ne dis pas que les discours, politiques et 
interventions actuelles, que les programmes de prévention du suicide ou 
les lignes d’écoute basées sur ce script suicidiste préventionniste n’aident 
jamais personne. Je suis convaincu que certaines personnes ont été 
aidées et même sauvées par ces mesures et sont maintenant heureuses 
de vivre. Je ne condamne pas non plus les personnes suicidaires qui 
cherchent une cure, car tant d’entre nous ont désespérément besoin 
de quelque chose, de quoi que ce soit qui puisse nous aider à traverser 
une autre journée. Beaucoup d’activistes/chercheureuses queers et 
crips comme Eli Clare ou Alison Kafer insistent sur ce point dans leurs 
travaux : critiquer la logique curative qui fait souffrir les personnes handi
capées, malades, souffrantes ou détraquées n’est pas la même chose que 
d’accuser de complicité avec le système celles qui cherchent une cure.  
Kafer (2013, 27 ; souligné dans l’original) écrit : 

J’utilise curatif plutôt que cure pour qu’il soit clair que je 
m’occupe ici de contrainte à la validité/sanité, pas des rela-
tions qu’entretiennent les individus malades ou handi-
capés avec des interventions médicales particulières. Le 
désir d’une cure n’est pas nécessairement une position 



Défaire le suicidisme

40

anticrip ou antihandicap. Je parle ici d’un imaginaire 
curatif, une compréhension du handicap qui non seule-
ment s’attend à et assume une intervention, mais qui n’ar-
rive pas à imaginer ou comprendre autre chose qu’une 
intervention.

Dans l’esprit de Kafer et Clare, je ne présente pas comme suicidiste le 
souhait de tant de personnes suicidaires, moi-même inclus, de trouver 
des solutions, peu importe la forme qu’elles prennent. En effet, tant 
de nous voulons et avons besoin de diverses formes de remèdes, qu’ils 
soient médicaux, sociopolitiques, ou les deux. Ce que je veux souligner, 
comme le fait Kafer par rapport aux personnes handicapées/crips, est 
la manière dont la logique curative suicidiste, ancrée dans la contrainte 
à la vie, « n’arrive pas à imaginer ou comprendre autre chose qu’une 
intervention » (Kafer 2013, 27) en lien avec la suicidalité. Ma thèse ne 
concerne donc pas des cas individuels de personnes suicidaires cher-
chant des remèdes ou la façon dont certaines stratégies préventives 
heurtent ou aident certaines personnes suicidaires spécifiques. Elle 
concerne les effets globaux du script préventionniste sur les personnes 
suicidaires et sur notre imaginaire entourant la suicidalité : les futu
rités suicidaires sont étouffées et même empêchées d’émerger. Dans ce 
sens, la logique curative suicidiste empêche les personnes suicidaires 
de former un collectif et d’envisager un avenir où la suicidalité serait 
discutée ouvertement et où le suicide serait une possibilité. Autrement 
dit, le fait que les personnes suicidaires subissent des formes de violence 
omniprésentes, qu’elles ne se sentent pas en sécurité de partager leurs 
idéations suicidaires et que les suicides continuent d’avoir lieu n’est qu’un 
petit aperçu de la triste réalité, à savoir que les discours et stratégies 
préventionnistes ne représentent pas ce dont la plupart des personnes 
suicidaires ont désespérément besoin. Pire, ces discours et stratégies 
peuvent même les faire se sentir davantage suicidaires. C’est particu
lièrement vrai des groupes marginalisés, comme les personnes queers, 
trans, handicapées, détraquées et neurodivergentes, pour ne nommer que 
celles sur lesquelles je me penche dans ce livre. Comme je le démontre 
dans les chapitres 2 et 3, même dans une perspective de justice sociale, 
le script préventionniste et les interventions qu’il propose renforcent 
les formes de validisme, de sanisme, de cisgenrisme, d’hétérosexisme 
et d’autres formes de violence comme le classisme, le colonialisme ou 
le racisme que les personnes suicidaires subissent quotidiennement. 
De surcroît, le suicidisme, la contrainte à la vie et l’injonction à la vie 
et à la futurité passent inaperçues ou demeurent incontestées et sont 
simplement reproduites. Pendant ce temps, les personnes suicidaires 



Introduction. Manifeste suicidaire

41

continuent d’être isolées les unes des autres par peur des conséquences 
suicidistes liées à la recherche d’aide et à la formation de solidarités.  
La logique curative centrée sur la prévention de la suicidalité n’encourage 
ou ne soutient pas la création de solidarités sociales, émotionnelles, 
affectives ou politiques entre personnes suicidaires, alliances qui pour-
raient leur permettre de réfléchir de manière critique à leurs expériences 
communes, à leurs sentiments partagés et à leurs philosophies, valeurs, 
besoins et demandes similaires. Au contraire, la logique curative et 
préventive maintient les personnes suicidaires séparées les unes des 
autres en tentant d’éradiquer leur suicidalité à travers des idéologies cura-
tives médicales/psychologiques individualistes ou sociopolitiques. Défaire 
le suicidisme ne veut pas éradiquer la suicidalité, mais offrir de nouvelles 
manières de l’imaginer et de vivre — et parfois de mourir — avec elle.

Au lieu de la logique curative et carcérale sous-jacente au script 
suicidiste préventionniste, à la logique de la sacrifiabilité validiste, 
saniste ou âgiste et à l’austérité fondamentale de divers discours actuels 
sur le droit à mourir, Défaire le suicidisme propose un modèle queercrip 
du suicide (assisté) offrant des droits positifs et un soutien au suicide 
assisté pour les personnes suicidaires. Cette assistance serait fournie 
à travers une approche affirmative du suicide ancrée dans les valeurs 
d’une multiplicité de mouvements sociaux antioppression comme 
l’intersectionnalité, l’autonomie corporelle, l’autodétermination,  
le consentement éclairé et la réduction des risques, comme je le discute 
au chapitre 5. Grâce à cette approche affirmative du suicide, les personnes 
suicidaires trouveraient des espaces plus sûrs où explorer leur suici-
dalité sans craindre des conséquences suicidistes. Je propose le passage 
d’une logique préventionniste et curative à une logique d’accompagnement 
des personnes suicidaires, une forme de soutien qui pourrait être affirma-
tive de vie et affirmative de mort. Les personnes suicidaires pourraient 
être accompagnées dans leur réflexion critique sur leurs différentes 
options, pesant le pour et le contre de chacune d’elles, déterminant 
la meilleure marche à suivre, et si elles maintiennent leur préférence 
pour le suicide assisté, être soutenues dans le passage difficile entre 
la vie et la mort. Ce glissement de la prévention à l’accompagnement 
pourrait redonner du pouvoir aux personnes suicidaires. En effet, dans 
une perspective suicidiste préventionniste, d’autres personnes comme 
la famille, les chercheureuses ou le personnel de santé sont conçues 
comme possédant la « vérité » par rapport au suicide : le suicide doit être 
évité, la personne suicidaire ne devrait pas avoir le choix et les diverses 
interventions (qu’elles soient médicales, psychologiques, sociales ou 
autres) cherchent à mettre en œuvre des choix faits par les autres qui 
sont imposés aux personnes suicidaires, souvent contre leur volonté 



Défaire le suicidisme

42

et sans leur consentement. De ce point de vue, la vie est la priorité, 
pas la personne suicidaire et ce qu’elle réclame. L’autorité épistémique 
de la personne suicidaire est niée quand il s’agit de questions de vie 
ou de mort. Dans la logique antisuicidiste d’accompagnement que je 
propose, l’autorité épistémique change de mains. La personne suicidaire 
possède l’autorité épistémique suivant le point de vue épistémologique 
suicidaire que j’offre dans ce livre, et les gens qui l’entourent sont là pour 
lui offrir du soutien. En d’autres termes, tandis que le script suicidiste 
préventionniste présente un but et une solution préidentifiées (sauver 
des vies) et habituellement conçues par des personnes non suicidaires, 
la logique antisuicidiste d’accompagnement est centrée sur la personne 
suicidaire afin de l’aider à identifier ses propres buts et solutions. La 
priorité est la personne suicidaire, au lieu de la vie elle-même.

Même si j’aborde certains de ces enjeux dans le chapitre 5, il est 
crucial de spécifier ici que mon approche affirmative du suicide ne se 
concentre que sur les adultes capables de donner leur consentement 
éclairé. Tout comme il serait inapproprié d’utiliser des directives en 
matière de soins de santé aux adultes trans pour des personnes mineures, 
mon approche affirmative du suicide ne s’applique pas aux enfants et aux 
jeunes mineurs, une population exigeant une réflexion différente allant 
au-delà du cadre de ce livre. Sans pour autant appuyer l’oppression des 
jeunes par les adultes, qu’on appelle parfois le jeunisme et qui contribue à 
invalider la capacité d’autodétermination, d’agentivité et d’autonomie des 
enfants et des jeunes dans plusieurs sphères, il est important d’insister 
sur le fait qu’on ne saurait évaluer le consentement éclairé de la même 
manière pour les enfants et les adultes, tout particulièrement quand 
il s’agit de décisions de vie ou de mort. Ce livre n’aborde donc pas la 
question du suicide (assisté) des enfants/jeunes/mineurs. Même si cette 
question peut être utilement analysée à l’aide de certains outils théoriques 
et conceptuels que j’offre dans ce livre, elle doit être abordée séparément 
car elle soulève différents enjeux, préoccupations et réflexions. 

Il importe aussi de mentionner qu’en priorisant la personne suici-
daire, je n’entends pas invalider les expériences des membres des familles 
et des réseaux de soutien des personnes suicidaires. Certes, soutenir une 
personne suicidaire peut être extrêmement affligeant, et c’est d’autant 
plus le cas à cause du suicidisme : les proches ne bénéficient pas du 
même niveau de soutien dans leur processus de deuil et de chagrin, iels 
sont souvent elleux-mêmes réduit·es au silence en raison du tabou et de 
la stigmatisation entourant la suicidalité, et iels ressentent souvent de la 
honte et de la culpabilité. Les témoignages de membres de familles ayant 
perdu un·e proche à cause du suicide, comme celui que partage Jennifer 
Ashton (2019), une personnalité publique, dans son mémoire Life after 



Introduction. Manifeste suicidaire

43

Suicide: Finding Courage, Comfort and Community after Unthinkable Loss, 
présentent souvent le suicide comme une action « impensable » dévastant 
la famille. Les voix s’opposant au suicide incluent certaines figures intel-
lectuelles connues comme l’historienne et philosophe Jennifer Michael 
Hecht qui, après avoir perdu deux ami·es s’étant suicidé·es, s’est engagée 
dans une croisade publique contre la suicidalité dans les médias et son 
travail académique, comme dans son livre de 2013, Stay: A History of 
Suicide and the Philosophies Against It. Hecht argumente que les dommages 
causés par le suicide sont si importants pour les personnes endeuillées 
que les personnes suicidaires ont le devoir de rester en vie pour ne pas 
heurter les autres et la société en général. Suivant ses arguments, les 
personnes suicidaires doivent leur vie à leur entourage, à la société, et à 
leur soi futur, qui pourrait être reconnaissant d’être vivant : « Le premier 
[argument] est que nous devons à la société en général, et surtout à nos 
communautés personnelles, de rester en vie. Le deuxième est que nous 
le devons à nos autres soi, surtout […] à nos futurs soi […]. Dans mon 
expérience, hormis l’idée que Dieu l’interdit, notre société actuelle n’a 
aucun argument cohérent contre le suicide » (Hecht 2013, 5‒6). Hecht 
implore toute personne suicidaire de rester en vie, et ce, à tout prix. Elle 
s’adresse ainsi directement à celles-ci dans un billet de son blog, qu’elle 
cite dans son livre : « Être en larmes et se sentir inutile est un million de 
fois mieux qu’être mort. Un milliard de fois. Merci de choisir les larmes 
et l’inutilité au lieu de la mort. […] Ne vous tuez pas. Souffrez plutôt ici 
avec nous. Nous avons besoin de vous […]. Restez » (xi).

Même si j’ai de la compassion pour les émotions complexes des 
proches qui doivent vivre avec la suicidalité des gens qu’iels aiment, et 
même si je ressens parfois moi-même ces émotions quand je suis entouré 
par plusieurs personnes qui sont/ont été suicidaires ou qui sont mortes 
par suicide, je nous invite dans Défaire le suicidisme à considérer aussi 
les perspectives des personnes suicidaires elles-mêmes, les principales 
intéressées quand il s’agit de suicidalité. Dans une analogie avec les 
enjeux trans, je voudrais dire que s’il ne pas faut oublier les défis, la 
douleur, les sentiments de perte et toutes les autres émotions complexes 
que ressentent les proches d’une personne trans qui commence une tran-
sition, il importe de s’assurer de ne pas négliger le fait que la personne 
qui opère cette transition est celle qui est la plus affectée par la violence 
systémique et qui a réellement besoin de notre soutien à ce moment 
crucial. Ma mère et moi avons cessé de nous parler ou de nous voir 
pendant presque dix ans après ma transition comme homme trans, à 
cause de la perte qu’elle a ressentie au regard de mon identité de genre, de 
mes pronoms et nom précédents, et à cause de la douleur et de la tristesse 
qu’elle ressentait comme si « j’étais, ou une partie de moi, était perdue ». 



Défaire le suicidisme

44

Même si ses émotions étaient légitimes et devaient être prises en compte, 
il est tout aussi important que ses émotions n’aient pas dicté ma décision, 
ma transition et ma vie. Qui plus est, certaines personnes pourraient 
dire, dans une perspective d’activisme/de recherche trans, qu’une 
partie de sa réaction, même si elle est légitime et pertinente à explorer, 
provenait de formes enfouies de cisgenrisme et de cisnormativité. C’était 
effectivement le cas. Quand ma mère a fini par me contacter huit ans 
plus tard pour renouer et reconstruire notre relation, elle m’a dit que 
sa thérapeute actuelle faisait preuve de plus d’ouverture d’esprit que la 
personne d’avant et lui avait fait réaliser que les personnes trans sont 
des « personnes normales », et que même s’il lui avait été difficile de me 
voir transitionner, elle avait maintenant réalisé que cela avait dû être 
« très difficile » pour moi. Mon objectif, en partageant cet exemple, est 
à la fois de reconnaître les impacts émotionnels que la suicidalité peut 
avoir sur les proches (et comment le suicidisme amplifie ces impacts, 
comme je le démontre plus loin dans ce livre), et de reconnaître que, 
comme c’est le cas avec les personnes trans et leurs familles, il est aussi 
crucial de garder à l’esprit la perspective des principaux concernés : 
les gens suicidaires eux-mêmes. Comme je l’aborde dans le chapitre 5, 
mon approche affirmative du suicide pourrait aussi être moins trau-
matique pour les proches d’une personne suicidaire, en leur évitant 
par exemple de découvrir un cadavre et d’en éprouver un choc total,  
ce qui se produit fréquemment dans le contexte dominant actuel. J’espère 
aussi que cette analogie avec les transitions de sexe/genre aidera les 
personnes affectées par la suicidalité de leurs proches à commencer 
à réfléchir à leurs propres expériences et émotions à travers la lunette 
antisuicidiste que je propose dans ce livre. Quelques chercheureuses en 
suicidologie critique comme Katrina Jaworski (2014) ou Emily Yue (2021) 
ont emprunté, de différentes manières, ce tournant dans leurs travaux ; 
si le suicide d’une personne proche a agi comme catalyseur, comme 
expérience valant d’être partagée et analysée dans leurs travaux, elles 
ont habilement tourné leur attention vers les personnes suicidaires 
elles-mêmes dans une perspective de justice sociale. En somme, 
Défaire le suicidisme reconnaît l’importance des expériences de la famille 
et des proches/ami·es, mais se concentre toutefois sur l’expérience de 
la suicidalité vécue par les personnes suicidaires elles-mêmes dans des 
contextes suicidistes, une oppression qui traverse toutes les institutions, 
y compris la famille (voir Krebs 2022, sur les formes de suicidisme vécues 
par les personnes suicidaires dans leurs familles).

En plus de ces préoccupations concernant l’impact de la suici
dalité sur les autres, si mon approche affirmative du suicide était adoptée, 
certaines personnes pourraient être préoccupées par la possibilité d’une 



Introduction. Manifeste suicidaire

45

augmentation de la suicidalité — une préoccupation que j’aborde dans 
le chapitre 5. Par exemple, Hecht (2013, 6) affirme que les idées qui 
normalisent la suicidalité, comme celles que je propose dans ce livre 
(même si je n’encourage pas le suicide en soi), ont le potentiel de tuer 
des gens : « Certaines idées peuvent prendre des vies alors que d’autres 
peuvent en sauver. » Après tout, les anthropologues et sociologues 
ont depuis des décennies documenté l’idée de différentes formes de 
« contagion » du suicide, qu’on les appelle des suicides basés sur l’effet 
Werther, des suicides par imitation ou des suicides par grappes (par 
exemple : Beattie et Devitt 2015 ; Hecht 2013 ; Kral 2019 ; Wray, Colen  
et Pescosolido 2011). Comme le démontrent Matt Wray, Cynthia Colen et 
Bernice Pescosolido (2011, 520), « des recherches récentes fournissent 
des données probantes de contagion du suicide, surtout parmi les 
jeunes […] et suggèrent que les réseaux sociaux sont impliqués dans 
un nombre surprenant de différents types de “contagion”, incluant 
la suicidalité ». Le suicidologue critique Michael J. Kral (2019, 3) écrit 
que la suicidalité est une idée culturelle ayant le potentiel d’influencer 
(mais pas de déterminer) les individus : « Il s’agit de la manière dont 
les individus intériorisent la culture […]. Le suicide est vu comme un 
désordre social. […] Nous devons en apprendre davantage sur la manière 
dont les idées sont adoptées […], sur comment elles se répandent dans 
la société et comment elles changent à travers le temps. » L’idée ici n’est 
pas de nier l’effet potentiellement « contagieux » que d’autres suicides 
et des discussions sur le suicide pourraient avoir sur des personnes 
en détresse. Toutefois, il importe de noter que certaines recherches 
empiriques qui incluent des voix de personnes suicidaires en analysant 
leurs discours sur des forums en ligne (par exemple : Lundström 2018) ou 
des entretiens (Marsh, Winter et Marzano 2021) ont permis de nuancer 
la conclusion selon laquelle parler de suicide augmente nécessairement 
la suicidalité chez les autres. Comme je l’ai observé dans ma propre vie 
et dans les vies des personnes suicidaires que je connais, apprendre 
la mort par suicide d’une personne et entendre parler de suicidalité 
peut déclencher notre propre suicidalité et notre sensibilité à ce sujet. 
Néanmoins, je veux souligner le fait qu’encore une fois, l’idée de la 
« contagion » et de l’imitation est fortement façonnée par le suicidisme. 
Comme je l’explique dans le chapitre 5, si mon approche affirmative 
du suicide devait être mise en œuvre, cet effet potentiellement « conta-
gieux » serait fort probablement annulé par le fait que les personnes 
dont les intentions suicidaires seraient provoquées par les conversa-
tions ouvertes au sujet du suicide chercheraient de l’aide et du soutien 
plus librement. Autrement dit, offrir la possibilité du suicide assisté à 
partir d’une approche affirmative du suicide et discuter ouvertement 



Défaire le suicidisme

46

de la suicidalité auraient potentiellement l’effet inverse : davantage de 
personnes chercheraient de l’aide au lieu d’accomplir leur suicide dans 
le silence et l’isolement. J’espère sincèrement que les gens qui lisent 
ce livre découvriront que, dans la transition concrète entre l’approche 
suicidiste actuelle du suicide (assisté) et l’approche affirmative du 
suicide que je propose, aucun mal ne serait causé aux personnes suici-
daires — bien au contraire. En plus de potentiellement sauver plus de 
vies, le passage graduel du suicidisme à une perspective antisuicidiste 
d’accompagnement ne saurait que contribuer à de meilleures interac-
tions avec les personnes suicidaires et à de meilleurs soins pour elles, 
car la stigmatisation diminuerait. En fait, l’élimination de stigmates 
est considérée comme un facteur clé par la recherche « fondée sur 
des données probantes ». Cependant, l’approche que je propose est si 
radicale et différente qu’elle exige, d’une certaine façon, un acte de foi, 
tout comme l’exige l’approche abolitionniste à propos de ce à quoi pour-
rait ressembler une société décarcérée. Le chapitre 5 fournit certaines 
réponses à des questions concrètes pertinentes qui sont soulevées par 
la reconceptualisation radicale du suicide (assisté) proposée dans ce 
livre et décrit ce à quoi pourrait ressembler une transition vers une 
approche affirmative du suicide. Toutefois, Défaire le suicidisme soutient, 
à l’instar de la « dis-épistémologie » suggérée par Ben-Moshe (2020, 126), 
laquelle consiste à « abandonner l’attachement à certaines manières 
de connaître », qu’avoir « besoin de savoir » d’avance exactement ce à 
quoi ressemblerait une société antisuicidiste fait partie de la logique 
suicidiste. À l’instar des activistes/chercheureuses abolitionnistes qui 
nous invitent à ouvrir nos imaginaires et nos cœurs à l’inconnu, ce 
livre, basé sur cette dis-épistémologie, est une invitation à accepter 
l’imprévisibilité qui vient avec cette transition des sociétés suicidistes 
vers les sociétés antisuicidistes.

Un autre point important est que mon modèle queercrip du suicide 
(assisté) est conçu comme un complément, et non comme un rempla
cement, à la lutte contre les oppressions systémiques qui influencent 
la suicidalité dans les groupes marginalisés. Ce modèle avance l’idée 
que lutter pour une transformation et une justice sociales pour une 
diversité de groupes marginalisés n’est pas antithétique à une plus grande 
responsabilité vis-à-vis de l’expérience vécue des personnes suicidaires, 
des stigmates qu’on leur accole, des préjugés avec lesquels elles doivent 
vivre (et mourir), de la violence suicidiste systémique qu’elles subissent 
et du soutien dont elles ont besoin pour prendre des décisions sur  
la vie et la mort. Alors que le but premier de mon modèle queercrip  
du suicide (assisté) est d’apporter un soutien plus humain, respectueux 
et compatissant aux personnes suicidaires plutôt que de sauver des vies 



Introduction. Manifeste suicidaire

47

à tout prix, une de mes hypothèses, dont je discute dans le chapitre 5, 
suggère qu’une approche affirmative du suicide soutenant le suicide assisté 
pour les personnes suicidaires pourrait en réalité sauver plus de vies que ne 
le font les stratégies de prévention actuelles. Je soutiens que beaucoup de 
décès inutiles par le suicide auraient pu être évités par mon approche 
affirmative du suicide. Actuellement, pour éviter la violence suicidiste, 
beaucoup de personnes suicidaires qui pourraient être ambivalentes 
s’isolent dans le silence et réalisent leurs idéations suicidaires avant 
de les partager avec des proches ou des professionnel·les. Autrement 
dit, au lieu de parler de leurs idéations suicidaires pour prendre une 
décision éclairée sur leur mort par le suicide, elles prennent seules la 
décision la plus cruciale de leur vie, sans processus d’accompagnement 
ni soutien de leur entourage. Comme je le montre dans ce livre, mon 
argument est soutenu par les recherches et les statistiques : les personnes 
suicidaires qui sont déterminées à mourir ne cherchent pas d’aide et 
finissent pas compléter leur suicide sans avoir discuté de tous les pour 
et les contre de cette décision. En ce sens, une approche affirmative du 
suicide, centrée sur l’accompagnement plutôt que la prévention, ouvrirait 
des canaux de communication avec les personnes suicidaires pour les 
aider à prendre une décision éclairée. Les rares initiatives de soutien 
par les pairs que j’explore dans les chapitres 2 et 3, qui se concentrent 
moins sur la prévention du suicide que sur l’accompagnement des 
personnes suicidaires, constituent un premier pas dans la bonne direc-
tion et sont prometteuses pour sauver plus de vies sans pour autant se 
concentrer à prévenir les morts. Même si j’invite le lectorat à dépasser 
cette justification articulée autour de l’idée de sauver plus de vies pour 
plutôt se concentrer sur le démantèlement de la logique suicidiste et le 
renversement de la contrainte à la vie qui est en jeu dans le soin et le 
soutien offerts aux personnes suicidaires, certaines personnes pourraient 
constater la valeur heuristique d’une approche comme la mienne, qui 
déstigmatise et dépathologise radicalement la suicidalité. Si lire Défaire 
le suicidisme pouvait soulever certaines réactions de compassion de la 
part de chercheureuses, activistes, praticien·nes, responsables politiques 
et du public en général, en les aidant à reconnaître qu’une forme systé-
mique de violence suicidiste présente dans la prévention du suicide nous 
empêche de prévenir les suicides, cette réponse représenterait déjà, dans 
ma perspective, une amélioration dans la vie des personnes suicidaires.

Même s’il a le potentiel de sauver davantage de vies, mon modèle 
queercrip du suicide (assisté) cherche néanmoins à aller plus loin que 
de cesser la violence suicidiste subie par les personnes suicidaires 
pour mieux les « sauver » d’une mort inutile. Mon modèle cherche à 
ouvrir nos imaginaires pour concevoir ce qui pourrait arriver si nous 



Défaire le suicidisme

48

commencions à penser au suicide (assisté) depuis un cadre antisuicidiste 
et intersectionnel. Dans ce sens, ce que propose Défaire le suicidisme 
pourrait être décrit comme un bouleversement révolutionnaire et 
paradigmatique de notre perception du suicide et du suicide assisté en 
changeant drastiquement notre compréhension de la notion de devoir. 
D’un devoir de prévenir les suicides des personnes suicidaires et de 
soutenir les personnes handicapées, malades, souffrantes ou âgées qui 
se qualifient pour l’aide à mourir sur la base d’une ontologie validiste, 
saniste, âgiste ou suicidiste du suicide assisté, ce que je critique dans le 
chapitre 4, nous nous tournons vers un devoir de soutenir les personnes 
suicidaires et leurs besoins, incluant l’aide au suicide assisté, comme 
je l’aborde dans le chapitre 5. Ce livre suggère également de cesser de 
questionner les raisons pour lesquelles des personnes sont suicidaires, 
afin de nous pencher davantage sur la manière dont nous pouvons mieux 
les soutenir et les accompagner pour répondre à leurs besoins. Tout 
comme la question « pourquoi les personnes transsexuelles existent-
elles ? » (Serano 2007, 187) nous enferme dans des solutions conçues pour 
normaliser et assimiler les personnes trans et non-binaires dans un cadre 
cisnormatif, la question « pourquoi la suicidalité existe-t-elle ? » dérive 
d’un cadre suicidiste et nous oriente vers une recherche de solutions 
visant à éradiquer la suicidalité au lieu de demander aux personnes 
suicidaires ce qu’elles veulent ou ce dont elles ont vraiment besoin. 
Dans une perspective suicidiste, la suicidalité est présentée comme 
entièrement négative, comme une condition médicale/psychologique de 
laquelle il faut guérir, ou comme une condition résultant d’une violence 
systémique devant être « réparée » par une révolution. Or, dans tous les 
cas — sauf, comme je l’aborde dans le chapitre 4, dans celui du suicide 
assisté qui exclut explicitement les personnes suicidaires —, la suicidalité 
est vue comme une phase temporaire de laquelle une personne finira par 
émerger. Émerger de la suicidalité est dépeint comme le succès ultime, 
alors que compléter un suicide est perçu comme l’échec personnel 
ultime (dans les perspectives médicales/psychologiques individuelles) 
ou comme l’échec de la société à offrir des modes de vie soutenables 
(dans les perspectives sociale et de justice sociale). Dans toutes ces 
interprétations contradictoires mais complémentaires, la suicidalité doit 
être éliminée et effacée, forçant les sujets suicidaires à rentrer dans le 
placard, car le prix à payer pour en sortir et s’afficher comme suicidaires 
est trop élevé.

De plus, comme pour d’autres groupes marginalisés, nos réalités, 
désirs, besoins et demandes génèrent de l’inconfort et de l’angoisse 
pour les personnes non suicidaires. Comme personnes suicidaires, 
nous apprenons, comme je le montre dans le chapitre 1, à nous taire, à 



Introduction. Manifeste suicidaire

49

demeurer silencieuses ou à régurgiter les discours préventionnistes que 
veulent entendre les gens autour de nous, incluant nos ami·es et notre 
famille : « Je ne veux pas vraiment mourir. Je veux qu’on m’aide. Je veux 
être sauvé·e. Je ne vais pas continuer d’envisager le suicide comme une 
option légitime. J’espère que de plus beaux jours sont à venir. » Comme les 
membres de tant de groupes marginalisés, on nous a entraîné·es à croire 
que quelque chose ne tourne pas rond en nous, et pas dans le système 
suicidiste où nous existons. Nous avons aussi appris que, même dans nos 
cercles antioppression, où nous avons l’habitude de célébrer les voix 
des personnes marginalisées, nous devons prendre soin des sentiments 
des personnes non suicidaires au lieu de dire nos vérités. Tout comme 
le bonheur devient un devoir, non seulement pour soi, mais aussi pour 
plaire aux autres, comme nous le rappelle Ahmed, je considère que la 
volonté de vivre et le désir d’une longue vie deviennent un devoir dans 
un régime suicidiste. Pire encore, Ahmed (2012, 147) soutient à propos 
des personnes et des institutions dénoncées pour leur racisme que 
« l’organisation devient le sujet de sentiments, comme celle qui doit être 
protégée, celle qui est facilement meurtrie ou heurtée. Quand le racisme 
devient une blessure institutionnelle, on l’imagine comme une blessure 
à la blancheur ». De façon similaire, je soutiens que le suicidisme assigne 
les acteurices, les institutions préventionnistes et les personnes proches 
des sujets suicidaires en tant que « sujets de sentiments ». Dénoncer le 
suicidisme et la violence exercée par la famille, les proches, les activistes 
et les professionnel·les de la santé au nom du soin les « heurte » et blesse 
leurs bonnes intentions. La critique de la violence suicidiste est présentée, 
d’une manière déformée, comme heurtant la contrainte à la vie et les 
gens qui prennent « soin » de nous — d’où notre silence. Nous ne voulons 
pas inquiéter les autres, et nous utilisons divers mécanismes, incluant 
celui que la philosophe Kristie Dotson (2011, 237) appelle « l’étouffement 
testimonial », pour rendre nos réflexions sur la mort et le suicide plus 
acceptables, comme je l’examine dans le chapitre 1. Par exemple, après 
avoir révélé des sentiments de suicidalité dans l’introduction de son essai 
Notes on Suicide, le philosophe Simon Critchley (2019, 16) s’empresse de 
rassurer les personnes qui le lisent qu’elles ne devraient pas « s’alarmer » 
et que cet « essai est une tentative de dépasser » les idéations suicidaires. 
Les témoignages des personnes suicidaires sont remplis de ces formes 
de rassurance du public non suicidaire, dans un renversement des rôles 
où les personnes opprimées doivent prendre soin du groupe dominant 
et où la critique de l’oppression vécue est vue comme quelque chose qui 
« heurte » le groupe dominant.

En somme, tandis que nos sociétés semblent vraiment se préoc-
cuper des personnes suicidaires et de leur bien-être, un examen plus 



Défaire le suicidisme

50

attentif révèle qu’en réalité, à travers un script préventionniste et du 
« soin », nous exerçons dans les faits une violence, une discrimination, 
une exclusion, une pathologisation et une incarcération des personnes 
suicidaires. Chaque année, cette conceptualisation négative de la suici
dalité et sa logique curative de la prévention causent plus de dommages 
et plus de morts. Ainsi, ce livre décortique l’idée que la meilleure manière 
d’aider les personnes suicidaires et d’empêcher le suicide est d’avoir 
recours à une logique de la prévention. Pire, la prévention, informée par 
le suicidisme, produit la suicidalité. Avec l’argument provocateur selon 
lequel des morts inutiles peuvent être mieux évitées en soutenant le 
suicide assisté pour les personnes suicidaires dans une perspective 
antisuicidiste, ce livre propose de repenser nos conceptualisations du 
suicide et du suicide assisté de manière radicale. Proposer ici de quee
riser [queering], de transer [transing], de cripper [cripping] et de détraquer 
[maddening] (termes que je définis plus loin) le suicide (assisté) par le 
questionnement de la contrainte à la vie et de l’injonction à la vie et à la 
futurité constitue littéralement, dans les mots de Judith Butler (1990), 
un « trouble » dans la vie.

(Dé)faire le suicide :  
(re)signifier les termes 

Les gens qui me lisent auront probablement remarqué que j’ai mobilisé 
les personnes suicidaires et non suicidaires comme s’il s’agissait de 
groupes mutuellement exclusifs. Non seulement cet usage contredit 
les éthos queer et crip que j’adopte dans ce livre, lesquels contestent 
les catégories binaires, mais il ne reflète pas non plus les frontières 
poreuses des catégories identitaires. Dans une réflexion inestimable 
sur les épistémologies trans — produite dans le contexte de l’Argen-
tine —, le philosophe Blas Radi (2019) insiste sur le fait que définir 
qui est trans et qui ne l’est pas entraîne des conséquences décisives 
sur les politiques publiques, les soins de santé et les droits relatifs des 
personnes trans. Radi soulève une série de questions qui troublent la 
définition de la transitude. Ces questions pourraient être adaptées pour 
les personnes suicidaires de la façon suivante : qui peut-on considérer 
comme suicidaire, et sur la base de quels critères ? Les gens qui ont été 
suicidaires la majeure partie de leur vie ? Ceux qui ont fait l’expérience 
de la suicidalité à un moment donné de leur vie ? Ceux qui en ont fait 
l’expérience récemment — par exemple ces deux dernières années ? Ceux 
qui ont tenté de s’enlever la vie ? Ceux qui pensent constamment à la mort 
mais n’ont jamais considéré passer à l’acte ? Ceux qui s’auto-identifient 



Introduction. Manifeste suicidaire

51

comme suicidaires ? Comme le démontre brillamment Jennifer White 
(2015a, 345), « les catégories de “personnes suicidaires”, “personnes 
non suicidaires” et “professionnel·les” sont elles-mêmes hautement 
problématiques vu la manière dont elles impliquent que ces catégories 
identitaires seraient définitives, singulières et stables, par opposition à 
émergentes, multiples, fluides et se chevauchant ». Comme nous pouvons 
le voir, la suicidalité n’est pas un statut fixe, mais fluide : on peut vivre 
avec la suicidalité de temps à autre, émerger de ces périodes et se sentir 
bien entre les moments plus sombres. D’autres personnes peuvent être 
non suicidaires leur vie durant jusqu’à ce qu’un événement tragique les 
entraîne à considérer la mort. D’autres encore peuvent penser à la mort 
tout le temps (suicidalité chronique) sans jamais essayer de mettre fin 
à leurs jours. Néanmoins, je crois réellement que mobiliser ces caté
gories binaires possède une valeur heuristique, et ce, pour deux raisons. 
Premièrement, même s’il est crucial de questionner et de déconstruire 
les catégories identitaires, ces dernières doivent d’abord être nommées 
afin que l’oppression subie par les groupes marginalisés puisse être 
dénoncée. Par exemple, les premières critiques du validisme ont histori
quement permis de distinguer la catégorie des personnes valides d’avec 
celle des personnes handicapées. Déconstruire cette opposition binaire 
n’est devenu possible que plus tard dans les études du handicap/crips, 
une fois qu’on avait commencé à comprendre l’oppression que vivent 
les personnes handicapées. Deuxièmement, nommer un groupe et le 
différencier d’un autre — dans ce cas, les personnes suicidaires et les 
personnes non suicidaires — rendent visibles les relations de pouvoir 
qui ont cours entre eux, même si les frontières entre les groupes ne sont 
pas hermétiques. Cela dit, je suis conscient des risques de désigner un 
groupe sur la base d’une certaine identité aussi bien que des relations 
compliquées que certains d’entre eux entretiennent avec les termes 
employés pour les désigner. 

Par exemple, dans une discussion sur la liste de diffusion du 
Critical Suicide Studies Network, laquelle traitait de mon essai sur le 
suicidisme (Baril 2020c), certaines personnes ont justement remarqué 
que l’expression personnes suicidaires pourrait être considérée comme 
injurieuse vu qu’elle confond l’état suicidaire et la personne. Dans une 
philosophie du langage centrée sur les personnes, il est préférable de 
parler de personnes avec ou vivant avec des idéations suicidaires au lieu 
de personnes suicidaires. Cette insistance sur la personne vivant avec la 
suicidalité plutôt que sur son état suicidaire réifié comme identité est, 
comme il est vrai de plusieurs groupes marginalisés, fondée sur de 
bonnes intentions, avec le but de déstigmatiser ces groupes en insistant 
d’abord sur leur humanité. En opposition à ce langage centré sur les 



Défaire le suicidisme

52

personnes, une philosophie du langage centrée sur l’identité, illustrée 
par l’expression personnes suicidaires, met l’accent sur l’identité, souvent 
d’une manière resignifiée et positive. Sans entrer dans de longs débats sur 
les philosophies du langage centrées sur les personnes ou les identités, 
du moment que des termes comme handicapé·es commencent à être vus 
comme positifs et valorisants, il devient possible d’envisager les mérites 
d’utiliser un langage centré sur l’identité, comme le font beaucoup de 
chercheureuses/activistes antioppression pour référer aux personnes 
queers, handicapées, détraquées, et ainsi de suite. La même chose est 
vraie des personnes suicidaires : épouser le cadre antisuicidiste proposé 
dans ce livre ouvrirait à d’autres visions de la suicidalité, nous permettant 
de la concevoir comme faisant partie de nos manières de sentir, de 
penser et de vivre. En fait, le langage centré sur l’identité poursuit le 
travail de déstigmatisation. En déstigmatisant radicalement la suicidalité, 
il devient possible de mobiliser cette étiquette d’une façon positive et 
affirmative : « Je suis suicidaire. » 

De plus, en mobilisant les catégories des personnes suicidaires et 
non suicidaires, et en insistant sur l’importance des voix des premières, je 
suis conscient des discussions délicates qui peuvent en découler quant au 
rôle des personnes alliées dans les mouvements sociaux/champs d’études 
antioppression, discussions qui problématisent le fait de parler pour ou 
au nom d’un groupe (Alcoff 1991). On ne saurait nier le rôle central des 
personnes alliées, peu importe le mouvement/champ d’études concerné ; 
elles jouent un rôle crucial pour soutenir les groupes marginalisés 
dans leur quête d’équité, d’inclusion, de respect et de reconnaissance 
(Burstow et LeFrançois 2014 ; LeFrançois, Menzies et Reaume 2013). En 
reconnaissant le rôle décisif des personnes alliées et en admettant que les 
catégories binaires comme les personnes suicidaires et non suicidaires 
ne peuvent jamais capturer la complexité, la fluidité, la continuité et la 
porosité entre elles, je n’appelle pas ici à une politique identitaire anti-
suicidiste naïve qui serait faite exclusivement par et pour les personnes 
suicidaires. Néanmoins, comme dans beaucoup d’autres mouvements 
sociaux/champs d’études antioppression, les personnes qui s’identifient 
actuellement comme suicidaires (par opposition aux personnes non 
suicidaires ou anciennement suicidaires désormais convaincues que la 
suicidalité était une phase difficile à surmonter) devraient être au centre 
des champs de la suicidologie et de la suicidologie critique. Je ne dis pas 
que les personnes non suicidaires ne devraient jamais parler pour les 
sujets suicidaires. Mais comme le notent les théoriciennes Linda Martín 
Alcoff (1991) et Katrina Jaworski (2020), la conscience des relations de 
pouvoir en jeu lorsqu’on parle pour les autres est cruciale. En analysant 
la littérature scientifique sur la suicidalité, y compris le travail produit 



Introduction. Manifeste suicidaire

53

par des activistes/chercheureuses qui adoptent une perspective de justice 
sociale, il est devenu évident pour moi que le différentiel de pouvoir qui 
existe entre les personnes suicidaires et non suicidaires est rarement 
reconnu. Malgré des similarités frappantes entre l’assurance exprimée 
par les personnes non suicidaires lorsqu’elles parlent pour les personnes 
suicidaires et le sentiment de légitimité exprimé par d’autres groupes 
dominants (hommes, personnes blanches, personnes cisgenres, etc.) 
lorsqu’ils parlent pour une diversité de groupes opprimés, plusieurs 
personnes qui adoptent le script préventionniste, incluant celles qui 
adoptent un modèle de justice sociale pour examiner la suicidalité, 
n’ont pas encore reconnu le rôle qu’elles jouent dans les relations de 
pouvoir entre les personnes suicidaires et non suicidaires ou le sentiment 
de légitimité qu’elles affichent lorsqu’elles parlent pour les personnes 
suicidaires. Ces dernières ont besoin de soutien de personnes alliées 
pour faire progresser leur ligne d’action visant à changer les politiques 
publiques et celles relatives à la santé, les interventions sur le suicide et 
les croyances épistémologiques et théoriques à propos de la suicidalité. 
Évidemment, l’expérience vécue ne fournit pas automatiquement un 
avantage épistémologique pour analyser une situation, mais comme nous 
l’ont montré plusieurs épistémologies émancipatrices (Medina 2012 ; 
Tuana 2017) comme l’épistémologie Noire, l’épistémologie trans, 
l’épistémologie féministe, l’épistémologie queer ou la cripistémologie 
(une épistémologie qui valorise l’importance du savoir de personnes 
handicapées/détraquées), l’expérience vécue peut nous aider à réfléchir 
de façon plus critique à une plus grande justice sociale pour les groupes 
marginalisés. En ce sens, un point de vue épistémologique suicidaire exige 
que les personnes alliées, plutôt que d’occuper tout l’espace discursif et 
de parler pour les personnes suicidaires, créent des conditions où ces 
dernières pourraient s’exprimer librement. Pour ce faire, nous devons 
d’abord être capables de distinguer les personnes suicidaires de leurs 
allié·es, des personnes qui veulent les étudier d’un point de vue externe 
pour les sauver de leurs « erreurs », ou de celles qui pensent qu’elles 
savent ce qui est le mieux pour les personnes suicidaires (y compris dans 
les mouvements sociaux/champs d’études antioppression queers, trans, 
handicapés, Mad et autres), même si ces lignes sont floues. 

Un dernier commentaire sur mon choix de mots et de langage : 
dans son livre de 2017 Academic Ableism: Disability and Higher Education, 
Jay Dolmage insiste sur l’importance d’écrire dans un langage clair 
dans l’esprit du mouvement pour la justice pour toutes les personnes 
handicapées [disability justice movement]. Trop souvent, pour se donner 
une apparence de sophistication et d’intelligence pour une variété 
d’auditoires, les universitaires utilisent un langage compliqué, difficile et, 



Défaire le suicidisme

54

finalement, inaccessible (Dolmage 2017, 32). Tandis que l’accessibilité du 
savoir à une diversité de publics, incluant les personnes ayant différentes 
in/capacités, devrait toujours être une priorité, cette attention à l’accessi-
bilité revêt une importance cruciale lorsqu’on travaille dans les études du  
handicap/crips/Mad. Dans un désir de brouiller les frontières entre les 
personnes à l’intérieur et à l’extérieur de l’université, Dolmage (2017, 33) 
propose l’utilisation d’un langage simple et clair, comme je tente de 
le faire dans ce livre, comme façon de déconstruire les perspectives 
internes/externes et de riposter au validisme (auquel j’ajouterais le 
sanisme et le cogniticisme) académique9. Contrairement à ce que 
peuvent penser certaines personnes, écrire dans un langage simple, 
clair et accessible n’est pas nécessairement plus facile que d’utiliser des 
formulations élaborées et abstraites. En fait, écrire des idées complexes 
de manière accessible est beaucoup plus difficile que d’écrire des idées 
pas si compliquées dans une langue lourde de jargon. Qui plus est, dans 
un monde classiste, élitiste et anglonormatif (c’est-à-dire un monde où la 
langue anglaise est imposée comme la norme à des fins de commerce, 
de production culturelle, de publications et de communications scienti-
fiques, etc.), nous oublions trop souvent qu’écrire dans un anglais [ou un 
français] simple est bénéfique non seulement pour une large gamme de 
personnes handicapées/détraquées, mais aussi pour quiconque n’a pas 
eu le privilège d’aller au collège ou à l’université ou n’ayant pas appris 
l’anglais [ou le français] comme langue première. Même si je bénéficie 
certainement de privilèges de classe et d’éducation aujourd’hui (bien que 
cela n’ait pas toujours été le cas, ayant vécu sous le seuil de la pauvreté 
pendant à peu près la moitié de ma vie) grâce à mon éducation et à 
mon poste de professeur permanent dans une université canadienne, je 
continue de faire l’expérience des effets de l’anglonormativité dans ma 
vie quotidienne comme Canadien français vivant et travaillant dans des 
cercles non francophones depuis plusieurs années. Ma position forte 
sur le fait d’utiliser un langage aussi simple et clair que possible (bien 
que cet ouvrage en soit un universitaire) réside dans ma perspective 
antivalidiste, antisaniste, anticogniticiste, mais aussi anticlassiste et 
antianglonormative. C’est dans le même esprit d’accessibilité, y compris 
pour les personnes désavantagées d’un point de vue socioéconomique, 
que j’ai décidé de rendre la version originale en anglais de ce livre 
disponible gratuitement en accès libre sur Internet, de même que la 
présente traduction française européenne disponible en accès libre sur 
le site de la maison d’édition.



Introduction. Manifeste suicidaire

55

Autothanatothéorie : une  
boîte à outils méthodologique  

et conceptuelle 
Dans son analyse littéraire et philosophique du désir de mort, le chercheur 
Irving Goh demande aux auteurices de porter plus d’attention à un genre 
d’autothéorie centrée sur la mort, qu’il appelle l’« auto-thanato-théorie » 
(2020, 197). Concevant le désir de mort comme partie intégrante du soi, 
il considère cette attention à son désir de mort comme une forme de 
souci de soi, dans un sens foucaldien. Selon Goh (2020, 210) :

Ce ne sont pas tous les textes d’autothéorie qui sont des 
textes d’auto-thanato-théorie. [...] Ainsi, tandis que nous 
étendons nos recherches plus loin dans l’autothéorie et 
que nous étendons son archive, ma proposition est de 
garder l’œil ouvert pour une auto-thanato-théorie qui 
relate la recherche d’extinction du soi, voire son sens 
d’avoir déjà quitté le monde ; nous ne devrions pas 
supprimer ces voix ou affects d’auto-thanato-théorie, 
mais les laisser s’articuler. Cette permission ne serait […] 
qu’une pratique de souci de soi particulièrement atten-
tive aux soi cherchant un réel hors de l’existence. Un véri-
table sens de l’existence ne porte pas seulement sur le fait 
de vivre ou de rester en vie ; il inclut le désir d’une sortie 
de l’existence.

À certains égards, Défaire le suicidisme répond à l’appel de Goh : en ne 
supprimant pas les voix et affects suicidaires et en les situant au sein 
de systèmes et de structures normatives, ce livre offre une autothana-
tothéorie10 faisant de la place au soi qui désire discuter de son désir 
d’extinction et au soi qui s’efforce de se lier à d’autres soi et personnes 
suicidaires afin de rester en vie. Alors que Goh (2020, 207) croit que 
partager des idéations suicidaires avec d’autres ne saurait mener qu’à 
reconnaître l’« impartageabilité » profonde du désir de mort, je soutiens 
que cette impartageabilité apparente est due à des formes de suicidisme 
et de contrainte à la vie bloquant les imaginaires sociaux et politiques à 
propos du suicide (assisté). Cet argument est la raison pour laquelle je 
crois que partager mes propres histoires, expériences et perspectives 
épistémologiques, théoriques et politiques sur ces sujets à travers une 
position autothéorique pourrait ouvrir des futurités et collectivités 
suicidaires. Ce qui semble aujourd’hui impartageable, dans un contexte 
où l’oppression des personnes suicidaires n’a pas encore été nommée et 



Défaire le suicidisme

56

où la violence suicidiste est reproduite dans nos cercles antioppression, 
pourrait devenir partageable dans un monde où l’on collectiviserait les 
témoignages suicidaires et les expériences vécues du désir de mourir.

Comme l’explique l’autrice Lauren Fournier dans son livre de 2021, 
Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism, l’autothéorie 
possède une longue tradition dans les mouvements/champs d’études 
féministes et d’autres mouvements et épistémologies libératoires ayant 
dénoncé le colonialisme, le racisme, l’hétérosexisme, le cisgenrisme 
et d’autres systèmes d’oppression. Comme nous le rappelle Fournier, 
alors que l’écrivain et philosophe Paul B. Preciado a utilisé le premier le 
terme autothéorie dans son désormais célèbre livre de 2008, Testo Junkie, 
l’écrivaine Maggie Nelson a popularisé l’expression dans son livre de 2015, 
The Argonauts. Toutefois, les racines de l’élan vers l’autothéorie sont beau-
coup plus anciennes que l’invention du terme et commencent plusieurs 
décennies auparavant. En effet, Fournier montre que la notion de textes 
autothéoriques avait été discutée par des féministes comme Stacey Young 
dans les années 1990 et avait déjà été mise en pratique sans avoir été 
nommée comme telle par de nombreuses féministes et personnes raci-
sées, Noires et autochtones dans les années 1970 et 1980. L’autothéorie 
est liée, par exemple, à ce que la chercheuse Jane Gallop avait appelé 
« théorie anecdotique » vingt ans plus tôt, comme elle le raconte dans 
son livre Sexuality, Disability, and Aging: Queer Temporalities of the Phallus 
de 2019 (25). Inter- et transdisciplinaire par nature, l’autothéorie brouille 
les frontières entre les différents genres, mettant à l’avant-scène l’enche-
vêtrement du soi et du théorique, qui sont inséparables et impossibles à 
dissocier. Inspirée par la féministe Nancy Miller, Fournier explique que le 
personnel n’est pas seulement politique, mais aussi théorique. Fournier 
(2021, 7) indique que l’autothéorie « réfère à l’intégration de la théorie 
et de la philosophie à l’autobiographie, au corps et à d’autres soi-disant 
modes personnels et explicitement subjectifs. C’est un terme qui décrit 
une façon autoconsciente de faire de la théorie — comme discours, cadre 
ou mode de penser et d’agir — à côté de l’expérience vécue et de l’incor-
poration subjective. » Défaire le suicidisme est ancré dans l’autothéorie, 
une autothanatothéorie débutant par mon expérience vécue comme 
personne suicidaire pour aborder diverses théories et discours sur le 
suicide (assisté). Il trouble les épistémologies dominantes sur le suicide 
(assisté) et nous encourage à repenser ces théories et pratiques depuis 
les perspectives situées des personnes suicidaires, transgressant (ou 
queerisant et transant) les genres, les disciplines et les frontières entre 
le soi et les propositions théoriques. 

Conformément à la pratique de l’autothéorie et à ses manières 
alternatives d’envisager la recherche, la méthodologie et la théorisation, 



Introduction. Manifeste suicidaire

57

et en maintenant sa distance vis-à-vis des positions positivistes et 
post-positivistes, ce livre émerge d’une archive riche de pas moins 
de 1 700 sources de documentation scientifique et grise, incluant des 
recherches quantitatives et qualitatives, des essais philosophiques, 
des billets de blog et des documentaires. Mais il est aussi ancré dans 
ma propre expérience vécue comme personne suicidaire et dans  
les discussions que j’ai eues au sujet du suicide (assisté) avec ma famille, 
mes proches, mes collègues, mes étudiant·es, etc., dont plusieurs m’ont 
révélé leur propre suicidalité après avoir appris ma perspective sur le 
sujet. Je me reconnais dans les propos de Fournier (2021, 5) lorsqu’elle 
dit : « Mon approche méthodologique est inscrite dans la nature  
personnelle-théorique, fortuite et instinctuelle de la recherche auto-
théorique. » Et alors que Défaire le suicidisme s’ancre incontestablement 
dans le contexte de la terre colonisée où j’habite (le Canada), et alors 
que mes discussions sur le suicide (assisté) se centrent généralement 
sur quelques pays capitalistes et industrialisés (comme les États-Unis, 
la Belgique, la Suisse, les Pays-Bas et l’Australie), j’espère que les gens 
qui me lisent seront capables d’envisager sa possible « portée trans
nationale » (5), comme le dit Fournier. Comme cette dernière, qui estime 
que l’autothéorie pourrait constituer le « prochain grand tournant » (2),  
je pense que le suicidisme, comme nouveau cadre théorique, a le poten-
tiel d’ébranler les sociétés en général et leurs institutions, politiques, 
règlements, pratiques, interventions et cercles antioppression en révélant 
une oppression qui est restée ignorée par les analyses intersectionnelles 
jusqu’à maintenant. En se concentrant sur des sociétés capitalistes et 
industrielles, ainsi que sur certaines oppressions — c’est-à-dire l’hété-
rosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme —, ce livre met de 
côté plusieurs autres contextes géographiques et systèmes oppressifs 
qui sont néanmoins cruciaux pour analyser le suicidisme (et qui trans-
formeraient nos manières de le théoriser), comme le colonialisme, le 
racisme, le classisme et l’âgisme. Par exemple, analyser la suicidalité 
au sein des communautés autochtones au Canada exige un examen 
attentif du système colonialiste contribuant à la suicidalité, comme 
le démontrent brillamment des activistes/chercheureuses comme 
Roland Chrisjohn, Shaunessy M. McKay et Andrea O. Smith (2014), de 
même que China Mills (2017), Jeffrey Ansloos et Shanna Peltier (2021). 
Le cadre théorique que je propose ici doit demeurer flexible, adaptable 
et transformable selon chaque contexte et chaque groupe marginalisé 
concerné par un taux de suicidalité disproportionné, comme les commu-
nautés autochtones. Vu l’espace limité d’un seul ouvrage, j’ai tenté ici 
de me concentrer en détail sur les intersections entre le suicidisme 
et l’hétérosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme, tout en 



Défaire le suicidisme

58

évoquant, dans certaines circonstances, le colonialisme, le racisme,  
le classisme et l’âgisme en lien avec la suicidalité. Dans cette perspective, 
tandis que mon analyse intersectionnelle est profondément redevable 
aux féministes Noires et autres chercheureuses en théorie critique de la 
race (par exemple : Ahmed 2010, 2012 ; Crenshaw 1989 ; Hill Collins 2000 ; 
Puar 2007, 2017), qui nous ont légué de riches outils théoriques et 
méthodologiques pour analyser les effets de l’intersection du sexisme, 
du racisme et du classisme parmi d’autres oppressions, ce livre s’occupe 
moins de reprendre ces trois piliers d’analyse fondamentaux en lien avec 
le suicidisme que de révéler un nouvel axe d’oppression que la recherche 
intersectionnelle future pourra mobiliser pour enrichir les analyses de 
divers systèmes d’oppression. J’espère sincèrement que le cadre théo-
rique que je propose ici, qui demeure nécessairement incomplet sur 
tant de plans, sera repris par d’autres qui pourront indiquer la profonde 
imbrication du suicidisme avec le colonialisme, le racisme, le classisme, 
l’âgisme et d’autres formes de violence. Je vois ce livre comme un point 
de départ pour ces conversations importantes que nous devons mener 
sur l’enchevêtrement des systèmes d’oppression.

En plus de cette approche autothéorique, j’ai été inspiré par tant 
de compagnes et compagnons intellectuel·les formidables dans l’élabo-
ration de ce nouveau cadre théorique. J’utilise les termes compagnes et 
compagnons car il s’agit par définition d’une personne qui nous accom-
pagne, avec qui nous passons beaucoup de temps et qui, de différentes 
manières, nous complète (ou vice versa). Plusieurs personnes m’ont 
accompagné tout au long de l’écriture de ce livre. Les réflexions et notions 
qu’elles m’ont offertes ont constitué ma boîte à outils conceptuels. En plus 
de la documentation bioéthique et philosophique sur la mort, l’acte de 
mourir, le suicide et le suicide assisté que j’ai consultée, je peux identifier 
cinq champs théoriques dans lesquels j’ai puisé des outils conceptuels 
pour présenter mes arguments et ma thèse. Le premier est la théorie 
queer. Mobilisant librement une gamme d’outils conceptuels provenant 
de la théorie queer, comme la « logique du futurisme reproductif » 
(Edelman 2004, 9), l’« injonction morale » au bonheur (Ahmed 2010, 
35), « l’art queer de l’échec » (Halberstam 2011) ou l’« optimisme cruel » 
(Berlant 2011), je les applique au sujet du suicide (assisté). S’ils adoptent à 
la fois le tournant antisocial queer (caractérisé par son appui des affects 
négatifs ou de l’échec) et le tournant affectif (caractérisé par son attention 
aux affects, aux émotions et à l’incorporation [embodiment] en relation 
avec la théorie critique), ces outils conceptuels m’aident à souligner la 
valeur heuristique sous-exploitée de concepts en études queers pour 
théoriser la pulsion de mort et les affects négatifs jusqu’à leur limite 
ultime : la mort littérale. Le deuxième champ théorique dans lequel j’ai 



Introduction. Manifeste suicidaire

59

puisé est la théorie trans et sa puissance de transement [transing] — c’est-
à-dire sa capacité de transgresser et de transcender les frontières et les 
catégories (DiPietro 2016 ; Stryker, Currah et Moore 2008 ; Sullivan 2009). 
Je mobilise l’approche et le modèle transaffirmatif de soins développés 
dans les cercles trans pour repenser le soin offert aux personnes suici-
daires sur la base de l’autodétermination, du consentement éclairé et 
du soutien de la communauté. En effet, l’approche et les soins de santé 
affirmatifs du suicide que je propose dans le chapitre 5 s’inspirent des 
approches affirmatives proposées par l’épistémologie, la théorie et les 
mouvements trans. Le troisième corpus académique qui m’a inspiré 
est la théorie du handicap/crip. La riche théorisation de certaines 
notions comme la contrainte à la validité ou à la sanité (Kafer 2013 ; 
McRuer 2006) est centrale dans mes réflexions sur la contrainte à la vie, 
qui est quant à elle sous-théorisée, bien qu’elle hante les imaginaires 
sociaux, culturels, politiques, légaux et médicaux. Les futurités crips 
ouvertes par les théories crips me permettent d’envisager un projet 
politique similaire pour les personnes suicidaires. Le quatrième type 
de travaux qui m’ont énergisé dans ma réflexion sur l’oppression vécue 
par les personnes suicidaires est le mouvement/champ d’études anti
psychiatrie (Burstow 1992 ; Szasz 1999) ainsi que le mouvement/champ 
d’études Mad (Burstow et LeFrançois 2014 ; LeFrançois, Menzies et 
Reaume 2013). Alors que quelques figures importantes du mouvement/
champ d’études de l’antipsychiatrie ont dénoncé la violence exercée 
sur les personnes suicidaires, le mouvement/champ d’études Mad a 
démontré que, sous l’apparence de l’aide et du soutien, les personnes 
détraquées subissent des formes de maltraitance et de sanisme généra-
lisées. Certaines personnes, comme Liat Ben-Moshe (2020), décrivent 
dans une perspective d’abolitionnisme carcéral les formes d’incarcé-
ration systématique auxquelles font face les personnes handicapées/
détraquées dans les sociétés validistes et sanistes. Leurs contributions 
ont été la clé me permettant de mieux comprendre l’aspect imbriqué du 
suicidisme et du sanisme ainsi que la logique carcérale qui les soutient 
tous deux, et je crois sincèrement que le suicidisme, comme nouveau 
cadre théorique, a le potentiel de contribuer à la théorisation et à la 
dénonciation du sanisme. Après tout, plusieurs traitements imposés 
aux personnes détraquées sont justifiés sur la base de l’idée qu’elles 
représentent « une menace pour elles-mêmes » (c’est-à-dire qu’elles sont 
potentiellement suicidaires). Comme je le démontre dans ce livre, il 
devient impossible d’étudier le sanisme et le suicidisme en vase clos. 
Toutes ces riches positions et perspectives théoriques — queers, trans, 
crips, Mad — me permettent de queeriser, de transer, de cripper et de 
détraquer le suicide et le suicide assisté.



Défaire le suicidisme

60

Les ultimes compagnes et compagnons auxquel·les je suis 
redevable sont les suicidologues critiques (une courte histoire de la 
suicidologie critique est offerte dans le chapitre 1). Les suicidologues 
critiques ont ouvert l’étude du suicide (la suicidologie) à de nouvelles 
perspectives, méthodologies, approches et valeurs. Suivant le travail 
canonique d’Ian Marsh (2010b, 4) questionnant la « contrainte à l’onto-
logie de la pathologie » entourant le suicide, les suicidologues critiques 
ont contesté l’idée que la suicidalité est univoquement pathologique et 
négative (Cover 2012 ; Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015 ; Kouri et 
White 2014 ; Taylor 2014 ; Tierney 2010). Inestimables sur tant de plans, 
les contributions de plusieurs suicidologues critiques ou d’activistes/
chercheureuses qui adoptent un modèle de justice sociale de la suicidalité 
(centrale dans la suicidologie critique) ont malheureusement parfois 
reproduit des formes d’oppression, incluant le sanisme et le suicidisme, 
comme je le démontre dans les chapitres suivants. Comme le mentionne 
Jennifer White (2020a, 198 ; souligné dans l’original), les suicidologues 
critiques ne doivent pas « se gêner de reconnaître et d’aborder notre 
possible complicité avec le mal ». Trop souvent, les discours de la suici
dologie traditionnelle à propos de la suicidalité comme maladie mentale 
individuelle ont été remplacés par d’autres grands récits d’oppression, 
que ce soit le cisgenrisme, l’hétérosexisme, le validisme, le racisme ou 
le colonialisme, non seulement pour expliquer la suicidalité, mais aussi 
pour tenter de l’éradiquer. Autrement dit, le modèle de justice sociale 
de la suicidalité a produit, comme je l’ai déjà expliqué ailleurs, ses 
propres nouvelles « vérités » à propos du suicide à l’exclusion d’autres 
explications, comme celles que je présente dans ce livre. Comme l’affirme 
avec éloquence Jaworski (2020, 590) à propos de la suicidologie critique, 
« jusqu’à maintenant les interventions critiques sont très précieuses. 
[…] Néanmoins, il y a beaucoup à faire. Il nous reste à défier les cadres 
théoriques qui encadrent les cadres mêmes à travers lesquels la connais-
sance du suicide est produite ». Ancré dans et inspiré par la suicidologie 
critique, Défaire le suicidisme saisit la perche tendue par Jaworski lors-
qu’elle suggère de « prendre deux pas de recul avant de faire un pas en 
avant » (590). Le modèle queercrip du suicide (assisté) proposé ici vise 
à utiliser, critiquer et prolonger les travaux en suicidologie critique.  
J’ai mobilisé les connaissances les plus avant-gardistes dans le domaine de 
la suicidologie critique, qui questionnent ses fondements, ses limites et les 
possibilités d’élaborer une réponse plus responsable aux personnes suici-
daires. En puisant dans le travail d’Amy Chandler (2020a), de Rob Cover 
(2020), de Scott J. Fitzpatrick (2016a, 2016b, 2020 ; Fitzpatrick et al. 2021), 
de Katrina Jaworski (2020), de Katrina Jaworksi et Ian Marsh (2020), 
d’Isabelle Perreault (Perreault, Corriveau et Cauchie 2016 ; Bastien et 



Introduction. Manifeste suicidaire

61

Perreault 2018) et de Jennifer White (2020a, 2020b), j’espère répondre à 
leur appel en proposant le suicidisme comme paradigme théorique nous 
permettant de nommer, d’analyser, de problématiser et de dénoncer 
l’oppression vécue par les personnes suicidaires, souvent au nom de leur 
bien-être et de la préservation de leurs vies, y compris dans les cercles 
antioppression et dans la suicidologie critique. 

En somme, Défaire le suicidisme propose un dialogue fécond 
entre ces divers champs d’études et se demande ce qui émerge quand 
on combine les études queers, trans, du handicap/crips et Mad avec 
la thanatologie (études de la mort et, plus spécifiquement, les études 
queers de la mort) et la suicidologie critique. Que se passe-t-il lorsqu’on 
questionne les conceptualisations dominantes du suicide (assisté) et 
qu’on les aborde depuis d’autres perspectives ? Quelles nouvelles possi-
bilités d’interventions sur le suicide (assisté) sont ouvertes ? Quels types 
d’espaces plus sûrs peuvent être créés pour les personnes suicidaires ? 
Comment de nouvelles conceptualisations du suicide (assisté) depuis des 
perspectives queers, trans, crips et Mad pourraient aider les activistes/
chercheureuses antioppression (incluant les suicidologues critiques) 
à éviter de perpétuer des formes d’oppression vis-à-vis des personnes 
suicidaires ? Que pouvons-nous apprendre sur les normes de ce qu’on 
considère comme une bonne vie et une bonne mort en examinant ces 
principaux discours sur la suicidalité ?

Disséquer le suicide (assisté) :  
la structure du livre 

Chaque chapitre de ce livre constitue une entité autonome pouvant être 
lue isolément. Cependant, les chapitres fonctionnent aussi ensemble 
comme un tout cohérent, chacun représentant un bloc sur lequel  
les autres chapitres sont construits. Le livre est divisé en deux parties.  
La première, « Repenser le suicide », comprend trois chapitres qui 
reconceptualisent le suicide. Tandis que le chapitre 1 présente le suici
disme comme nouveau cadre théorique permettant de repenser les 
manières dont on conceptualise le suicide, les chapitres 2 et 3 mobilisent 
ce cadre en le combinant avec les outils conceptuels développés dans 
les études queers, trans, du handicap/crips et Mad, afin d’analyser la 
suicidalité dans deux groupes marginalisés : les communautés queers/
trans et les communautés handicapées/crips/détraquées. La seconde 
partie du livre, « Repenser le suicide assisté », poursuit le travail de 
déconstruction, cette fois appliqué à la question du suicide assisté. 
Alors que le chapitre 4 démystifie certains postulats problématiques 



Défaire le suicidisme

62

derrière les discours du droit à mourir, le chapitre 5 résout les tensions 
discutées dans les chapitres précédents et propose un modèle queercrip 
pour mieux soutenir les personnes suicidaires à travers une approche 
affirmative du suicide. Dans la courte conclusion, les réflexions du 
philosophe José Medina (2012) sur l’« épistémologie de la résistance » 
et les « micropratiques de résistance » sont mobilisées pour théoriser 
les voix des personnes suicidaires comme outil heuristique visant à 
résister à la violence épistémique du suicidisme. Méditant sur la mort 
récente par le suicide d’une connaissance et sur l’impossibilité qu’elle 
éprouvait d’en parler et de chercher de l’aide dans un régime suicidiste, 
tout en analysant de récentes réformes dans les lois canadiennes 
sur l’aide médicale à mourir, je propose des réflexions critiques sur  
les micropratiques de résistance à la logique de sacrifiabilité concernant 
les sujets « abjects », dans l’optique de reconnaître l’importance des besoins 
des personnes suicidaires dans un monde imparfait. La description  
de chaque chapitre détaillée ci-dessous montre cette trajectoire de 
réflexion du suicide au suicide assisté.

Le chapitre 1 soulève des questions épistémologiques sur les 
conceptualisations dominantes de la suicidalité. Proposant le cadre 
théorique du suicidisme qui est au cœur de cet ouvrage, ce chapitre plus 
long se divise en quatre sections. La première présente quatre modèles 
de la suicidalité : médical/psychologique, social, de santé publique et de 
justice sociale. Malgré de nombreuses différences, ces modèles arrivent 
aux mêmes conclusions : le suicide n’est pas une bonne option pour les 
personnes suicidaires (certains de ces modèles font une exception pour 
les personnes handicapées, malades, souffrantes, âgées et parfois les 
personnes détraquées, comme je le montre dans le chapitre 4). Il en résulte 
non seulement que ces modèles échouent à reconnaître l’oppression  
suicidiste subie par les personnes suicidaires, mais ils la perpétuent 
également par le biais du script suicidiste préventionniste. L’un des effets 
les plus pervers du script préventionniste est de réduire les personnes 
suicidaires au silence. En effet, elles sont encouragées à partager leurs 
idéations suicidaires, mais découragées de poursuivre le suicide comme 
solution légitime. Autrement dit, les idéations suicidaires peuvent être 
explorées, mais le suicide lui-même demeure tabou. Dans la seconde 
partie du chapitre, j’identifie les limites de ces modèles abordées plus tôt, 
c’est-à-dire leurs formes de suicidisme et de sanisme. Je soutiens que le 
sanisme et le suicidisme s’entrecroisent, étant donné que les traitements 
sanistes sont souvent imposés aux personnes détraquées en utilisant des 
discours suicidistes de protection. Dans cette section, je présente aussi 
les notions de contrainte à la vie et d’injonction à la vie et à la futurité, 
soulignant que la contrainte à la vie vise à imposer une volonté de vivre 



Introduction. Manifeste suicidaire

63

qui rend le désir/besoin de mort des personnes suicidaires anormal et 
inintelligible. Dans la troisième section, j’introduis des conceptualisations 
alternatives de la suicidalité qui considèrent le suicide comme une liberté 
individuelle, tout en démontrant comment de telles conceptualisations 
se fondent sur des postulats libéraux et individualistes. La quatrième 
section mobilise la notion de violence épistémique — qui fait partie de 
l’oppression suicidiste — afin de théoriser les injustices testimoniales et 
herméneutiques aussi bien que la marginalisation herméneutique et la 
mort épistémique vécues par les sujets suicidaires.

Sur la base du cadre théorique sur le suicidisme explicité dans 
le chapitre précédent, le chapitre 2 appelle à queeriser et à transer la 
suicidalité dans un sens large — à savoir en queerisant et en transant les 
méthodes, les théories, les épistémologies et les stratégies de prévention 
liées à la suicidalité. Queeriser et transer la suicidalité impliquent de 
permettre aux personnes suicidaires de changer les discours normatifs 
sur la suicidalité et de brouiller les frontières entre les « bonnes » et les 
« mauvaises » décisions sur la mort. Dans ce chapitre, divisé en trois 
sections, je défends d’abord l’idée que, malgré les précieuses contri
butions d’activistes/chercheureuses au sujet de la suicidalité lesbienne, 
gay, bisexuelle, trans et queer (LGBTQ), leurs discours restent souvent 
insatisfaisants lorsqu’il s’agit d’expliquer la complexité de la suicidalité 
et d’offrir des solutions adéquates pour les personnes suicidaires. 
Les stratégies actuelles de prévention pour les communautés LGBTQ 
s’appuient souvent sur l’évaluation de risques, le fait de contacter des 
services d’urgence et la prévention du suicide par le biais d’une variété de 
mesures (coercitives). Je montre que ces mesures ne sont pas seulement 
suicidistes : elles renforcent également le racisme, le colonialisme, le 
classisme, le validisme, le sanisme ou le cisgenrisme, alors que des 
personnes suicidaires appartenant à plusieurs communautés margina
lisées sont davantage affectées par de telles mesures. Je soutiens égale-
ment que les discours sur la suicidalité LGBTQ pourraient être compris 
comme des formes de somatechnologies de vie. Exhortées à vivre ou 
ramenées de force à la vie par des dispositifs légaux, médicaux, institu-
tionnels et sociaux, les subjectivités/corporéités suicidaires sont conçues 
comme des vies à préserver. J’affirme aussi que les somatechnologies de 
vie qu’instituent certains discours sur la suicidalité LGBTQ représentent 
des formes d’« optimisme cruel » (Berlant 2011) à travers leur promesse 
d’un meilleur avenir sociopolitique finissant souvent par rendre la vie 
plus difficile. Dans la deuxième partie, je me tourne vers les approches 
alternatives qu’utilisent des organisations trans, et qui s’opposent aux 
« sauvetages » non consentis. Je montre que même de telles initiatives 
d’avant-garde n’avancent pas de droits positifs pour les personnes 



Défaire le suicidisme

64

suicidaires. La troisième section encourage les suicidologues critiques 
ainsi que les activistes/chercheureuses queers et trans à repenser la 
suicidalité en utilisant des outils théoriques queers comme les affects 
négatifs, les pulsions de mort ou les notions d’échec et d’optimisme cruel. 
Cette invitation s’applique également au fait de queeriser et de transer 
non seulement les blessures auto-infligées, les idéations suicidaires ou 
les tentatives de suicide, mais aussi le suicide en lui-même. 

Ancré dans le cadre théorique présenté dans le chapitre 1, le 
chapitre 3 propose de cripper et de détraquer la suicidalité en soulignant 
les formes de validisme et de sanisme dans la suicidologie critique et en 
invitant les études du handicap/crips/Mad à aborder la suicidalité avec 
plus de discernement, au lieu de simplement la présenter comme un 
sous-produit du validisme/sanisme. Dans la première des trois sections de 
ce chapitre, je montre que, contrairement aux activistes/chercheureuses  
queers et trans, qui discutent de la suicidalité LGBTQ mais gardent le silence 
sur le suicide assisté, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad  
demeurent relativement silencieux·euses sur la suicidalité, mais abordent 
le thème du suicide assisté en réaction aux lois validistes/sanistes des 
gouvernements en lien avec le suicide assisté. Tandis que la plupart des acti-
vistes/chercheureuses du handicap/Mad considèrent à juste titre la dispo-
nibilité du suicide assisté exclusivement pour les personnes handicapées, 
malades, souffrantes, détraquées ou âgées comme la pire manifestation 
possible du validisme et du sanisme, quelques activistes/chercheureuses  
handicapé·es soutiennent le suicide assisté pour les personnes handi-
capées et en phase terminale. Malgré de profonds désaccords entre 
ces deux camps, ces activistes/chercheureuses ne remettent pas en 
question la contrainte à la vie et continuent de réaffirmer la nécessité 
de la prévention du suicide pour les personnes suicidaires, adhérant 
à l’injonction à la vie et à la futurité. La deuxième section explore 
deux plateformes pour des discours alternatifs sur la suicidalité : le 
webzine Mad in America et le mouvement pour la justice pour toutes 
les personnes handicapées. Alors que les activistes/chercheureuses qui 
s’y impliquent proposent des approches innovantes de la suicidalité, 
lesquelles soulignent les idéologies et structures validistes/sanistes  
derrière les mesures coercitives de prévention du suicide, iels ne 
proposent toutefois pas de droits positifs pour les personnes suicidaires. 
Leurs solutions, comme cesser les interventions non consenties et les 
traitements forcés, représentent un premier pas dans la bonne direction 
pour combattre les régimes suicidistes, mais elles demeurent incom-
plètes en ce qui concerne les besoins des personnes suicidaires. Dans la 
dernière section, en m’inspirant des cripistémologies et chercheureuses 
du handicap, crips et Mad qui ont élaboré ce que je nomme le modèle 



Introduction. Manifeste suicidaire

65

sociosubjectif du handicap, j’utilise ce modèle alternatif pour repenser 
la suicidalité. Le modèle sociosubjectif reconnaît la souffrance subjective 
causée par les handicaps et les maladies physiques ou mentales (dépres-
sion, anxiété, etc.), tout en évitant les formes de sanisme qui invali-
deraient le pouvoir des personnes suicidaires de choisir le suicide sur 
la base de leur handicap/maladie mentale. Le modèle reconnaît aussi 
que les expériences subjectives ne peuvent pas être vécues à l’extérieur 
de contextes sociaux et s’enracine donc fermement dans un cadre de 
justice sociale. Alors que les trois premiers chapitres se concentrent 
sur le suicide, les deux derniers chapitres redirigent l’attention vers le 
suicide assisté.

Divisé en quatre sections, le chapitre 4 explore le mouvement 
pour le droit à mourir et les discours pour le droit à mourir. La première 
section propose un résumé critique des principaux arguments du mouve-
ment pour le droit à mourir, qui se fondent sur l’autonomie, la liberté, la 
dignité et le droit de refuser des traitements. Cette section explore aussi 
la question controversée de l’extension du droit à mourir par le suicide 
assisté aux personnes dont la souffrance psychologique ou émotionnelle 
constitue la seule raison de leur demande. Je démontre que, indépen
damment de leur approbation de cette extension, les personnes qui 
défendent le droit à mourir adhèrent toutes à ce que j’ai appelé « l’onto
logie du suicide assisté », c’est-à-dire à une définition particulière de ce 
que le suicide assisté est ou n’est pas (Baril 2022). Comme je l’établis dans 
la deuxième section, cette ontologie est ancrée non seulement dans des 
conceptualisations individualistes et néolibérales de l’autonomie, mais 
aussi dans des présupposés validistes et sanistes. Pour les personnes 
handicapées/malades physiquement ou mentalement, le suicide est 
reformulé comme une réponse logique et rationnelle à des situations 
« tragiques » (Taylor 2014). D’un côté, à partir de perspectives validistes, 
sanistes, âgistes, capitalistes et néolibérales, ces discours rationalisent le 
suicide assisté pour des « populations spéciales ». D’un autre côté, ancrés 
dans des perspectives sanistes et suicidistes, ces discours présentent 
les personnes suicidaires comme irrationnelles. Comme je le discute 
dans la troisième section, dans la bataille pour le suicide assisté, la 
justification des discours du droit à mourir établit des frontières claires 
entre la pratique du suicide, décrite comme impulsive et irrationnelle, 
et la pratique du suicide assisté, décrite comme rationnelle. Les 
discours pour le droit à mourir s’ancrent dans le biopouvoir et la biopo-
litique (Foucault 1997, 2004, 2004b). La maximisation et la protection 
de la vie de la population (ou l’idée de « faire vivre », comme le formule 
Foucault) impliquent forcément de laisser mourir les sujets « abjects ». 
Ainsi, j’examine les postulats sanistes/cogniticistes et suicidistes dans 



Défaire le suicidisme

66

le mouvement et les discours pour le droit à mourir qui présentent 
les personnes suicidaires comme « irrationnelles » et « illégitimes ». 
Malgré la promotion d’un droit à mourir, les discours pour le droit à 
mourir représentent de puissantes somatechnologies de vie cherchant 
à maintenir les personnes suicidaires en vie. De plus, en promouvant 
un droit à mourir ancré dans des perspectives individualistes, validistes 
et sanistes pour des « groupes spéciaux » — c’est-à-dire les personnes 
qui sont handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou âgées —, le 
mouvement et les discours pour le droit à mourir promeuvent une logique 
de l’adaptation, un écran de fumée verrouillant un accès réel, signifiant 
et collectif au suicide assisté pour tout le monde, et particulièrement 
pour les personnes suicidaires. De cette façon, on peut considérer que le 
suicide assisté repose sur la notion d’optimisme cruel. Dans la dernière 
section, je poursuis le travail initié dans les chapitres 2 et 3 pour quee-
riser, transer, cripper et détraquer la suicidalité pour étendre ce travail 
au suicide assisté. Dans l’esprit des études critiques du handicap/crips, 
je mobilise des réflexions critiques sur l’adaptation et l’accessibilité pour 
théoriser une vraie accessibilité au suicide assisté pour les personnes 
suicidaires à travers des soins de santé affirmatifs du suicide. Je montre 
que la logique de l’adaptation validiste, saniste, âgiste et suicidiste à 
laquelle s’accrochent les discours et mouvements pour le droit à mourir 
représente une opportunité manquée d’élaborer une thanatopolitique 
intersectionnelle pour les personnes suicidaires.

Le chapitre 5 saisit l’opportunité de reconceptualiser le suicide 
assisté à travers une approche intersectionnelle et antioppression. Tandis 
que les activistes/chercheureuses antioppression présentent presque 
toujours le droit à mourir par suicide assisté comme l’une des positions 
les plus violentes qu’une personne pourrait adopter, le modèle queercrip 
du suicide (assisté) et l’approche affirmative du suicide que j’élabore 
montrent que soutenir une forme renouvelée de suicide assisté ne fait 
pas bon ménage avec le conservatisme politique, la pensée austère ou 
une logique de la sacrifiabilité validiste, saniste et âgiste (et capitaliste, 
raciste, colonialiste, etc.). Dans une perspective antivalidiste, antisa-
niste, et antisuicidiste, ce chapitre propose de cesser de considérer que 
l’aide à mourir et l’aide à vivre sont incompatibles pour plutôt les voir 
comme entrecroisées. Le modèle queercrip du suicide (assisté), au cœur 
de ce chapitre, représente une autre voie quant aux quatre modèles 
présentés dans le chapitre 1 aussi bien qu’aux modèles de suicide assisté 
abordés dans le chapitre 4. Mon modèle queercrip appelle à travailler 
simultanément sur plusieurs plans. Alors que l’on doit inlassablement 
s’attaquer aux oppressions sociopolitiques qui peuvent intensifier les 
idéations suicidaires, il faut aussi reconnaître que la souffrance vécue par  



Introduction. Manifeste suicidaire

67

les personnes suicidaires est réelle et respecter leur besoin de mettre fin 
à leur vie en offrant un processus de soutien et d’accompagnement à la 
mesure de cette décision cruciale. Ce modèle nous permet d’aller au-delà 
de « la contrainte d’une ontologie de la pathologie » (Marsh 2010b, 4) 
entourant la suicidalité et au-delà d’une ontologie du suicide assisté 
limitée au handicap, à la maladie, à la souffrance, à la folie et à la vieil-
lesse. Cette double critique de ces ontologies, l’une liée au suicide et 
l’autre au suicide assisté, ouvre la possibilité de soutenir le suicide assisté 
pour les personnes suicidaires à partir d’une approche antioppression. 
Ce modèle cherche à créer des espaces plus sûrs pour discuter ouver-
tement de la suicidalité et de la possibilité de la mort. Il aiderait aussi 
à créer des espaces pour explorer diverses autres possibilités que la 
mort pour les personnes suicidaires qui veulent continuer à vivre. Ce 
chapitre se divise en quatre sections. Alors que la première présente 
mon modèle queercrip du suicide (assisté), la deuxième section introduit 
mon approche affirmative du suicide, ainsi que ses caractéristiques, 
principes et avantages. Parmi les dix principes guidant cette approche 
figure la philosophie de réduction des risques appliquée à la suicidalité 
et un modèle de soins basé sur le consentement éclairé (souvent utilisé 
dans les soins aux personnes trans). La troisième section répond à de 
possibles objections à l’approche affirmative du suicide que je propose. 
Dans la dernière section, je discute de l’importance d’élaborer une thana-
topolitique antioppression. Cette thanatopolitique n’est pas seulement 
conçue pour les personnes mortes ou mortes-à-venir, mais aussi pour 
toutes celles qui sont vivantes et qui souhaitent lutter pour une plus 
grande justice sociale en ce qui a trait à la mort, au suicide et au suicide 
assisté. Autrement dit, cette thanatopolitique représenterait une éthique 
pour vivre avec des personnes qui pensent à la mort et au fait de mourir, 
incluant les personnes suicidaires.





PARTIE 1

REPENSER LE SUICIDE





71

chapitre 1
Le suicidisme  : un cadre  

théorique pour conceptualiser  
le suicide 

Parfois, je crains que ce soit ce que les gens autour de moi fassent si je parlais  
honnêtement […] de ce manque d’attache à la vie et au désir parfois de 
m’en débarrasser. Quand on connaîtra mon état par défaut, deviendrai-je 
embarrassée ? Le regretterai-je ? L’oublieront-iels jamais, ou ombragera-t-il 
chacun de mes gestes et nos moindres conversations ? Deviendront-iels trop 
conscient·es, m’épieront-iels de trop près ? Mais alors je pense : n’y a-t-il pas 
un juste milieu entre l’hypervigilance et le secret complet ? […] Si les gens 
disaient qu’ils se sentent suicidaires […] autant qu’ils disent être déprimés ou 
anxieux, serions-nous finalement forcé·es de voir à quel point c’est commun et 
de faire de l’espace pour ces conversations ? Serait-ce la pire chose au monde si 
l’on commençait à parler de ne plus vouloir vivre, et de ce qui pourrait aider 
à nous garder en vie ?

— Anna Borges, « I Am Not Always Very Attached to Being Alive »

Anna Borges, une activiste qui écrit dans divers médias au sujet de la 
santé mentale, a fait une sortie en 2019 où elle déclarait vivre une « suici
dalité passive » (Borges 2019), c’est-à-dire l’expérience d’avoir, selon sa 
définition, des idéations suicidaires sans tenter activement de réaliser un 
suicide. En plus du courage requis pour une telle sortie publique — sachant 
que les personnes suicidaires souffrent de stigmatisation, d’exclusion, 
de marginalisation, de pathologisation, d’incarcération et de formes 
de criminalisation — l’essai de Borges est remarquable dans sa façon 
d’identifier certaines des craintes, peurs et conséquences, comme la 
surveillance et les stigmates, entourant la suicidalité et menant souvent 
à réduire les personnes suicidaires au silence. Borges n’est pas la seule 
personnalité publique ayant parlé de suicidalité. L’intérêt pour les enjeux 
de santé mentale a effectivement poussé plusieurs figures publiques 
et artistes à s’afficher comme individus suicidaires et à partager leurs 
expériences11. La même année, Anna Mehler Paperny, journaliste pour 
Reuters à Toronto et autrice d’un mémoire publié en 2019, Hello I Want 
to Die Please Fix Me, a publié des extraits de son livre dans le magazine 
canadien The Walrus. En guise d’introduction, elle écrit :

Depuis longtemps, le diktat a été de ne pas écrire honnê-
tement au sujet du suicide — de ne pas même mentionner 



72

Défaire le suicidisme

le mot, ne pas en évoquer les méthodes, au risque de 
déclencher des spirales suicidaires chez les autres en y 
faisant directement référence. Mais on ne saurait aborder 
l’abîme sans fond du désir de mourir sur la pointe des 
pieds ; cela ne vous laisserait qu’avec des interventions 
tièdes dont on prétend qu’elles sont le mieux que la 
société puisse produire. Je dois rester fidèle à l’expérience. 
Voilà comment je me sentais et voilà comment j’ai agi ;  
voilà ce que les personnes en désespoir sont poussées à 
faire. Voici les personnes que nous abandonnons de tant 
de façons, et voici le prix de cet échec (Paperny 2019b, 49).

Cet « échec » est celui de ne pas vraiment écouter les personnes suicidaires 
et de ne pas parler ouvertement de la suicidalité. Comme Borges, Paperny 
nomme son souci d’honnêteté à propos de ses idéations suicidaires, 
une inquiétude basée sur son expérience de première main d’avoir été 
amenée par la police à l’hôpital contre son gré, d’avoir été maltraitée 
durant son hospitalisation et d’avoir été restreinte physiquement après 
des tentatives de suicide.

Les médias nord-américains sont remplis d’histoires d’horreur 
de personnes suicidaires ayant subi des traitements inhumains après 
avoir exprimé leurs idéations suicidaires, qu’il s’agisse d’être hospi
talisées et médicamentées contre leur gré ou menottées et abattues par 
la police appelée sur des « scènes de crise » suicidaires. Il convient de 
noter que la brutalité policière est aussi profondément façonnée par les 
relations de pouvoir relatives à la racisation et à l’in/validité, vu qu’elle 
vise particulièrement les personnes racisées, handicapées, détraquées et 
neurodivergentes (Puar 2017). De tels récits confirment ce que certaines 
études ont montré être les dures réalités affrontées par les individus 
suicidaires (Stefan 2016 ; Szasz 1999 ; Webb 2011). Ces récits illustrent 
le fait que, malgré les discours publics de soutien, de compassion et de 
soin entourant la suicidalité, les individus suicidaires qui cherchent de 
l’aide échouent souvent à trouver la compassion qu’on leur a promise 
(Fitzpatrick 2020 ; Jaworski 2020 ; Rhodanthe, Wishart et Martin 2019 ; 
White 2020b ; White et Morris 2019). À travers les discours concernant 
le risque que présentent les personnes vulnérables contre elles-mêmes, 
ainsi que les discours de surveillance et de protection qui en découlent, 
l’incarcération et la violation de droits humains fondamentaux sont 
considérées comme justifiables. Bien que mon intention ne soit pas 
de fournir une analyse statistique du nombre de personnes suicidaires 
qui subissent des expériences traumatiques lorsqu’elles révèlent leurs 
idéations suicidaires, je suis d’avis que quelques exemples de traitements 



73

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

inhumains sont déjà de trop. De plus, ces expériences traumatiques 
hantent l’imaginaire public et empêchent les gens de discuter de leurs 
idéations suicidaires. 

Si le sujet du suicide est souvent discuté, le phénomène généralisé 
mais inavoué qui isole et réduit au silence les personnes suicidaires 
demeure inexpliqué. Il s’agit d’un « problème sans nom », pour reprendre 
l’expression de Betty Friedan (1963), qui a tenté de théoriser l’oppression 
des femmes à une époque où les outils conceptuels féministes étaient 
encore sous-développés. Dans notre ère d’analyses intersectionnelles, 
où de longues listes d’oppressions ont été théorisées et dénoncées, 
incluant le sexisme, le racisme, le colonialisme, le classisme, l’âgisme, 
le cisgenrisme, l’hétérosexisme, le taillisme, le validisme et le sanisme, 
pour n’en nommer que quelques-unes (Crenshaw 1989 ; Hill Collins 2000), 
une forme d’oppression demeure absente de ces listes : l’oppression des 
personnes suicidaires, ou ce que j’appelle le suicidisme systémique. Lorsque 
des activistes/chercheureuses antioppression abordent le suicide, c’est 
dans un effort de prévenir les suicides plutôt que de théoriser l’oppression 
subie par les personnes suicidaires. L’absence de cette oppression dans 
les discussions sur la suicidalité est si profonde qu’elle n’a pas même 
encore été nommée. Après avoir réfléchi aux réalités auxquelles sont 
confrontées les personnes suicidaires, j’ai cherché un terme qui pourrait 
capturer cette oppression. Je me suis retrouvé dans un désert conceptuel 
ou, comme je le démontre plus loin, dans une forme d’injustice hermé-
neutique. Le fait qu’aucun terme n’existait pour parler de cette oppression 
est révélateur. En m’inspirant d’autres termes, comme le sexisme et le 
validisme, j’ai inventé le néologisme de suicidisme en 2016‒2017. Si le 
Merriam-Webster’s Dictionary inclut le terme suicidism depuis 1913, sa 
définition étant « l’état ou la qualité d’être suicidaire » diffère radicalement 
de la mienne et est rarement utilisée de nos jours12. Mon usage du terme 
suicidisme réfère à « un système d’oppression (construit à partir des 
perspectives non suicidaires) sur le plan normatif, discursif, médical, 
légal, social, politique, économique, [religieux] et épistémique, dans 
lequel les personnes suicidaires vivent de multiples formes d’injustice 
et de violence » (Baril 2018, 193). La violence suicidiste s’immisce chez 
les activistes/chercheureuses antioppression car elle prétend protéger 
les personnes vulnérables d’elles-mêmes. Qui plus est, le suicidisme est 
imbriqué avec le validisme et le sanisme du fait qu’il mobilise souvent 
des arguments relatifs à la « capacité mentale » pour révoquer l’agen
tivité des personnes. Cependant, il ne faut pas réduire le suicidisme au 
validisme et au sanisme car, comme je l’illustre plus loin, les normes et 
structures suicidistes sont effectives indépendamment du déploiement 
de perspectives validistes et sanistes pour opprimer les sujets suicidaires. 



74

Défaire le suicidisme

Ainsi, même s’il est imbriqué avec les autres systèmes d’oppression, le 
suicidisme en est distinct. La thèse défendue dans ce chapitre est simple 
mais radicale : les personnes suicidaires souffrent individuellement et 
collectivement de l’oppression suicidiste, et cette oppression n’a toujours 
pas été problématisée dans les interprétations actuelles de la suicidalité, 
y compris celles qui s’ancrent dans une approche de justice sociale ou 
antioppression. 

Ce chapitre, qui soulève des questions épistémologiques sur 
les conceptualisations dominantes de la suicidalité, se divise en quatre  
parties. La première partie passe en revue les quatre modèles prédo-
minants de la suicidalité : le modèle médical/psychologique, le modèle 
social, le modèle de santé publique et le modèle de justice sociale.  
Je démontre que, malgré des différences importantes entre et au sein de 
chacun de ces modèles, tous arrivent à la même conclusion : le suicide 
n’est jamais une bonne option pour les personnes suicidaires (il ne devient 
une option pour certaines personnes qu’à travers des formes de suicide 
assisté pour les personnes handicapées, souffrantes, malades ou âgées, 
et parfois détraquées, comme je montre dans le chapitre 4). Seule une 
poignée de chercheureuses, adhérant généralement au modèle de justice 
sociale, ont récemment tenté de remettre en question cette conclusion13. 
Dans la deuxième partie, j’identifie les problèmes — nommément, les 
formes de suicidisme et de sanisme — soulevés par ces quatre modèles 
de la suicidalité. Dans la troisième partie, j’aborde des conceptualisations 
alternatives de la suicidalité, impliquant que le suicide peut (ou devrait) 
parfois être vu comme une option valable. Dans cette section, je jette 
un œil critique sur ces conceptualisations alternatives de la suicidalité, 
démontrant comment elles se fondent sur des postulats problématiques. 
Même si certaines perspectives pragmatiques peuvent critiquer la margi
nalisation des sujets suicidaires, je soutiens qu’elles ne conceptualisent 
finalement pas leur oppression comme systémique, pas plus qu’elles ne 
l’abordent depuis une perspective antioppression — d’où l’importance 
d’élaborer un nouveau cadre théorique, le suicidisme, pour conceptualiser 
le suicide comme oppression dans une perspective antioppression.  
La quatrième partie du chapitre mobilise les notions de violence 
épistémique et d’injustice épistémique pour théoriser les injustices 
testimoniales et herméneutiques vécues par les sujets suicidaires. 

Ce chapitre ne fournit pas de réponses et de solutions claires 
aux enjeux que j’identifie. Il offre plutôt des critiques et des questions 
comme un point de départ pour théoriser l’oppression des personnes 
suicidaires. Par ailleurs, même si j’explore diverses conceptualisations 
de la suicidalité, je ne vise pas à brosser un portrait exhaustif de chacune 
de ces positions et de leurs adeptes, arguments, avantages et limites. 



75

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

D’autres personnes citées dans ce chapitre ont déjà fait, avant moi, un 
excellent travail de description et de critique de ces différents modèles. 
La typologie que j’offre ici ne rend pas non plus justice à la porosité des 
frontières entre chacun de ces modèles. En effet, si établir des typologies 
est heuristique, par exemple en termes d’accessibilité ou de pédagogie 
pour un public non spécialiste, cela homogénéise en même temps chaque 
modèle et efface les continuités et les similarités entre certains modèles. 
Je vous invite donc à conceptualiser les frontières entre les quatre 
modèles de la suicidalité présentés ici d’une manière moins catégorique 
et définitive, et donc plus ouverte et fluide. Par exemple, le modèle social 
de la suicidalité a souvent reposé, particulièrement dans son émergence 
historique, sur des explications médicales et psychologiques combinées 
avec des facteurs sociaux pour expliquer le suicide. Il ne s’agit là que 
d’un exemple parmi d’autres illustrant comment ces modèles ne sont 
pas toujours radicalement distincts sur le plan ontologique, théorique 
ou épistémologique ; de fait, ils s’influencent parfois fortement, comme 
je le montrerai brièvement dans les pages qui suivent.

Même si je manque d’espace pour rendre justice à la complexité 
de chaque modèle, l’exploration et la cartographie de ces différentes 
conceptualisations de la suicidalité sont le principal socle de mon 
objectif général, qui est de démontrer deux arguments. Premièrement, 
malgré leurs différences cruciales, ces modèles partagent des postulats 
fondamentaux, y compris le fait de souscrire au script préventionniste 
que ce livre cherche à déconstruire. Deuxièmement, la présentation 
d’une typologie des modèles existants démontre l’absence d’une position 
comme la mienne dans les recherches. Je souhaite aussi particulière-
ment souligner les limites du modèle de justice sociale de la suicidalité, 
qui se base sur des approches antioppression et intersectionnelle 
tout en maintenant des présupposés partagés par les autres modèles, 
comme le discours préventionniste. Le modèle de justice sociale ne 
problématise pas l’oppression des personnes suicidaires en termes de 
suicidisme, pas plus qu’il ne défend leur droit au suicide (assisté). Mon 
travail utilise le modèle de justice sociale tout en le critiquant, pour 
proposer, dans le chapitre 5, une autre possibilité, soit mon modèle 
queercrip de la suicidalité.

1.1. Les principaux modèles  
de la suicidalité

Avant de présenter les différents modèles de la suicidalité, il importe 
de fournir une brève contextualisation historique. Comme l’ont avancé 



76

Défaire le suicidisme

plusieurs chercheureuses, les conceptualisations du suicide ont énormé-
ment changé à travers différentes cultures et périodes historiques (par 
exemple : Cholbi 2011 ; Colucci et al. 2013 ; Fitzpatrick 2014 ; Marsh 2010b). 
La grande variété de sources primaires écrites et orales contenues dans 
l’ouvrage collectif The Ethics of Suicide: Historical Sources (Battin 2015), 
allant du xxe siècle av. J.-C. au xxe siècle de l’ère actuelle, constitue un 
témoignage puissant du caractère récent des conceptualisations actuelles 
du suicide. Quand nous considérons le large spectre de pratiques de 
mort autoaccomplies — par exemple, les trente-six catégories de suicides 
avancées par Colin Tatz et Simon Tatz (2019, 61‒69) ou les six catégories 
principales établies par la philosophe Margaret Pabst Battin (2015, 1), 
allant des grèves de la faim au martyr et aux attentats suicides —, nous 
réalisons vite que ce que nous avons fini par comprendre comme le 
« suicide » dans les pays capitalistes industrialisés ne représente qu’un 
sous-ensemble très restreint d’une gamme diversifiée de pratiques. De 
l’Antiquité grécoromaine aux Amériques, à l’Océanie ou à l’Afrique, en 
passant par une diversité de traditions religieuses et spirituelles, The 
Ethics of Suicide: Historical Sources démontre comment la mort autoac-
complie n’a pas toujours été aussi impensable qu’elle ne l’est devenue 
aujourd’hui et comment la « vision monolithique » actuelle du suicide 
dans les pays « occidentaux », souvent vue à travers le prisme de la 
pathologie, est un phénomène plutôt récent (2015, 2). Pour ne prendre 
qu’un exemple indiqué par le chercheur Scott J. Fitzpatrick (2014), le 
seppuku (parfois connu sous le nom de hara-kiri) s’inscrivait dans une 
pratique rituelle significative dans le Japon féodal. Cet exemple illustre 
l’importance de comprendre chaque pratique d’autoaccomplissement 
de la mort en elle-même et au sein de son contexte socioculturel et 
historique : « Le suicide est historique. Son sens, ses méthodes, ses taux 
et ses concepts ne sont pas statiques, mais changent avec le temps […]. 
Chaque suicide est situé dans son propre nexus temporel de facteurs 
culturels, sociaux, personnels, moraux et/ou politiques. Dans cette 
perspective, connaître l’arrière-fond culturel-historique dominant 
devient une condition nécessaire pour comprendre l’acte individuel 
du suicide » (Fitzpatrick 2014, 225). La construction sociale du suicide et 
ses sens variés selon des contextes spécifiques (Douglas 1967) donnent 
lieu à une multiplicité de discours sur le suicide, comme le note 
Fitzpatrick (2014, 228) : « Des visions conflictuelles du sens du suicide 
peuvent et doivent coexister. Le suicide a été décrit diversement comme 
rationnel, irrationnel, lâche, honorable, brave et faible. » En somme, 
les conceptualisations du suicide et les réactions et les attitudes qu’il 
provoque varient considérablement au sein des époques et des cultures  
et à travers elles. Ce fait indéniable aide à voir la conception dominante 



77

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

du suicide comme étant un problème majeur comme une perspective 
parmi beaucoup d’autres :

Une pleine compréhension du suicide ne saurait se 
baser sur la présomption que tout suicide est patho-
logique, qu’il peut presque toujours être attribué à la 
dépression ou à la maladie mentale, qu’il s’agit d’une 
anomalie biochimique, qu’il est toujours une erreur 
ou qu’il ne soulève aucun véritable enjeu éthique. Ces 
visions doivent être explorées, pas présupposées. À vrai 
dire, l’histoire des réflexions sur l’éthique du suicide sera 
une histoire continuelle, alors que les conceptions cultu-
relles du suicide et les enjeux apparentés, comme le 
sacrifice de soi, l’héroïsme, la contestation sociale, la 
libération de soi, le martyr et ainsi de suite, évoluent 
dans chacun de ces contextes. Mais dans un monde de 
plus en plus mondialisé où des traditions autrefois indé-
pendantes interagissent de plus en plus pleinement, 
se façonnant et se refaçonnant mutuellement dans le 
processus, il importe de pouvoir considérer les racines 
plus profondes de ces enjeux (Battin 2015, 10). 

En examinant les variations historiques et culturelles importantes des 
conceptualisations du suicide, j’espère souligner que les quatre modèles 
dominants de la suicidalité présentés dans ce chapitre n’offrent qu’un 
infime aperçu des perspectives plus larges sur la mort autoaccomplie. 
J’espère aussi que le modèle queercrip de la suicidalité que j’introduis 
plus loin comme possibilité de transformer les politiques et les pratiques 
relatives au suicide (assisté) sera compris à côté de cette multiplicité de 
conceptions alternatives du suicide, contribuant ainsi à un changement 
épistémique, moral, sociétal et culturel de cette « vision monolithique » 
de la suicidalité14. 

Avant d’être conceptualisé comme une forme de maladie mentale 
ou comme une réponse à des problèmes sociaux et politiques, le suicide 
était perçu comme un péché contre Dieu et comme un crime contre 
l’État aux xve et xvie siècles (MacDonald 1989). Diverses condamnations 
et punitions étaient utilisées pour dissuader les gens de tenter de se 
suicider, comme la profanation des cadavres, le refus d’un enterrement 
traditionnel et des amendes ou l’emprisonnement pour les personnes 
survivantes15. L’image de la personne suicidaire comme irrationnelle, 
impulsive et « folle », motivée par des forces puissantes (comme la maladie 
mentale) plutôt que par une mauvaise moralité, est un phénomène 



78

Défaire le suicidisme

récent (Marsh 2010b). La chercheuse Chloë Taylor (2014, 13) appelle ce 
phénomène « la naissance du sujet suicidaire ». Ce n’est qu’au xviiie siècle 
que la « personne suicidaire » fait son apparition, avec l’émergence  
du biopouvoir (Foucault 1976, 1997). Le dispositif du biopouvoir et les 
outils biopolitiques comme la démographie et les statistiques créent 
les conditions de possibilité pour que les gestes deviennent des 
identités et que la suicidalité soit reformulée comme folie. À travers 
l’histoire, le suicide a suivi une trajectoire similaire à celle des pratiques 
sexuelles entre personnes de même sexe ; d’abord considéré comme 
un péché et un geste illégal que chaque personne peut potentiellement 
commettre, il a ensuite été perçu comme une condition psychologique 
et psychiatrique révélée à travers un ensemble de traits spécifiques 
(Marsh 2010b ; Taylor 2014, 15). Comme l’affirme la sociologue Zohreh 
BayatRizi (2008, 93), « le résultat était une transformation discursive 
du suicide, passant d’un acte individuel appartenant à la catégorie de 
la moralité et du libre arbitre à un problème social et médical issu de 
forces externes et objectives pouvant être contrôlées, gérées et préve-
nues ». Or, comme l’expliquent Scott J. Fitzpatrick, Claire Hooker et Ian 
Kerridge (2015), malgré la révolution morale relative à la suicidalité qui a 
suivi l’émergence du biopouvoir, la perception contemporaine du suicide 
est généralement restée négative et hantée par des impératifs moraux. En 
effet, la moralisation du suicide a simplement pris de nouvelles formes. 
Par exemple, des chercheureuses contemporaines que je mentionnais 
en introduction, comme Jennifer Michael Hecht (2013, x), proposent 
des arguments philosophiques laïcs pour s’opposer au suicide sur des 
bases morales, comme le devoir pour une personne suicidaire de rester 
en vie étant donné que le suicide est vu comme « causant des dommages 
à la communauté ».

En outre, alors que les réponses au suicide sont passées de la 
punition et de l’interdiction à la régulation, la médicalisation du suicide 
a éliminé l’agentivité et l’autonomie autrefois accordée aux personnes 
suicidaires. Thomas Szasz (1999, 31) caractérise ce processus comme 
celui de « transformer le mal en folie ». Les idéations et les tentatives 
suicidaires, qui avaient été interprétées comme de mauvaises actions, 
ont donc été reformulées à travers un processus de pathologisation 
comme étant symptomatiques d’un sujet incontrôlable qui aurait été 
« détourné » par une maladie de l’esprit ou de la société. Par exemple, 
Hecht (2013, x) qualifie la suicidalité comme un « monstre » s’emparant 
d’une personne. Comme l’explique BayatRizi (2008, 97) : « L’individu aura 
peut-être gagné le droit de se tuer, mais au cours de ce processus, il a 
perdu le statut d’auteur de ses propres gestes. S’il se tue, c’est qu’il était 
simplement trop incompétent pour savoir ce qu’il faisait. Les vieilles 



79

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

punitions ont été abandonnées, mais elles ont rapidement été remplacées 
par de nouvelles mesures préventives qui annulent les significations 
subjectives du suicide. »

Cette transformation de la punition et de l’interdiction en régu
lation, ou le passage « de la sévérité à la tolérance » (MacDonald 1989, 74), 
ont mené à la création de deux principaux modèles de la suicidalité 
aux xviiie et xixe siècles, qui existent encore aujourd’hui. Ces deux 
principaux modèles conceptualisent la suicidalité soit comme une 
pathologie individuelle dans une approche médicale/psychologique, soit 
comme une pathologie collective/politique dans une approche sociale. 
Dans les modèles médical et social, comme dans les autres modèles 
présentés dans les sections qui suivent, la suicidalité demeure interprétée 
comme un problème à régler. Il est aussi crucial de garder à l’esprit que 
cette transformation importante dans la manière de conceptualiser, de 
juger et de traiter le suicide, allant de la moralisation/criminalisation 
à la pathologisation, a été le résultat de multiples facteurs, comme 
des transformations religieuses, sociales, culturelles, politiques et 
légales (Houston 2009 ; MacDonald 1989), et ne saurait être considérée 
comme un « récit linéaire » (Fitzpatrick 2014, 223).

1.1.1. Le modèle médical

Les chercheureuses qui examinent le suicide dans une perspective histo-
rique, comme Thomas F. Tierney (2006, 2010), Zohreh BayatRizi (2008) ou 
Ian Marsh (2010b, 2018a), situent généralement l’émergence du modèle 
médical aux xviiie et xixe siècles. On pourrait aisément présumer que le 
modèle médical a surtout découlé de l’autorité croissante des docteurs 
et des médecins en ce qui concerne le suicide. Cependant, les travaux 
historiques de chercheureuses comme Michael MacDonald (1989) ou 
Rab Houston (2009) sur la sécularisation, la décriminalisation et la 
médicalisation du suicide en Écosse et en Angleterre démontrent qu’en 
réalité, les docteurs et les médecins n’ont contribué que modestement à 
cette nouvelle conceptualisation du suicide. La médicalisation du suicide, 
pour reprendre les mots de Houston (2009), a eu lieu dans le « contexte 
plus large » de transformations sociales, culturelles, intellectuelles, 
politiques, légales, religieuses et scientifiques, menant à de nouvelles 
compréhensions du crime et des « déviances ». En fonction de ces 
témoignages historiques, au moins en Écosse et en Angleterre, il semble 
que la médicalisation du suicide qui commence au xviiie siècle eut lieu 
sans le soutien actif ni l’omniprésence des docteurs et des médecins. 
MacDonald (1989, 88) conclut qu’il est crucial de ne pas confondre, 
d’une part, la médicalisation du suicide et son association avec la folie 



80

Défaire le suicidisme

et, d’autre part, les conceptions du suicide chez les médecins durant 
cette période, tout comme il ne faut pas surestimer le rôle joué par les 
médecins dans ce processus, car à l’époque, « la profession médicale 
n’avait pas l’autorité et la force organisationnelle qu’elle gagnera pendant 
les xixe et xxe siècles ». Il faut plutôt situer la médicalisation du suicide 
dans un contexte sociohistorique plus large marqué par de profondes 
transformations religieuses et légales, des découvertes scientifiques, la 
philosophie des Lumières et l’élaboration de différentes perspectives sur 
le suicide dans la littérature et en philosophie16.

S’il est vrai qu’il serait erroné de réduire la médicalisation du 
suicide aux rôles joués par une poignée de médecins et de psychiatres, 
il est néanmoins intéressant d’examiner brièvement quelques acteurs 
clés dans le modèle médical de la suicidalité, tout en gardant à l’esprit 
le contexte plus large dans lequel leurs théories ont été élaborées. 
Plusieurs chercheureuses identifient Jean-Étienne-Dominique 
Esquirol comme un théoricien important du suicide et le père de ce 
qui sera connu comme la théorie ou le modèle médical de la suicidalité 
(Houston 2009 ; Marsh 2010b). Qu’elles proviennent de « perturbations 
biologiques dans les organes ou les tissus corporels » (Fitzpatrick, 
Hooker et Kerridge 2015, 309) comme le croyait Esquirol, de dysfonc-
tionnements du cerveau ou neurobiologiques, comme le croient 
certain·es chercheureuses aujourd’hui (Mann et Arango 2016), ou de 
sources partiellement génétiques ou épigénétiques (Turecki 2018), les 
idéations suicidaires sont entièrement ou partiellement attribuées à des 
pathologies individuelles dans le modèle médical. Le modèle médical 
a créé ce que Marsh (2010b, 31) appelle la « contrainte à l’ontologie de 
la pathologie17 ». Il est important de souligner que le modèle médical 
de la suicidalité ne se concentre pas seulement sur les pathologies 
physiologiques (génétique, neurobiologie, etc.), mais aussi sur les 
pathologies de l’esprit et du cœur (c’est-à-dire les « désordres » mentaux 
et psychologiques ou les « perturbations » émotionnelles). Autrement 
dit, le modèle médical de la suicidalité comprend des perspectives 
psychologiques et psychiatriques situant le « problème » de la suicidalité 
entièrement ou partiellement dans l’esprit. Quand des chercheureuses 
abordent le modèle médical de la suicidalité qui prédomine dans le 
champ de la suicidologie aujourd’hui, iels regroupent souvent le modèle 
biomédical avec les modèles psychologique et psychiatrique, comme 
le fait Marsh dans son analyse des modèles de la suicidalité (2020b, 17). 
Suivant Marsh, je crois qu’il est utile de regrouper les théories médi-
cales, psychiatriques et psychologiques au sein de ce qui pourrait être 
appelé le modèle médical de la suicidalité, malgré les différences entre ces 
modèles et malgré le fait, noté par Houston (2009, 98), qu’historiquement,  



81

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

« les hommes de médecine concernés par le suicide étaient prudents avec 
la psychologisation ». En réalité, beaucoup d’entre eux étaient initiale-
ment assez réticents à offrir des explications psychologiques du suicide et 
se penchaient plutôt sur les aspects physiques de la suicidalité, au moins 
jusqu’à plus tard dans le xixe siècle (110). Comme le note le sociologue 
Nikolas Rose (1999), les disciplines et l’expertise « psy » sont devenues 
plus importantes au xxe siècle, jusqu’à devenir centrales dans la manière 
dont on traite aujourd’hui la suicidalité dans la médecine, la justice, les 
politiques publiques, l’intervention et plusieurs autres sphères.

Au sein des disciplines « psy », Edwin Shneidman, l’un des 
auteurices les plus influent·es dans la suicidologie, ayant créé ce champ 
d’études dans les années 1960, estime que la maladie ou la pathologie 
des personnes suicidaires est inscrite dans leur psyché. Shneidman 
soutient que les personnes suicidaires souffrent psychologiquement et 
que cette « psychosouffrance » [psychache] est la composante principale 
de la suicidalité. Définissant certains de ses néologismes et concepts 
clés, Shneidman (1993, x, souligné dans l’original) écrit : « La suicidologie 
définit simplement le champ du savoir au sujet du suicide et la pratique 
de prévention du suicide ; la psychosouffrance souligne le rôle central de la 
souffrance psychologique dans le suicide (et le caractère irréductiblement 
psychologique du suicide). » Shneidman (42‒45) soutient que l’émer-
gence de la suicidalité repose sur trois facteurs principaux interreliés :  
(1)  la souffrance psychologique, (2)  les perturbations de l’esprit 
et (3) des pressions (qu’il appelle « press ») qui provoquent et affectent 
l’individu. Les suicidologues contemporain·es ont suivi le chemin tracé 
par Shneidman. Par exemple, le chercheur Thomas Joiner (2005), l’un des 
auteurices les plus cité·es aujourd’hui dans le domaine de la suicidologie, 
suggère une théorie interpersonnelle du suicide qui souligne l’importance 
des relations et soutient que les idéations suicidaires émergent lorsque 
certains besoins humains ne sont pas remplis, y compris le sentiment 
d’appartenance à un groupe ou le sentiment d’utilité18. Joiner croit que les 
besoins relationnels inassouvis sont à l’origine des idéations suicidaires 
et que les tentatives de suicide sont dues à une capacité acquise à se faire 
du mal par une exposition progressive aux atteintes auto-infligées. En ce 
sens, si la psychosouffrance est un élément fondamental de la suicidalité, 
elle ne l’explique pas entièrement.

Même si le modèle médical tend à se concentrer sur les 
pathologies individuelles et guérissables, certain·es de ses partisan·es 
reconnaissent néanmoins que les facteurs sociaux, environnementaux, 
politiques et culturels peuvent jouer un certain rôle dans la suicidalité. 
Telle était la perception d’anciennes conceptualisations médicales de 
la suicidalité, comme celles élaborées par Jean-Pierre Falret (1822), 



82

Défaire le suicidisme

qui combinaient les facteurs internes et héréditaires avec des 
facteurs externes  (Houston  2009,  93). Moins d’un siècle plus tard, 
Shneidman (1993, 3, souligné dans l’original) a bâti sa théorie de la suici-
dalité sur deux arguments principaux : « Le premier est que le suicide est 
un événement multidimensionnel et que chaque événement suicidaire 
contient, à divers degrés, la présence d’éléments biologiques, culturels, 
sociologiques, interpersonnels, intrapsychiques, logiques, conscients, 
inconscients et philosophiques. La seconde branche de mon assertion est 
que, si l’on distille chaque événement suicidaire, son élément essentiel 
est psychologique ». Shneidman mobilise l’image d’un arbre pour mieux 
comprendre le rôle joué par les facteurs psychologiques dans la suici
dalité, soutenant que le tronc représente les aspects psychologiques, alors 
que la génétique et les états biochimiques représentent les racines de 
l’arbre. Comme le démontre le sociologue Allan V. Horwitz (2002), dans 
les dernières décennies, un nombre croissant de personnes défendant 
le modèle médical ont inclus dans leur conceptualisation de la maladie 
mentale certains facteurs sociaux ou des facteurs de stress pour expliquer 
le désespoir et le suicide. 

Ainsi, le modèle médical de la suicidalité n’est clairement pas si 
homogène ou unidimensionnel qu’on le présente parfois. De plus, ses 
frontières avec d’autres modèles de la suicidalité, comme le modèle social 
présenté dans la prochaine section, sont de plus en plus floues. Cela dit, il 
existe des points communs évidents entre la plupart des chercheureuses 
qui adhèrent à ce modèle. Selon Marsh (2016), le modèle médical de la 
suicidalité se base sur trois postulats. Premièrement, la suicidalité est vue 
comme résultant de la maladie mentale ou, j’ajouterais, de toute autre 
sorte de pathologie du corps ou de l’esprit. Deuxièmement, la suicidologie 
est vue comme une science objective. Troisièmement, la suicidalité est 
surtout comprise comme un problème individuel/personnel. Étant donné 
que les chercheureuses en suicidologie critique ont offert des arguments 
convaincants pour déconstruire les limites de ces postulats répandus19, 
je me tourne maintenant vers le modèle social de la suicidalité.

1.1.2. Le modèle social

Durant la même période marquée par le passage de la punition et de 
l’interdiction de la suicidalité à sa médicalisation, le biopouvoir et la 
biopolitique20 ont contribué à l’évolution et au déploiement d’une large 
gamme d’outils, comme la démographie et la statistique, qu’utilisaient 
les premier·ières sociologues pour élaborer un nouveau discours sur 
la suicidalité : le modèle social (Wray, Colen et Pescosolido  2011).  
Ce dernier a joué un rôle important pour former les politiques et les 



83

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

pratiques entourant la suicidalité qui influencent encore nos perspectives 
préventionnistes actuelles. Cependant, en accord avec mes observations 
précédentes sur la porosité des frontières entre les modèles, on pourrait 
se demander si, en fait, les modèles médical et social sont fondamen
talement différents. Les épistémologies soutenant les deux modèles, 
ancrées dans des visions positivistes et postpositivistes, tout comme 
les méthodologies qui leur sont sous-jacentes, centrées sur l’analyse 
statistique, soulèvent certaines questions sur leurs discours supposément 
rivaux sur la suicidalité. L’émergence de ce deuxième modèle de suici
dalité doit aussi être contextualisée au sein de son ère sociale, culturelle, 
politique, épistémologique, médicale, légale et religieuse plus large, où le 
travail des premier·ières sociologues combinait souvent les explications 
médicales/psychologiques avec des théorisations sociales de la suicidalité. 
Par exemple, dans son livre de 1928, Suicide, Ruth Shonle Cavan, l’une 
des principales figures de l’école de Chicago en sociologie, questionne 
le rôle des facteurs sociaux en ce qui a trait au suicide, tels que le climat, 
la géographie, la religion ou le statut civil, tout en s’appuyant fortement 
sur des concepts psychopathologiques comme la « désorganisation 
personnelle » et les « psychoses ». D’autres sociologues, comme Andrew 
F. Henry et James F. Short dans leur livre de 1954, Suicide and Homicide, 
tentent d’établir des corrélations entre la dépression économique et les 
taux de suicide, tout en continuant de déployer des cadres théoriques  
médicaux/psychologiques courants, comme le « modèle frustration- 
agression ». Ils croient que les caractéristiques psychologiques comme 
le sentiment de culpabilité, ou même des types spécifiques de réponses 
physiologiques au stress et à la frustration peuvent déclencher des 
agressions, menant soit à l’homicide, soit au suicide. Aujourd’hui, des 
chercheureuses en sociologie ou en psychologie proposent une concep-
tualisation similaire de la suicidalité comme comportement agressif (par 
exemple : McCloskey et Ammerman 2018).

Même certaines figures canoniques de la sociologie, qui théo-
risent la suicidalité depuis un point de vue social, comme le sociologue 
français Émile Durkheim21 (1951), ne s’abstiennent pas complètement de 
mobiliser des explications individuelles, pathologiques et psychologiques 
de la suicidalité, tout en insistant davantage sur les pathologies sociales 
qui mènent aux idéations et aux tentatives de suicide (BayatRizi 2008). 
Au lieu de situer le « problème » de la suicidalité uniquement ou princi
palement dans l’individu, le modèle social identifie la société et son 
(mal)fonctionnement comme les coupables. Le modèle social vise à 
identifier les motifs, les récurrences et les tendances entre la suicidalité 
et les facteurs sociaux, comme les crises économiques, les guerres,  
les valeurs sociales, les relations familiales, les identités marginalisées 



84

Défaire le suicidisme

ou les représentations culturelles pour comprendre et prévenir la 
suicidalité. Comme l’expliquent Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015),  
le modèle social de la suicidalité a représenté historiquement une 
menace sérieuse pour le modèle médical, défiant l’idée que la suicidalité 
résulte d’une maladie (mentale). Toutefois, dans leurs épistémologies 
critiques et leurs analyses généalogiques de la discipline sociologique, 
Taylor (2014), Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015) et Marsh (2016) 
suggèrent que, même si le modèle social est en quête d’autorité 
scientifique, la plupart des lois, règlements, politiques, campagnes 
de prévention et même le domaine de la suicidologie en tant que tel 
ont été dominés par le modèle médical, écartant les contributions 
du modèle social. Les travaux de Durkheim continuent d’influencer 
l’étude de la suicidalité malgré la prédominance du modèle médical 
et les critiques de la théorie sociale du suicide chez Durkheim. Un 
exemple de ces critiques est le travail du sociologue existentiel 
Jack D. Douglas (1967), qui explique que comprendre la suicidalité 
à travers des analyses statistiques et des approches structurelles- 
fonctionnelles est limité (voire presque inutile) si cette approche n’est 
pas accompagnée d’une compréhension plus profonde de la signification 
sociale contextualisée de la suicidalité chez chaque individu.

Plusieurs chercheureuses qui critiquent Durkheim aujourd’hui 
ont néanmoins adopté certaines de ses notions et hypothèses pour 
théoriser la suicidalité (Wray, Colen et Pescosolido 2011). Par exemple, 
dans leur livre publié en 2015, Suicide: A Modern Obsession, Derek Beattie 
et Patrick Devitt soutiennent que la position économique, le statut 
marital et les représentations culturelles influencent les taux de suicide. 
Utilisant des théories couramment mobilisées en sociologie comme 
la théorie de l’apprentissage social, ces auteurs croient en l’existence 
des suicides par imitation, où les suicides complétés encourageraient 
d’autres suicides22. Par conséquent, ils défendent des solutions sociales 
en vue de l’éradication de ce phénomène, comme interdire aux médias 
de couvrir les suicides. Malgré l’adhésion de Beattie et Devitt au modèle 
social, l’influence et l’héritage du modèle médical dans leur réflexion sont 
évidents, par exemple à travers l’idée que, d’une certaine manière, le sujet 
suicidaire est irrationnel, « fou » ou « aliéné » et ne dispose pas de la capa-
cité d’évaluer adéquatement son geste fatal. Beattie et Devitt (2015, 101) 
écrivent : « Si ces cinq victimes [du suicide] avaient su que leur mort 
provoquerait un tel désastre chez les gens qui les entourent, en auraient-
elles décidé autrement ? […] Mais notre question est injuste à certains 
égards. Beaucoup de personnes suicidaires sont inaptes à la pensée 
rationnelle nécessaire pour évaluer les effets que leur suicide pourrait 
avoir chez les autres. » On peut trouver des perspectives sociologiques 



85

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

similaires, présentant le suicide comme un acte irrationnel tout en 
soulignant les déterminants sociaux de la santé en lien avec la suicidalité, 
dans le livre publié en 2020 par le sociologue Jason Manning, Suicide: The 
Social Causes of Self-Destruction. Ancré dans la « sociologie pure », le titre 
du livre évoque le suicide comme une forme de violence tournée contre 
soi-même. Manning (2020, 3) blâme également les personnes suicidaires 
pour le mal qu’elles causent aux autres par leur « autodestruction » :  
« Le suicide détruit les relations, altère les réputations et peut mener au 
deuil, à la culpabilité, au blâme, à la pitié, à la thérapie, à la vengeance et 
à plus de suicides. » Ce ne sont pas toutes les explications sociologiques 
du suicide qui reproduisent ces formes renouvelées de pathologisation 
et de moralisation, mais les chercheureuses que je mentionne plus haut, 
allant des premiers travaux de sociologie comme ceux de Cavan, Henry 
et Short aux travaux contemporains comme ceux de Beattie, Devitt et 
Manning, montrent les prémisses résiduelles héritées du modèle médical 
de la suicidalité, tout comme les formes de moralisation des gestes suici-
daires imprégnant le modèle social. Ces prémisses montrent aussi que 
les frontières entre les modèles présentés dans ce chapitre sont floues.

Qui plus est, le modèle social de la suicidalité partage des 
similarités avec le modèle de santé publique (parfois appelé le modèle 
biopsychosocial) et le modèle de justice sociale de la suicidalité. En fait, 
le modèle social et le modèle de justice sociale partagent tellement de 
postulats, de présuppositions et d’affinités qu’on les confond souvent, 
comme d’autres et moi-même l’avons fait par le passé. Dans mes travaux 
antérieurs, suivant plusieurs chercheureuses, je parlais de ces deux 
modèles indistinctement. Ce n’est qu’après avoir lu Suicide and Social 
Justice, publié en 2020 par Mark E. Button et Ian Marsh, que j’ai pris 
conscience des différences entre les deux modèles. Bien que les modèles 
social et de justice sociale interprètent la suicidalité sur la base de 
facteurs sociaux et de forces sociales, le premier hérite ses prémisses de 
l’accent sur l’objectivité, les données quantitatives et les généralisations 
sociologiques (à quelques exceptions près) dans la tradition positiviste 
scientifique, alors que le second offre des explications contextualisées de 
la suicidalité en insistant sur la recherche qualitative et en proposant des 
analyses critiques de la suicidalité et de sa relation avec les communautés 
marginalisées. Comme l’expliquent Button et Marsh (2020a, 2), le modèle 
social de la suicidalité dérive d’une perspective sociologique traditionnelle 
et insiste sur les « déterminants sociaux de la santé », écartant souvent 
les analyses et actions politiques que met en avant le modèle de justice 
sociale. Button (2020, 89) montre comment la position d’objectivité et de 
neutralité positiviste souvent adoptée par les sociologues qui adhèrent 
au modèle social mène à une réponse dépolitisée à la suicidalité :



86

Défaire le suicidisme

Les sociologues (suivant encore Durkheim après toutes 
ces années) ont certainement raison de pointer les forces 
sociales qui minent le bien-être des humains, mais 
jusqu’à ce qu’on relie ces forces sociales aux structures 
et aux agents politiques qui en portent partiellement la 
responsabilité, et jusqu’à ce que les citoyen·nes et les diri-
geant·es ferment la porte à l’aveuglement et la mauvaise 
foi délibérée qui ont cours à propos de la relation entre 
les régimes politiques et la distribution de la vulnérabi-
lité au suicide, le suicide demeurera une crise de santé 
publique à laquelle le niveau adéquat d’analyse et de réac-
tion politiques continuera de manquer.

Il serait cependant injuste de présenter le modèle social comme homo-
gène et de le réduire à une forme « objective » d’étude de la suicidalité 
adoptant un point de vue sociologique traditionnel. En effet, certain·es 
chercheureuses contemporain·es relient l’économie et l’épidémiologie 
avec la justice sociale d’une façon impressionnante. Par exemple, dans 
leur livre Deaths of Despair and the Future of Capitalism, publié en 2020, 
les économistes universitaires Anne Case et Angus Deaton montrent 
comment les économies capitalistes mènent au désespoir et à la mort, 
ainsi qu’à la suicidalité (lire aussi Wray, Poladko et Vaughan Allen 2011). 
Cet ouvrage propose diverses politiques sociales et publiques pour contre-
balancer les effets délétères du capitalisme sur les communautés margi-
nalisées. Dans leur livre de 2013, The Body Economic: Why Austerity Kills, 
basé sur une variété d’études de cas historiques, les chercheurs en santé 
publique David Stuckler et Sanjay Basu démontrent l’impact des compres-
sions budgétaires dans la santé et les programmes sociaux sur la santé 
de la population, au point de tuer certaines personnes. Dans un article 
que Stuckler et Basu avaient publié auparavant avec d’autres collègues 
dans The Lancet (Stuckler et al. 2009), ils se penchaient spécifiquement 
sur les taux de mortalité, y compris les taux de suicide, en relation avec 
les crises économiques et les mesures d’austérité. Ils concluaient que leur 
démonstration des conséquences majeures de l’économie sur la santé des 
personnes pourrait avec un impact profond sur les politiques sociales : 
« L’analyse suggère également que les gouvernements pourraient être 
en mesure de protéger leurs populations, particulièrement en finançant 
des mesures de maintien à l’emploi, aidant les personnes licenciées à 
surmonter les effets négatifs du chômage […] » (322). En outre, pour 
brouiller encore davantage la frontière entre le modèle social présenté 
ici et le modèle de justice sociale que j’introduis plus loin, plusieurs 
sinon la plupart des chercheureuses dans le champ de la suicidologie 



87

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

critique qui adhèrent à la justice sociale comme cadre théorique ont 
qualifié ou qualifient toujours leur approche de « sociale », par opposition 
à « médicale », comme je le faisais dans le passé. En ce sens, dépeindre le 
modèle social de la suicidalité comme une approche apolitique ne serait 
pas seulement imprécis, mais injuste. Il est donc important de garder à 
l’esprit qu’il n’existe aucun modèle purement « social » de la suicidalité 
et que la description que je fournis ici ne présume pas que les quatre 
modèles sont mutuellement exclusifs. 

1.1.3. Le modèle de santé publique 

Entre les deux modèles médical et social (supposément) opposés, une 
troisième approche importante a émergé lors des dernières trente années : 
le modèle de santé publique (Wray, Colen et Pescosolido 2011), aussi 
connu comme le modèle biopsychosocial de la suicidalité (Webb 2011). 
Ce modèle, ancré dans les approches épidémiologiques de santé publique 
et favorisant la recherche basée sur les données probantes et les données 
statistiques, est mobilisé en lien avec plusieurs « problèmes » de santé 
publique, incluant l’usage de drogues, de tabac et d’alcool, la violence 
conjugale et sexuelle, et la maltraitance des enfants. Ce modèle fait 
le pont entre des approches plus individualistes (qu’on peut appeler 
proximales) et des approches sociales (qu’on peut appeler distales) 
pour promouvoir la santé de la population. Multi- et interdisciplinaire 
par nature, le modèle de santé publique vise à identifier les facteurs de 
risque sous-jacents à certains problèmes sociaux et de santé ainsi qu’à 
travailler sur plusieurs fronts — par exemple, au niveau individuel ou 
socioculturel — pour empêcher la dissémination de ces problèmes au sein 
de la population. Adopté par beaucoup de personnes qui travaillent dans 
le milieu de la santé, ce modèle informe les stratégies et les lignes direc-
trices internationales de prévention du suicide (Beattie et Devitt 2015 ; 
OMS 2014a ; Stefan 2016). Par exemple, l’Organisation mondiale de la 
Santé (OMS 2014b) affirme que « la recherche a, par exemple, mis en 
exergue l’importance de l’interdépendance entre les facteurs biolo-
giques, psychologiques, sociaux, environnementaux et culturels dans 
le déterminisme des comportements suicidaires » (8), appelant à une 
« stratégie multisectorielle globale de prévention du suicide » (9). L’OMS 
identifie quatre piliers de ce modèle de santé publique : pratiquer de 
la « surveillance », « identifier les facteurs de risque et de protection », 
« développer et évaluer des interventions » et la « mise en œuvre » des 
solutions identifiées pour maximiser la santé (13).

Ce troisième modèle est une approche intégrée qui tente de 
mobiliser les forces et les contributions des modèles médical et social23.  



88

Défaire le suicidisme

Le modèle de santé publique essaie de réconcilier les divers facteurs 
explicatifs de la suicidalité provenant du modèle médical (le rôle de 
la génétique, des prédispositions, de la neurobiologie, de la maladie 
mentale, etc.) aussi bien que du modèle social, comme les facteurs 
situationnels et environnementaux ainsi que les facteurs sociaux 
(par exemple les crises économiques ou la couverture médiatique des 
suicides). Le modèle de santé publique appelle à une panoplie de straté-
gies de prévention du suicide, allant des interventions directes avec les 
personnes suicidaires à la proposition de directives pour la couverture 
médiatique au sujet de la suicidalité. Dans son document intitulé Action 
de santé publique pour la prévention du suicide : Un cadre de travail, l’OMS 
(2014a) déclare que le suicide est « un important problème social et 
de santé publique » (4) et propose plusieurs stratégies de prévention, 
y compris une « formation de sentinelles [gatekeeper training] » pour 
de multiples professionnel·les — comme les acteurices de la santé, de 
l’enseignement, du travail social ou les guides spirituel·les — visant à 
identifier les populations considérées comme « à risque » (16). Un certain 
nombre de chercheureuses et de praticien·nes adhérant au modèle 
de justice sociale que je présente dans la prochaine section, comme 
Rebecca S. Morse et ses collègues (2020), adoptent cette approche de 
surveillance [gatekeeping] en proposant de mobiliser ce qu’iels appellent 
des « paraprofessionel·les » ou des personnes non professionnelles, pour 
« reconnaître les premiers signes du suicide, savoir comment offrir de 
l’espoir à une personne en crise et comment chercher de l’aide pour 
possiblement sauver la vie d’une autre personne » (163). Le modèle de 
santé publique propose aussi, comme le notent Matt Wray, Cynthia Colen 
et Bernice Pescosolido (2011, 511) ainsi que Susan Stefan (2016, 419), 
de limiter l’accès à des moyens létaux de compléter un suicide, comme 
l’accès aux ponts, aux armes à feu, aux pesticides et aux poisons. Vu son 
approche universalisante et la diversité de ses stratégies de prévention, 
le modèle de santé publique a attiré beaucoup d’attention ces dernières 
dix années et est souvent célébré comme une réussite (par exemple : 
Berardis et al. 2018 ; Stefan 2016).

Même si le modèle de santé publique semble en théorie repré
senter le meilleur des deux mondes en réconciliant les perspectives 
médicale et sociale, dans sa pratique ce modèle n’est pas sans défaut. 
Son existence révèle les tensions entre diverses approches aussi bien que 
les relations de pouvoir ayant cours entre différent·es protagonistes et 
disciplines interagissant sous le parapluie de la santé publique. Button 
et Marsh (2020, 3) concluent que, malgré les perspectives plus larges 
avancées dans un modèle de santé publique, « le suicide continue d’être 
conceptualisé comme étant d’abord une question de santé mentale 



89

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

individuelle ». Des chercheureuses ont judicieusement indiqué les 
nombreuses limites de ce modèle, comme l’accent qu’il met sur la surveil-
lance ainsi que ses effets dépolitisants, individualisants et biologisants 
(par exemple : Button 2016, 2020 ; Marsh 2020b ; White et Stoneman 2012). 
Par exemple, China Mills (2015, 2018) adopte une perspective de suici
dologie critique pour avancer de manière convaincante que ce modèle 
reste basé sur une « approche psychocentrée » qui tend à sous-estimer 
l’importance des facteurs systémiques, comme l’austérité politique  
et économique, tout en exagérant la pathologie individuelle. Comme 
le montre Fitzpatrick (2014, 2022), il faut aussi situer ce modèle dans 
le contexte néolibéral plus large qui a formé la conceptualisation de la 
suicidalité et les solutions inventées pour répondre à ce qui est considéré 
comme une urgence de santé publique. Tout comme les gens doivent 
gérer, optimiser et préserver leur santé (Day 2021 ; Pitts-Taylor 2016), 
Fitzpatrick (2022, 119) note que, dans le contexte néolibéral actuel, le 
risque du suicide devient la responsabilité des individus, qui doivent 
faire tout en leur pouvoir pour aller mieux :

L’accent mis sur les pensées, les humeurs, les émotions et 
les comportements individuels comme indicateurs pour 
mesurer et connaître le risque suicidaire devient ainsi la 
solution vers laquelle se dirigent les interventions thérapeu-
tiques et de santé publique. Cela se reflète par une insistance 
accrue sur les obligations sociales et les responsabilités indi-
viduelles dans l’atténuation du risque suicidaire à travers des 
programmes éducatifs ciblant l’éducation en santé mentale, 
la recherche d’aide, la gestion du stress, la résilience, la réso-
lution de problèmes et la capacité d’adaptation.

Dans le même esprit, des chercheureuses comme Lani East, Kate 
P. Dorozenko et Robyn Martin (2019, 6) affirment que les discours de 
santé publique sur le suicide sont moralement chargés et jettent souvent 
le blâme sur les victimes, pointant leurs problèmes individuels et leur 
manque de « capacité d’adaptation ». En somme, comme nous pouvons le 
voir grâce à ces critiques du modèle de santé publique, si cette approche 
brouille toujours les frontières entre les différents modèles de la suicidalité 
et pourrait, en théorie, contribuer substantiellement à une conceptua-
lisation de la suicidalité depuis un point de vue nuancé et complexe, les 
suicidologues critiques estiment que cette promesse n’est pas remplie. 
Il semble qu’une cooptation du modèle de santé publique par le modèle 
médical soit à l’œuvre — d’où le développement d’autres modèles, comme 
le modèle de justice sociale présenté dans la prochaine section.



90

Défaire le suicidisme

1.1.4. Le modèle de justice sociale

Avant de présenter ce modèle, je dois émettre quelques mises en garde. 
Tout d’abord, comme pour les modèles précédents, celui-ci est loin d’être 
homogène. Alors que certaines personnes qui adhèrent au modèle de 
justice sociale conceptualisent la suicidalité comme un « problème » 
qui doit être réglé, d’autres ont critiqué cette vision pathologique de 
la suicidalité et ont proposé des visions et discours innovants et non 
stigmatisants sur les stratégies de prévention. Néanmoins, à l’heure 
actuelle, aucune de ces personnes n’a encore proposé une acceptation 
claire du suicide comme un droit positif et légitime. Leurs recherches 
demeurent toutefois une grande source d’inspiration pour mes 
réflexions. Ensuite, je reste hésitant vis-à-vis d’une partie des critiques 
que j’adresse envers le modèle de justice sociale, car dans la dernière 
année (alors que j’écris ce livre, en 2020‒2021), certaines personnes qui 
adhèrent à ce modèle ont commencé à questionner de manière plus 
aiguisée, comme je l’ai fait dans mon travail récent, des discours qui sont 
pourtant tenus pour acquis au sein même de la suicidologie critique. Par 
exemple, Jennifer White (2020b, 77) écrit : « Pour que les études critiques 
du suicide conservent leur tranchant critique et créatif, il nous faut aller 
plus loin que les critiques (maintenant familières) du psychocentrisme, 
du positivisme et du scientisme pour mobiliser et amplifier d’autres 
voix, visions du monde et ressources interprétatives, afin de poursuivre 
une plus grande justice épistémique dans l’étude du suicide et dans la 
réponse qu’on lui apporte. » Katrina Jaworski (2020, 590) appelle à « une 
nouvelle fondation pour la suicidologie critique » afin de critiquer la 
manière dont les sujets suicidaires sont réduits au silence et d’honorer 
l’agentivité de leurs décisions24. Comme je le fais dans certains de mes 
travaux antérieurs, d’autres chercheureuses dans ce domaine ont aussi 
commencé à critiquer le tort causé par les stratégies de prévention 
actuelles et ce que j’appelle l’injonction à la vie imposée aux sujets suici
daires (Broer 2020 ; East, Dorozenko et Martin 2019 ; Fitzpatrick 2020 ; 
Fitzpatrick et al. 2021 ; Krebs 2022 ; Tack 2019). En somme, le modèle de 
justice sociale et le champ plus général de la suicidologie critique sont 
des entités qui croissent rapidement et qui semblent être de plus en plus 
intéressées à poser un regard critique sur leurs propres pratiques. Mes 
critiques du modèle de justice sociale de la suicidalité ne ciblent donc pas 
ces chercheureuses et leurs nouvelles perspectives sur la suicidalité, mais 
plutôt les travaux qui continuent de présenter la suicidalité seulement 
comme un « problème » à régler. En effet, beaucoup d’autres chercheu-
reuses qui adoptent ce modèle voient toujours la suicidalité comme le 



91

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

résultat d’une violence systémique et la présentent donc d’une manière 
entièrement négative, comme un problème social qui doit être éradiqué.

J’aimerais commencer cette section en brossant un portrait du 
champ de la suicidologie critique, puisqu’elle est intimement liée au 
modèle de justice sociale de la suicidalité. Désigné récemment sous le 
nom d’études critiques du suicide25, et plus anciennement sous celui de 
suicidologie réflexive critique (Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015) 
ou de postsuicidologie (Marsh 2015), le domaine de la suicidologie 
critique est parfois assimilé à ou perçu comme un mouvement social 
(Tatz et Tatz 2019, 174). S’il n’est pas mon intention d’entrer dans des 
débats sociologiques sur ce qui devrait être considéré (ou non) comme 
un mouvement social, je suis d’accord que la suicidologie critique, 
comme domaine de savoir construit par des chercheureuses engagé·es 
politiquement et travaillant pour la justice sociale pour les groupes 
marginalisés, peut être considérée comme un champ d’études et comme 
un mouvement social. Même si des perspectives critiques du modèle 
médical de la suicidalité ont émergé ces dernières décennies, avançant 
des explications et solutions sociales et promouvant la justice sociale26, 
ce n’est que depuis 2010 que la suicidologie critique s’est constituée 
en champ disciplinaire, en réaction à ce qu’on considère comme la 
suicidologie plus « traditionnelle », « dominante » (Marsh 2015 ; White et 
al. 2016a) ou « conventionnelle » (Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015). 
À partir de 2010, des chercheureuses ont commencé à publier des 
articles précurseurs de l’émergence du champ lui-même27. À l’époque,  
ces activistes/chercheureuses appelaient à une approche sociale du 
suicide plutôt qu’à une approche basée sur la justice sociale en soi, 
même si ces travaux précurseurs reposaient clairement sur un modèle 
de justice sociale. À ma connaissance, Jaworski (2014, 153) est la première 
autrice à avoir utilisé l’expression suicidologie critique. Depuis 2015, la 
suicidologie critique a émergé comme un champ de connaissances 
distinct et reconnu, avec des travaux importants la distinguant de la 
suicidologie traditionnelle28. Contrairement à cette dernière, disent 
Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015, 319), une « suicidologie réflexive 
critique » offre une conceptualisation plus complexe de la suicidalité 
et questionne les prémisses méthodologiques, théoriques et épisté-
mologiques de la suicidologie. En plus de « brasser » la suicidologie 
traditionnelle (Marsh 2015, 8 ; White 2015b, 1) et d’en interroger de façon 
critique les prémisses méthodologiques, théoriques et épistémologiques, 
le champ de la suicidologie critique présente six caractéristiques prin-
cipales, que je détaille ci-dessous29. 

Premièrement, en rupture avec la position positiviste de la suici
dologie dominante, la suicidologie critique propose des perspectives, 



92

Défaire le suicidisme

approches, méthodologies et cadres conceptuels créatifs et diversifiés. 
Deuxièmement, cette diversité inhérente situe la suicidologie critique 
comme un champ de connaissances interdisciplinaire concentré sur 
la recherche qualitative, par contraste avec les approches discipli-
naires quantitatives basées sur des données probantes qui ont dominé  
la suicidologie conventionnelle (médecine, psychiatrie et psychologie). 
Troisièmement, contrairement au prisme souvent anhistorique et décon-
textualisé qu’utilise la suicidologie conventionnelle pour interpréter 
la suicidalité, la suicidologie critique propose des interprétations de 
la suicidalité qui insistent sur l’historicité, la complexité et la contex-
tualité. Quatrièmement, par opposition à l’approche individualiste et 
psychocentrée de la suicidalité, la suicidologie critique se focalise sur 
les facteurs sociaux, culturels et politiques collectifs, structurels et systé
miques qui influencent la suicidalité. Cinquièmement, contrairement 
à la suicidologie dominante, qui prétend être une science objective qui 
n’est pas biaisée par les relations de pouvoir, la suicidologie critique 
est politiquement engagée et reconnaît les relations de pouvoir qui 
influencent le savoir, la science et les champs d’études. Sixièmement, 
par opposition à la suicidologie traditionnelle, qui valorise l’expertise 
de certains types de chercheureuses et praticien·nes (comme celle des 
médecins, psychiatres et psychologues), la suicidologie critique invite 
d’autres personnes dans la conversation et reconnaît une multiplicité de 
perspectives et de types de savoir.

À ces six caractéristiques principales, j’ajouterais que plusieurs 
chercheureuses dans ce champ associent, implicitement ou explici
tement, la suicidologie critique avec « les perspectives politiques et orien-
tées vers la justice sociale » (White et al. 2016b, 2). Pour Button (2016, 275), 
l’un des objectifs de la suicidologie critique, ou de « l’approche politique 
du suicide30 », s’articule en une revendication de responsabilité de la part 
des institutions, des responsables politiques et de la société, dans l’optique 
de promouvoir la justice sociale pour les groupes marginalisés. Décrivant 
le modèle de justice sociale dans Suicide and Social Justice, Button et 
Marsh (2020a) soulignent aussi que la suicidalité est liée aux pathologies 
sociales comme le colonialisme, le racisme, la pauvreté, l’hétérosexisme 
et le validisme, créant ce que Button (2020, 87) appelle des « régimes 
suicidaires ». De plus, le modèle de justice sociale, en conceptualisant 
la suicidalité comme le résultat de facteurs systémiques diminuant la 
qualité de vie, appelle à des remèdes systémiques et engagés, comme 
des transformations sociales, culturelles, politiques, économiques et 
légales31. En effet, dans une perspective de justice sociale concevant la 
suicidalité comme découlant de facteurs systémiques oppressifs, les 
activistes/chercheureuses appellent à des changements sociopolitiques 



93

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

conçus comme un moyen d’éradiquer les pratiques violentes dont on croit 
qu’elles causent la suicidalité. En somme, les personnes qui adhèrent au 
modèle de justice sociale croient que la suicidalité a des racines sociales 
et politiques et souhaitent une solution systémique. 

Le modèle de justice sociale propose une « historicisation et une 
politisation » (Taylor 2014, 20) de la suicidalité en soulignant les normes 
et structures qui poussent les membres de groupes marginalisés à vouloir 
mourir. Des adeptes de ce modèle soutiennent que c’est la haine qui tue les 
personnes suicidaires (Dorais et Lajeunesse 2004 ; Reynolds 2016) et que 
les systèmes oppressifs sont la cause de ces morts (Chrisjohn, McKay et 
Smith 2014). Par exemple, dans son analyse des suicides au Royaume-Uni, 
Mills (2018, 317) affirme que les mesures d’austérité provoquent une mort 
lente et finissent par tuer : « Pour le dire autrement, les gens se tuent 
parce que l’austérité les tue. Les suicides par l’austérité peuvent être vus 
comme le résultat ultime de l’intériorisation de la logique eugéniste du 
marché qui sous-tend les réformes d’assistance sociale entraînées par 
l’austérité. De telles morts rendent visibles les morts lentes que l’austérité 
rend endémiques. » Des chercheureuses comme China Mills et Vikki 
Reynolds estiment aussi que le terme suicide est en lui-même trompeur 
et dissimule les meurtres et les homicides ciblés de groupes marginalisés 
à l’aide d’explications individualisées et psychologiques. Bee Scherer 
(2020, 146) acquiesce :

Je maintiens que nous devrions considérer abandonner le 
terme « suicide » entièrement. […] Dans une perspective 
de justice sociale, la plupart des « suicides », c’est-à-dire 
les morts autoaccomplies, ne peuvent pas être appelés 
« meurtres de soi », c’est-à-dire des « suicides » : l’illusion 
de la portée de l’agentivité individuelle que charrie ce 
terme chargé ne sert qu’à absoudre le système qui crée 
les injustices sociales. Les morts autoaccomplies qui sont 
induites ou renforcées par les injustices sociales ne sont 
pas vraiment des suicides ; ces morts autoaccomplies 
sont, en fait, des meurtres autoaccomplis différés32.

Même si je suis d’accord qu’il faut politiser la suicidalité et examiner les 
facteurs qui l’influencent dans les communautés marginalisées (vu que 
je m’identifie comme un homme trans, bisexuel et handicapé/détraqué,  
je suis sensible à ces analyses politiques), je crois que plusieurs personnes 
qui défendent le modèle de justice sociale perpétuent néanmoins une 
pathologisation similaire à celle qu’on trouve dans les autres modèles 
examinés jusqu’à maintenant, même si, dans ce cas, la pathologie se 



94

Défaire le suicidisme

situe dans les sphères sociales et politiques. En outre, l’une des consé-
quences de cet accent mis sur l’oppression sociopolitique est que les 
recommandations se basent largement sur « la résistance à la haine, la 
pratique de la solidarité et la transformation de la société pour qu’elle 
soit inclusive [des groupes marginalisés] » (Reynolds 2016, 184), laissant 
souvent les individus suicidaires dépourvus de ressources pour affronter 
leurs idéations suicidaires33. Des chercheureuses comme Button qui 
adhèrent au modèle de justice sociale admettent même que les solutions 
sociales et politiques « ne seront pas pertinentes au niveau individuel 
dans tous les cas » (Button 2020, 98). 

En somme, malgré de nombreux avantages, le modèle de justice 
sociale de la suicidalité n’est pas sans failles. Comme les modèles médical, 
social et de santé publique, le modèle de justice sociale produit ses 
propres formes de violence, de stigmatisation et d’exclusion suicidistes 
en ignorant les réalités de certains individus. Cependant, contrairement 
aux failles et aux limites des autres modèles, celles du modèle de justice 
sociale demeurent sous-théorisées. Je voudrais demander : qu’est-ce qui 
est/qui est absent·es du modèle de justice sociale de la suicidalité ? Que 
pouvons-nous apprendre de ces absences ? Comment le renouvellement 
des interprétations de la suicidalité orientées sur la justice sociale peut-il 
aider les activistes/chercheureuses antioppression à éviter de reproduire 
des formes d’oppression, y compris vis-à-vis des personnes suicidaires ? 
La prochaine section souligne les écueils de ces différents modèles de 
la suicidalité, particulièrement ceux du modèle de justice sociale, qui 
n’ont toujours pas été explorés depuis une perspective interne de justice 
sociale.

1.2. Les fantômes dans  
les modèles de la suicidalité 

Même s’ils ont été élaborés avec de bonnes intentions et le souhait d’aider 
les personnes suicidaires, les modèles de la suicidalité présentés jusqu’à 
maintenant reproduisent la violence suicidiste à leur insu, et ce, tant sur 
le plan individuel que collectif. Cette section explore les « fantômes34 » qui 
hantent ces modèles — c’est-à-dire les limites qui sont paradoxalement 
omniprésentes mais invisibles. Même s’il est problématique de critiquer 
quatre modèles distincts en même temps, je soutiens qu’ils produisent 
des effets similaires sur les sujets suicidaires. Comme je le démontre 
dans la prochaine section, les quatre modèles considèrent la suicidalité 
comme un problème social sérieux ou une pathologie individuelle devant 
être éliminée, et approuvent les stratégies de prévention qui font souvent 



95

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

plus de mal que de bien aux personnes suicidaires. La seule exception 
selon laquelle le suicide sera considéré par les personnes défendant 
ces modèles comme une option légitime se trouve chez les personnes 
handicapées, malades ou souffrantes (et parfois âgées et détraquées). 
Dans ces circonstances, le suicide est reformulé comme une aide à 
mourir, mais continue d’exclure les personnes suicidaires, comme je 
l’explique au chapitre 4. En plus de ces limites, deux effets secondaires 
supplémentaires de ces conceptualisations de la suicidalité émergent : 
la silenciation des personnes suicidaires, alors que d’autres s’arrogent 
le droit de parler en leur nom, et la promotion implicite de discours et 
de normes qui dictent la manière dont on devrait réagir à la suicidalité, 
créant des injonctions normatives. Je soutiens que ces modèles perpé-
tuent une injonction à la vie et à la futurité qui ajoute un fardeau sur les 
épaules des personnes suicidaires.

1.2.1. Suicide = Problème :  
la suicidalité comme pathologie médicale,  

sociale ou sociopolitique

Malgré des différences radicales, tous les modèles de la suicidalité 
mentionnés précédemment condamnent le suicide à divers degrés et 
appuient les campagnes de prévention qui soutiennent que le suicide 
n’est jamais une bonne option pour les personnes suicidaires. Comme 
je l’ai mentionné dans mes travaux précédents (Baril 2017, 2018, 2020c), 
l’idée que le suicide doit être empêché est rarement remise en question. 
Seule une poignée de chercheureuses ont commencé à questionner la 
logique cherchant à sauver des vies à tout prix35. Par exemple, Jennifer 
White et Jonathan Morris (2019, 10) posent la question : « Les conver-
sations sur le suicide dans des contextes communautaires ou liés à la 
santé mentale pourraient-elles inviter à plus d’espoir et à de nouvelles 
possibilités de vie, plutôt que de reproduire des conversations éculées 
et stériles motivées par l’impératif de prévention visant à sauver des 
vies à tout prix ? » De tels discours alternatifs, s’ils émergent dans le 
modèle de justice sociale, demeurent encore en marge. En outre, aucun 
de ces modèles n’interroge le désir de vivre. Les groupes, organisations, 
fondations et initiatives de santé publique travaillant à la prévention 
du suicide ne remettent pas en question l’idée que le suicide ne 
devrait jamais être une option — à quelques exceptions près, comme le 
programme discharged (Rhodanthe, Wishart et Martin 2019) ou Trans 
Lifeline (2020), qui condamnent les stratégies de prévention coercitives, 
mais n’envisagent toujours pas le suicide comme une option légitime, 
comme je le démontre dans le chapitre 2. En somme, dans tous ces 



96

Défaire le suicidisme

modèles, la suicidalité doit avoir une cause et une solution. La pulsion, 
le désir et le besoin de mourir doivent être circonscrits et résolus. 

Le postulat selon lequel la suicidalité est un problème et rien 
d’autre qu’un problème se reflète dans le vocabulaire négatif utilisé pour 
aborder la suicidalité. Dans ses travaux sur la suicidalité, utilisant une 
approche basée sur la justice sociale bien avant qu’elle soit nommée 
comme telle, la chercheuse Simone Fullagar se penche sur la manière 
dont les suicides sont perçus comme une forme de perte et de gaspillage 
dans les sociétés capitalistes et néolibérales cherchant à maximiser le 
profit et la productivité. Fullagar (2003, 292) montre aussi comment ce 
contexte nourrit la moralisation et l’usage d’un vocabulaire péjoratif : 
« Le suicide comme gaspillage est sous-entendu dans tout le vocabulaire 
moral sur la vie et la mort — tristement tragique, incompréhensible, 
impardonnable, pathologique, anormal, instable, irresponsable, égoïste, 
moralement condamnable. » Ce contexte néolibéral, où les morts par 
suicide sont considérées comme un « gaspillage », perpétue également ce 
que j’appelle une « injonction à la vie », abordée plus loin dans ce chapitre.

Si un nombre croissant de chercheureuses appellent à délaisser le 
vocabulaire du péché et du crime en lien avec la suicidalité, y compris des 
expressions comme « commettre un suicide », la suicidalité est toujours 
discutée dans des termes stigmatisants et négatifs, même lorsqu’on 
cherche à la déstigmatiser. Dans une perspective plus clinique, Domenico 
De Berardis, Giovanni Martinotti, et Massimo Di Giannantonio (2018, 2) 
affirment que :

Le suicide reste une plaie pour la population à risque 
et l’un des événements les plus disgracieux pour un 
être humain. De plus, il implique beaucoup de douleur, 
souvent partagée par la parenté et les personnes qui sont 
proches des personnes sujettes au suicide. De surcroît, 
il a été largement démontré que la perte d’un sujet à 
cause du suicide peut représenter l’un des événements 
les plus pénibles pour les personnes qui travaillent dans 
le domaine de la santé mentale, provoquant plusieurs 
conséquences négatives […]. 

La suicidalité est présentée comme un problème non seulement pour 
les personnes suicidaires elles-mêmes, mais aussi pour leurs proches 
et pour les personnes qui travaillent avec elles comme professionnelles 
de la santé. Comme je l’ai mentionné dans l’introduction, une logique de 
blâme envers les victimes est manifeste : les personnes non suicidaires 
sont vues, dans une perspective suicidiste, comme celles qui souffrent 



97

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

de — et sont affectées par — la suicidalité (Hecht 2013). Beattie et Devitt 
(2015) discutent de l’impact de la suicidalité sur la famille et les personnes 
qui travaillent dans le domaine de la santé, du trauma causé par le suicide 
chez les personnes laissées derrière et de la colère que ces individus 
peuvent ressentir. Adoptant une position critique et historique sur la 
suicidalité, Tatz et Tatz (2019, 3) affirment que « le suicide crée énor
mément d’angoisse et de colère, voire d’hystérie, quand on le compare 
aux homicides et aux autres causes violentes de décès ».

Sans reprendre le terme sexiste d’hystérie pour caractériser 
les réactions à la suicidalité, je m’accorde avec Tatz et Tatz quant à 
l’existence de fortes réponses affectives à la suicidalité ainsi que d’un 
discours blâmant les victimes, même dans le modèle de justice sociale 
de la suicidalité. Par exemple, malgré leur souhait de théoriser la 
suicidalité d’une manière non pathologisante et non stigmatisante, 
plusieurs chercheureuses ayant publié dans l’ouvrage collectif Critical  
Suicidology  (White  et  al.  2016a) affirment que le suicide cause des 
dommages collatéraux et du tort aux autres. Des chercheureuses utilisent 
des termes comme survivant·es pour désigner la famille et les proches 
des personnes suicidaires, présentant la suicidalité comme une chose 
impensable et violente. Dans les mouvements sociaux/champs d’études 
antioppression, nous faisons habituellement référence aux « survi-
vant·es » de violence sexuelle, de mauvais traitements parentaux, de 
guerres, de génocides, de traitements psychiatriques forcés, et ainsi de 
suite. Les gens qui « survivent » ont survécu à une expérience violente qui 
n’aurait jamais dû avoir lieu. J’estime que nous devons aller plus loin dans 
notre réflexion sur le vocabulaire à utiliser pour décrire la suicidalité et 
adopter un point de vue critique sur certaines expressions qui engendrent 
la perception que les personnes suicidaires font du mal à leur famille, 
à leurs proches, à leurs ami·es, aux professionnel·les de la santé et à 
la société en général. Jeter le blâme sur les victimes ne s’est pas avéré 
une bonne stratégie pour aider quelque groupe que ce soit à traverser 
des expériences difficiles. Même si la suicidalité n’est pas officiellement 
punie ou criminalisée à l’heure actuelle, des formes de moralisation sont 
toujours actives quand il s’agit de conceptualiser la suicidalité.

Des représentations de personnes ayant « survécu » au suicide 
d’une personne aimée jusqu’aux personnes qui défendent le modèle 
médical et qui parlent de l’« horreur » des gestes suicidaires (Joiner 2005), 
en passant par les chercheureuses qui théorisent le suicide comme un 
« meurtre de soi » et une forme de « massacre » sociopolitique, le suicide 
est souvent dépeint comme un geste négatif et violent, réduisant au 
silence toute autre interprétation36. Les stratégies alternatives qui vont 
au-delà de la prévention restent relativement absentes des discussions. 



98

Défaire le suicidisme

Par conséquent, non seulement les quatre modèles échouent-ils à recon-
naître l’oppression suicidiste subie par les personnes suicidaires, mais 
ils la perpétuent également à travers ce que j’appelle le script suicidiste 
préventionniste. Par exemple, Button (2020, 99) approuve les mesures  
de prévention coercitives : « Plus généralement, les États qui prennent 
la prévention du suicide au sérieux politiquement mettront en place 
des mesures influençant la manière dont ils agissent sur les personnes : 
matériellement/économiquement ; coercitivement à travers des lois et 
règlements ; et discursivement à travers des normes et la perpétuation de 
scripts sociaux partagés. » L’un des effets les plus pervers de ces modèles et 
de leurs objectifs préventifs est la silenciation des personnes suicidaires. 
Je soutiens dans la prochaine section que la voix des personnes suicidaires 
est généralement absente de ces modèles et que cette absence empêche 
la solidarité avec elles. Le suicidisme est comme le fantôme des théori-
sations de la suicidalité et des stratégies de prévention — omniprésent 
et généralisé, mais jamais complètement visible, nommé ou reconnu. 

1.2.2. Silence = Mort : « Exprimez-vous… Non, ne le faites pas… »  
Le script suicidiste préventionniste

Un logo célèbre dans les cercles lesbiens, gays, bisexuels et queers (LBGQ) 
présente un triangle rose sur un fond noir avec le slogan « Silence = Mort ». 
Il était utilisé dans les années 1980 par des groupes activistes comme 
l’AIDS Coalition To Unleash Power (ACT UP) pour dénoncer le silence 
entourant l’épidémie du VIH/sida et l’inaction du gouvernement menant 
à plus de morts chaque semaine37 (Fung et McCaskell 2012). D’une façon 
similaire, nous entendons souvent parler d’une épidémie de suicides. 
Avec 800 000 suicides accomplis chaque année dans le monde, et beau-
coup plus d’idéations et de tentatives de suicide (OMS 2014b), les discours 
publics insistent sur le fait que le phénomène touche presque tout le 
monde. Dans un contraste frappant avec l’indifférence des premières 
années quant à la crise du VIH/sida, nous parlons constamment de la 
suicidalité — mais pas d’une manière qui invite les personnes suicidaires à 
« briser le silence ». Le slogan « Silence = Mort » peut donc être resignifié 
et redéployé pour la suicidalité dans une perspective queercrip. En effet, 
malgré les milliards de dollars investis dans les campagnes de préven-
tion encourageant les personnes suicidaires à prendre la parole pour 
chercher de l’aide, ces personnes restent silencieuses et les stratégies 
de prévention ne semblent pas efficaces38.

L’inefficacité des campagnes de prévention du suicide se traduit 
par le fait que la plupart des personnes suicidaires en Amérique du Nord 
ne prennent pas la parole pour demander de l’aide (Bryan 2022 ; Lytle et 



99

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

al. 2018). Le chercheur en suicidologie David Webb (2011, 5) discute 
ouvertement de sa propre expérience suicidaire dans le passé, expliquant 
pourquoi tant de personnes suicidaires restent dans l’ombre avant leur 
tentative de suicide :

Dans l’environnement actuel […], parler de ses sentiments 
suicidaires engendre le risque très réel de se retrouver 
jugé·e, enfermé·e et médicamenté·e. Les personnes suici-
daires le savent et […] feront de leur mieux pour que cela 
ne leur arrive pas. Nous dissimulons nos émotions aux 
autres, allons dans l’ombre. Et le cercle fatal du silence, 
du tabou et des préjugés se consolide. […] Il y a une faille 
fondamentale au cœur de la pensée contemporaine sur 
le suicide, qui est l’échec à comprendre la suicidalité telle 
qu’elle est vécue par les personnes qui en font l’expérience 
[souligné dans l’original].

L’environnement suicidiste qui nourrit les tabous, la stigmatisation, 
l’incarcération et même la criminalisation — notamment des peines de 
prison pour n’avoir pas dissuadé une personne de mettre fin à ses jours ou 
pour l’avoir aidée à le faire39 — réduit les personnes suicidaires au silence. 
Les personnes suicidaires qui souhaitent mourir ne peuvent pas parler 
car ce serait risqué40. Comme l’observe Szasz (1999, 54‒55), les campagnes 
de prévention du suicide ne sont pas seulement inefficaces, elles sont 
aussi contreproductives car elles empêchent les personnes suicidaires de 
parler « à cause des menaces et des terreurs de l’incarcération psychiatrique » 
(souligné dans l’original). Divers témoignages, à l’instar de ceux de Borges 
ou de Paperny que je cite en début de chapitre, illustrent l’insécurité que 
ressentent les personnes suicidaires lorsqu’elles parlent de leurs idéa-
tions suicidaires, rendant les stratégies de prévention inutiles. Comme 
nous le rappelle Webb (2011, 59), la construction d’espaces plus sûrs est 
la clé pour permettre des conversations et des témoignages plus ouverts : 
« Pour raconter nos histoires, avec tout notre être pleinement présent, 
nous avons besoin d’un espace sûr. [...] Je ne peux pas être entièrement 
présent lorsque le plus grand enjeu que j’ai à l’esprit à ce moment, soit 
mes idées suicidaires, est nié, rejeté ou évité » (souligné dans l’original). 
Stefan (2016, 107‒108), qui a mené des entretiens avec plusieurs sujets 
suicidaires, conclut que ces derniers ne révéleront pas leurs désirs à qui 
que ce soit quand ils sont déterminés à atteindre leur but :

[Les expériences] de la plupart des personnes que j’ai 
interviewées et une jurisprudence abondante révèlent 



100

Défaire le suicidisme

que celles qui se tuent planifient souvent leur suicide 
soigneusement et cachent leurs plans avec grand succès 
aux personnes qui les connaissent le mieux, y compris 
leurs ami·es et leur famille. Les personnes que j’ai inter-
viewées étaient unanimes en disant que plus elles étaient 
déterminées à se tuer, plus elles cachaient leurs inten-
tions à leur entourage. 

Les statistiques confirment cette réalité : les personnes suicidaires se 
cachent pour mettre fin à leur vie41. Les témoignages de personnes 
suicidaires confirment aussi cette réalité (Krebs 2022). Par exemple, 
Cortez Wright (2018), qui s’auto-identifie comme fem queer non-binaire 
Noire et grosse, montre à quel point les personnes suicidaires apprennent 
rapidement comment mentir et « se la fermer » à propos de leurs idéations 
suicidaires pour éviter des conséquences négatives, particulièrement 
lorsqu’elles appartiennent à des communautés marginalisées : 

J’ai appelé une ligne d’écoute en prévention du suicide, 
sans réaliser tout à fait à quel point la « prévention du 
suicide » ressemble parfois aux véhicules d’urgence ou 
aux séjours obligatoires à l’hôpital alors que tout ce que 
nous voulons, tout ce dont nous avons besoin, est de 
parler. Après avoir fait des promesses — fausses pour la 
plupart — au sujet de ma sécurité personnelle, j’ai mis 
fin à l’appel et j’ai appris à me la fermer sur mon désir 
de mourir. 

Cette dissimulation est particulièrement forte pour les personnes qui 
vivent, comme Wright, à l’intersection de plusieurs oppressions, vu 
que les effets imbriqués du suicidisme, du racisme, de l’hétérosexisme, 
du cisgenrisme, du validisme et ainsi de suite ont des conséquences 
énormes sur leur vie. Comme l’affirme LeMaster (2022, 2) : « J’ai été 
suicidaire la plus grande partie de ma vie [...]. Depuis ma jeunesse, j’ai 
appris à masquer ma suicidalité et à rediriger ces “mauvais sentiments” 
vers les choses qu’apprécient les “enfants normaux” [...]. En tant que 
femme trans suicidaire multiraciale asiatique/blanche, la prescription 
à être/devenir une personne “normale” (lire : à incarner les pièges du 
validisme cishétérosexiste blanc) a simplement intensifié mon désir 
de disparaître. » Les projets de recherche visant à développer des 
programmes innovateurs pour soutenir les personnes suicidaires, comme 
discharged en Australie — lequel offre un soutien par les pairs pour les 
personnes trans et garantit un espace sûr pour discuter de la suicidalité 



101

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

sans craindre des interventions cliniques forcées —, soutiennent aussi 
de telles déclarations (Rhodanthe, Wishart et Martin 2019).

Les personnes suicidaires ne parlent pas car elles redoutent les 
conséquences négatives de leur prise de parole dans un environnement 
suicidiste. Des recherches empiriques montrent en effet que, comme 
les personnes que l’on considère « folles » et « détraquées », elles sont 
hospitalisées/incarcérées et médicamentées contre leur gré, sont exclues 
de programmes d’assurance, ne sont pas embauchées pour de nouveaux 
emplois ou sont renvoyées de leurs postes actuels, sont expulsées des 
campus universitaires, se font révoquer leurs droits parentaux, sont 
vues comme incapables d’un jugement éclairé et d’un consentement 
à des soins de santé et sont sujettes à d’autres traitements injustes42. 
Afin de créer des espaces plus sûrs où les personnes suicidaires peuvent 
s’exprimer, une des premières étapes et parmi les plus importantes est de 
reconnaître l’oppression systémique qu’elles vivent et les microagressions 
qu’elles subissent. Sans cette reconnaissance, la possibilité de l’espace 
plus sûr désiré est tout à fait discutable. Tout comme des espaces pour 
les personnes handicapées où l’on nierait l’existence du validisme ne 
sauraient être considérés comme sûrs, ceux ignorant le suicidisme et 
ses diverses ramifications, comme son injonction à la vie et à la futurité, 
ne sont pas des espaces invitant les personnes suicidaires à discuter 
ouvertement de leurs expériences. Même si des chercheureuses ont 
suggéré qu’adopter un esprit ouvert pour permettre aux sujets suicidaires 
de parler librement pourrait constituer une méthode de prévention 
efficace43, le fait qu’une telle approche ait pour but ultime de prévenir 
autant de suicides que possible envoie paradoxalement le message que 
le suicide est toujours un mauvais choix. En somme, le script suicidiste 
préventionniste est à l’œuvre dans les différents modèles de la suicidalité, 
y compris l’approche basée sur la justice sociale. Comme le soutiennent 
Lisa M. Wexler et Joseph P. Gone (2016, 65) dans Critical Suicidology : 
« Le besoin et le désir d’une prévention plus efficace du suicide sont 
incontestés. L’enjeu est d’identifier la meilleure manière de les prati-
quer. » C’est précisément cette vérité « incontestée » de la nécessité de 
la prévention que je questionne dans ce livre, argumentant que le script 
suicidiste préventionniste repose sur des postulats qui n’ont toujours pas 
été examinés et qui sont perçus comme des vérités forçant les sujets 
suicidaires à s’enfermer dans le silence.

En effet, les personnes suicidaires sont encouragées à partager 
leurs émotions et leurs idéations suicidaires, mais sont découragées 
de poursuivre toute réflexion qui pourrait légitimer le suicide comme 
une option valable. Autrement dit, la détresse, la suicidalité et les idéa-
tions suicidaires peuvent être explorées, mais le suicide lui-même comme 



102

Défaire le suicidisme

acte demeure tabou. Par conséquent, les personnes suicidaires doivent 
vivre et mourir dans le secret. Qui plus est, toutes les explications que 
pourraient donner les personnes suicidaires pour justifier leur désir 
de mourir sont dites irrationnelles ou illégitimes et sont présentées 
comme des désirs devant être éradiqués par des remèdes médicaux, 
psychologiques ou sociopolitiques. Comme le soutient le journaliste 
Graeme Bayliss (2016), les personnes suicidaires comme lui sont dans 
une situation doublement perdante lorsqu’il est question de leur auto-
détermination et de leur compétence44 à prendre des décisions : « Je ne 
veux pas vivre, mais le fait même que je ne veuille pas vivre signifie 
qu’il est impossible que je consente à mourir. » Cette silenciation est 
d’autant plus paradoxale quand on la relie aux discours contemporains 
sur la suicidalité et les campagnes de prévention du suicide, comme 
« Parlez, cherchez de l’aide », « Parlons-en » ou « Qu’on en parle », qui 
invitent les personnes suicidaires à partager leurs pensées. Pour le dire 
autrement, les campagnes de prévention du suicide envoient un message 
paradoxal aux personnes suicidaires sous forme de « Exprimez-vous… 
Non, ne le faites pas », les encourageant à parler de leurs sentiments 
suicidaires, mais à ne pas exprimer d’idées contraires au script suicidiste 
préventionniste. Avec cet enjeu à l’esprit, je demande : que se passe-t-il 
quand on questionne les conceptualisations dominantes de la suicidalité 
pour les considérer d’un autre angle ? Quelles nouvelles interventions 
deviennent possibles ? Quels types d’espaces plus sûrs peuvent être créés ? 
Quelles voix doivent être écoutées pour créer ces espaces plus sûrs ?

1.2.3. Perspectives fantomatiques :  
les voix (absentes) des personnes suicidaires 

Inspiré par la célèbre question de la théoricienne Gayatri Chakravorty 
Spivak (1988), « les subalternes peuvent-elles parler ? », je demande :  
« le sujet suicidaire peut-il parler45 ? » La réponse est non, ou pas vraiment. 
Tout comme Spivak démontre que les subalternes ont non seulement 
moins de possibilités de parler dans un monde colonialiste, mais sont 
aussi rarement entendues, considérées comme manquant de crédibilité, 
j’affirme que les personnes suicidaires font l’expérience, dans un monde 
suicidiste, de diverses formes de silenciation. Quand elles osent parler, 
elles sont rarement entendues et elles sont délégitimées ou subissent 
des conséquences suicidistes. Les voix des personnes suicidaires 
sont souvent absentes des discussions sur la suicidalité, car elles sont 
réduites au silence par une pléthore de mécanismes inhérents au script 
suicidiste préventionniste. Leurs perspectives fantomatiques/absentes 
résultent d’une violence suicidiste systémique aussi bien que de formes 



103

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

d’(auto)silenciation induites par cette oppression. En plus d’imposer le 
silence aux personnes suicidaires, d’autres formes d’oppression liées 
sont produites par les quatre modèles de la suicidalité, contribuant à 
l’absence des voix des personnes suicidaires dans les discours sur la 
suicidalité : (1) l’effacement des personnes suicidaires ; (2) la délégi
timation de leur voix ; et (3) la prise de parole à la place ou au nom des 
personnes suicidaires. 

Premièrement, les personnes suicidaires sont souvent simple-
ment effacées ou oubliées dans les publications qui devraient les 
inclure. Je pense ici à certains champs d’études qui sont au cœur de 
ce livre, comme les études critiques du handicap et les études Mad.  
Si des chercheureuses dans ces domaines ont abondamment participé 
aux débats entourant le suicide assisté, le thème du suicide demeure 
peu théorisé, comme j’en discute plus longuement dans le chapitre 3. 
Deuxièmement, la suicidologie traditionnelle, à travers sa position 
positiviste et sa tendance à ne reconnaître que l’expertise des spécialistes 
et des scientifiques, invalide la crédibilité des personnes suicidaires, 
ne serait-ce qu’en omettant de les inclure dans les centaines de milliers 
de publications sur la suicidalité46. Comme l’illustre Webb (2011, 24), 
« alors que j’étudiais [...] la discipline qu’on appelle la “suicidologie”, ce 
qui m’a d’abord frappé était l’absence quasi complète de la personne 
suicidaire elle-même. [...] Nous n’entendions jamais directement les 
personnes suicidaires dans leurs propres mots. La voix à la première 
personne des gens qui ont effectivement vécu des sentiments suicidaires 
n’était apparemment pas à l’ordre du jour de la suicidologie. » Certain·es 
chercheureuses en suicidologie croient que les personnes suicidaires ne 
peuvent pas être reconnues comme des expertes de leur réalité, car elles 
en ont une « vision déformée47 ». D’autres, qui s’auto-identifient comme 
faisant partie du tournant critique en suicidologie, affirment que, même 
si les témoignages à la première personne sur le suicide peuvent être 
intéressants et pertinents, ils ne peuvent pas être considérés comme 
la vérité ou comme étant plus importants que toute autre explication 
de la suicidalité. C’est le cas de Jason Bantjes et Leslie Swartz (2019, 7), 
qui écrivent :

Premièrement, la perception et l’attribution sont des 
processus imparfaits, la mémoire est dynamique et impar-
faite, et les gens ignorent parfois les forces sociales et 
intrapsychiques qui déterminent leurs actions. Par consé-
quent, toute narration d’un comportement suicidaire non 
fatal est, au mieux, un témoignage partial, et il y a des 
limites aux vérités qui peuvent être inférées de ces récits. 



104

Défaire le suicidisme

[...] Il faut être prudent·es avec ce que nous prétendons 
savoir sur la base de récits ou de ce qu’ils nous enseignent. 

Je m’oppose sincèrement au rejet rapide des perspectives et des voix des 
personnes suicidaires dans les théorisations de leurs réalités. Une telle 
attitude serait considérée offensante si des propos similaires étaient tenus 
à l’égard des femmes et de l’impertinence de leurs témoignages à propos 
des enjeux qu’elles vivent. Dariusz Galasiński (2017, 174), qui analyse des 
lettres de suicide dans une perspective de suicidologie critique, affirme 
que, parfois, les lettres peuvent être « trompeuses, manipulatrices ou tout 
du moins stratégiques [...] [et] être la dernière chance de marquer un 
point, de se venger, d’assurer ses propres arrières ». Galasiński a raison 
d’indiquer que les lettres de suicide, comme tous les textes, ne sont pas 
nécessairement transparentes et peuvent être porteuses d’intentions 
« cachées » (175). S’il faut se garder de considérer de tels messages comme 
de simples vérités, il est tout aussi important de ne pas invalider ce 
que disent les personnes suicidaires dans leurs derniers efforts pour 
communiquer leur réalité. Nous ne devrions pas ignorer leurs messages 
en les filtrant à travers une grille d’interprétation suicidiste. Autrement 
dit, même si nous ne pouvons pas tenir pour acquis que de tels messages 
disent toute la « vérité », il faut se garder d’y imposer notre propre vision.

Troisièmement, une forme d’oppression plus subtile qui 
contribue à l’absence relative des voix des personnes suicidaires dans 
les discussions sur la suicidalité consiste à parler à la place ou au nom des 
personnes suicidaires. Linda Martín Alcoff aborde l’importance de ques-
tionner les manières dont on parle pour les autres et les circonstances 
dans lesquelles on le fait. Sans réduire les débats sur ces sujets à une 
politique identitaire, et sans tenter de contrôler qui devrait être autorisé·e 
à parler au nom des autres ou non, Alcoff (1991, 24) propose « quatre 
ensembles de pratiques de questionnement » pour guider des pratiques 
éthiques et respectueuses lorsqu’on parle à la place ou au nom de groupes 
marginalisés. Mon commentaire concerne moins qui devrait pouvoir 
parler de suicidalité que comment les chercheureuses parlent parfois de 
la suicidalité à la place ou au nom des personnes suicidaires. Il est fasci-
nant que, même dans des champs caractérisés par la pensée critique et 
l’engagement à adopter des attitudes antioppression, des spécialistes de 
toutes sortes (universitaires, professionnel·les de la santé, activistes, etc.) 
se sentent souvent autorisé·es à parler au nom des personnes suicidaires, 
même en ayant peu ou pas de dialogue avec les personnes concernées. 
Par exemple, la plupart des contributions aux deux principaux ouvrages 
collectifs mettant l’accent sur le modèle de justice sociale, Suicide and 
Social Justice et Critical Suicidology, sont écrites par des personnes qui ne 



105

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

s’identifient pas publiquement comme suicidaires, malgré le but avoué des 
éditeurices d’inclure des « perspectives à la première personne » (Button 
et Marsh 2020, 10) et « des contributions […] de personnes ayant une 
expérience vécue de la suicidalité »  (White  et  al.  2016b, 9). Dans 
Critical Suicidology, seules deux contributions dans la section « Insider 
Perspectives » incluent les voix à la première personne d’anciennes 
personnes suicidaires, sur un total de treize chapitres dans le volume. 
Non seulement la majorité des contributions à cet ouvrage collectif 
sont fournies par des personnes « extérieures », mais donner la priorité 
aux ex-personnes suicidaires plutôt qu’aux personnes actuellement 
suicidaires est un choix épistémologique qui influence les réflexions 
présentées dans le livre48. Même si certaines des personnes ayant dirigé 
cet ouvrage se montrent sensibles dans leur propre travail à l’importance 
d’écouter les personnes directement concernées par la suicidalité,  
l’ouvrage en tant que tel n’inclut pas les voix de personnes qui s’identifient 
comme suicidaires. Pour utiliser une analogie, si un ouvrage collectif sur 
la santé des personnes trans incluait principalement des chercheureuses 
qui s’identifient comme cisgenres, et si les perspectives internes étaient 
écrites par des spécialistes du travail social qui œuvrent auprès des 
personnes trans, les parents de ces dernières et des ex-personnes trans 
(ou détrans), j’interrogerais l’effacement des voix des personnes trans. Cet 
exemple n’illustre qu’une des limites de la suicidologie critique actuelle ; 
si beaucoup de chercheureuses veulent sincèrement inviter davantage 
de personnes dans la conversation, les relations de pouvoir entre les 
personnes suicidaires et non suicidaires demeurent souvent intactes. 

Pour augmenter le nombre de voix à la première personne 
dans la suicidologie critique, certain·es chercheureuses ont commencé 
à se pencher sur les lettres écrites en prévision de suicides ayant été 
complétés49. Cette approche novatrice fournit des informations cruciales 
sur la suicidalité depuis une perspective interne. Même si j’applaudis 
ces initiatives, qui émergent souvent de perspectives historiques, il 
me semble qu’il serait également bénéfique de prêter une attention à 
ces voix lorsque les personnes sont toujours vivantes50. Bref, dans les 
quatre modèles de la suicidalité, y compris celui de la justice sociale, 
l’objectif préventionniste soulève la question « pourquoi le suicide ? » 
pour répondre à la question « comment le prévenir ? ». La solution la 
plus simple serait de remplacer l’approche centrée sur la prévention par 
une approche basée sur l’accompagnement, et de poser aux personnes 
suicidaires les questions suivantes : quels sont les plus importants 
écueils et barrières auxquels vous faites face ? Comment pouvons-nous 
vous aider ? Il est surprenant que peu de chercheureuses aient suivi la 
tendance initiée par celleux qui étudient ces lettres de suicide pour situer 



106

Défaire le suicidisme

les voix des principales personnes concernées au centre de ce champ 
du savoir. Certain·es ont commencé à le faire, mais beaucoup de travail 
reste à accomplir.

1.2.4. L’injonction à la vie et à la futurité :  
la toile complexe du suicidisme et du sanisme 

Ces trois limites des modèles de la suicidalité — c’est-à-dire, (1) voir 
la suicidalité comme un problème à régler, (2) réduire au silence les 
personnes suicidaires à travers un script suicidiste préventionniste  
et (3) rendre leurs voix et perspectives invisibles ou non pertinentes dans les 
discussions sur la suicidalité — s’ancrent dans deux systèmes d’oppression 
distincts mais interreliés : le suicidisme et le sanisme51. Le sanisme, aussi 
appelé « mentalisme » (LeFrançois, Menzies et Reaume 2013 ; Lewis 2013), 
est une forme de validisme mental dirigé contre les personnes vivant 
avec un handicap cognitif, mental, psychologique et/ou émotionnel, ou 
perçues comme ayant une maladie ou un handicap mental, comme c’est 
souvent le cas des sujets suicidaires. Comme l’affirment des chercheu-
reuses des études Mad, les personnes détraquées sont souvent perçues 
comme trop irrationnelles ou incompétentes (légalement ou autrement) 
pour prendre des décisions importantes ; leurs enjeux de santé ou leur 
handicap mental, réels ou perçus, sont utilisés pour miner la crédibilité 
et la légitimité de leur parole et des souhaits qu’elles expriment (Leblanc 
et Kinsella 2016 ; Liegghio 2013). Dans les régimes validistes, sanistes et 
cogniticistes, les notions de capacité mentale, d’aptitude à prendre des 
décisions et d’autonomie sont biaisées par les critères cognonormatifs et 
les perceptions étroites de ce qui constitue un sujet autonome, rationnel  
et capable (Baril et al. 2020). Seules les personnes catégorisées comme 
mentalement, émotionnellement et cognitivement stables sont consi-
dérées comme suffisamment compétentes pour prendre des décisions 
cruciales sur leur vie et sur leur mort.

Dans son analyse critique du suicide, Marsh (2010b, 221) 
démontre que la folie/l’aliénation et le suicide ont été construits ensemble 
au xixe siècle :

Nous avons suggéré que les discours médicaux sur la folie 
et le suicide ont émergé en relation les uns aux autres, 
alors que le suicide s’est défini en référence à la folie et, 
réciproquement, la folie en référence au suicide [...]. La 
constitution du suicide à travers un discours sur la folie 
a aussi eu l’effet réciproque selon lequel les conceptions 
de la folie en sont venues à être partiellement définies 



107

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

en référence à des vérités formulées médicalement sur 
le suicide.

Si Marsh ne théorise pas le suicidisme et ne suggère donc pas qu’une 
analyse de la folie serait incomplète si elle ne tient pas compte de la 
suicidalité, j’estime, en me basant sur sa démonstration historique 
méticuleuse, que le suicidisme et le sanisme sont imbriqués et ne peuvent 
pas être étudiés en vase clos. Par conséquent, analyser la folie, le sanisme 
et les formes de violence que subissent les personnes détraquées sans 
tenir compte en même temps de la manière dont les personnes suici-
daires sont perçues et traitées et du rôle que joue le suicidisme dans la 
constitution du sanisme laisse des lacunes dans notre compréhension de 
la folie et du sanisme — d’où l’importance de ne pas effacer les personnes 
suicidaires, la suicidalité et le suicidisme dans les études du handicap/
Mad. Réciproquement, et peu importe le modèle de suicidalité adopté, 
la plupart des chercheureuses en suicidologie (critique) n’abordent que 
très brièvement ou pas du tout les riches réflexions proposées par les 
études du handicap/Mad. Autrement dit, si des formes de validisme et de 
sanisme sont au cœur de l’expérience des personnes suicidaires, les outils 
théoriques élaborés dans les études du handicap/Mad sont sous-utilisés 
par les suicidologues (critiques). J’invite donc les suicidologues critiques 
à se pencher plus sérieusement sur les études du handicap/Mad et les 
activistes/chercheureuses en études du handicap/Mad à inclure la suici-
dalité et le suicidisme dans leurs programmes théoriques et politiques.

En effet, les personnes suicidaires affrontent des formes impor-
tantes de sanisme qui les condamnent à une vie/mort de silence, et ce, 
pour deux raisons principales. Premièrement, leur désir de mourir 
est souvent perçu comme irrationnel dans une perspective saniste 
qui présuppose que les personnes suicidaires souffrent d’une maladie 
mentale qui brouille leur jugement et annihile leur compétence à 
intentionnellement choisir la mort52. Les personnes suicidaires sont 
considérées comme « folles » et « aliénées » de préférer la mort à la vie. 
Dans ce contexte, comme l’observe Joiner (2005, 19), étant donné que 
le « suicide est irréversible [...], il faut tout faire pour l’éviter ». Pour 
Joiner et beaucoup d’autres, « tout » comprend des lois protégeant les 
personnes vulnérables d’elles-mêmes, permettant des hospitalisations 
involontaires et des traitements médicaux forcés. Dans le contexte 
canadien (comme dans beaucoup d’autres pays), la suicidalité est 
exceptionnelle du fait que des adultes normalement considéré·es 
comme légalement compétent·es se voient invariablement nier le droit 
de refuser des traitements médicaux, un droit qui est habituellement 
tenu pour acquis pour tous les individus légalement compétents (Bach 



108

Défaire le suicidisme

et Kerzner 2010 ; Cavaghan 2017). Par exemple, les personnes en phase 
terminale d’un cancer ou les personnes religieuses qui refusent des soins 
qui pourraient leur sauver la vie, comme des transfusions sanguines, 
ont le droit de refuser des traitements médicaux, même si ce refus peut 
mener à la mort. Mais les personnes suicidaires n’ont pas ce privilège, 
et leur droit de refuser des traitements après une tentative de suicide est 
légalement révoqué car elles sont temporairement considérées comme 
mentalement incompétentes vu leur suicidalité53. De plus, alors que les 
activistes/chercheureuses antioppression s’opposent habituellement aux 
explications pathologiques et individualistes, iels les acceptent souvent 
pour les individus suicidaires54. Deuxièmement, même si les personnes 
suicidaires ne sont pas toujours perçues par les activistes/chercheureuses 
antioppression comme « détraquées » ou « folles », leur agentivité est 
néanmoins souvent invalidée et leur jugement est considéré comme 
biaisé par les systèmes oppressifs. Le résultat de cette délégitimation 
est similaire : on les considère trop aliénées et mal positionnées pour 
prendre des décisions sur leur vie et sur leur mort. En effet, le désir de 
mourir est délégitimé car le suicide est vu comme une réponse illégi-
time à une souffrance sociale et politique. Le résultat est que beaucoup 
d’activistes/chercheureuses antioppression, qui adoptent habituellement 
des perspectives critiques, tendent à accepter sans question les lois, 
règlements et stratégies de prévention qui cherchent à protéger les 
personnes vulnérables d’elles-mêmes. Les chapitres 2 et 3 démontrent 
les manières par lesquelles cette approche s’applique à plusieurs  
activistes/chercheureuses queers, trans, du handicap et Mad. 

De façon enchevêtrée à leur expérience du sanisme, les 
personnes suicidaires doivent aussi endurer le suicidisme, qui s’ancre 
plus généralement dans le biopouvoir et son intérêt à maximiser la vie 
de la population (Foucault 1976, 1994, 1997, 2001, 2004a, 2004b). Comme 
tous les systèmes d’oppression, le suicidisme fonctionne simultanément 
sur plusieurs plans (par exemple : social, culturel, politique, légal, 
médical, religieux, économique, épistémique et normatif), à travers 
une variété de structures et de mécanismes, notamment des normes 
et injonctions morales, comme l’« injonction à la vie et à la futurité » 
que je théorise dans mes travaux antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020b, 
2020c, 2022). L’injonction à la vie et à la futurité influence les sphères 
sociale, politique, médicale et légale, et sous-tend les discours de la 
suicidologie et de la suicidologie critique. Cette injonction se base sur 
le présupposé que la vie devrait être préservée, souvent presque à tout 
prix, sauf lorsque les sujets sont considérés comme improductifs ou irré-
cupérables d’un point de vue néolibéral, capitaliste, âgiste, validiste ou 
saniste — comme je le démontre dans le chapitre 4. Emily Krebs (2022, 38), 



109

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

qui a utilisé le suicidisme comme cadre théorique pour étudier les récits 
de 140 personnes suicidaires qui sont publiquement disponibles via le 
projet d’art activiste appelé Live Through This (LTT), conclut que, « même 
si elles n’utilisent pas le terme suicidisme, presque toutes les personnes 
narratrices décrivent ce type de violence et identifient leur opposition 
à l’isolement et à la douleur qui en résultent comme leur motivation 
pour raconter leurs histoires ». Comme le démontre méticuleusement 
Krebs, les personnes suicidaires affrontent le suicidisme dans toutes 
les sphères de leur vie et dans leurs diverses interactions — avec la 
famille, avec le système de santé, le système légal et les politiques 
sociales en général. Krebs note que ces formes de suicidisme se fondent 
sur l’impératif de rester en vie qui est imposé aux sujets suicidaires. 

Je soutiens qu’il est important de théoriser l’injonction à la vie 
et à la futurité imposée aux sujets suicidaires comme un mécanisme 
faisant partie d’un système d’intelligibilité plus large, comme c’est 
le cas avec l’injonction à la validité ou à la sanité qui fait de la validité 
corpomentale [bodymind55] la seule option normale et désirable dans 
nos sociétés. Quand il s’agit du suicide, malgré l’existence d’un large 
éventail de conceptualisations, presque toutes atteignent, de manière 
stupéfiante, la même conclusion : ne le faites pas. Il est fructueux de 
considérer cette conclusion comme influencée par l’injonction à la vie et 
à la futurité qui est à l’œuvre dans ce que j’ai d’abord appelé « la contrainte 
à la vitalité » [compulsory liveness] (Baril 2020c) dans un système suicidiste, 
similaire à la contrainte à l’hétérosexualité dans le système hétérosexiste 
(Butler 1990 ; Rich 1980) ou à la contrainte à la validité ou à la sanité dans 
un système validiste et saniste (Kafer 2013 ; McRuer 2006). Je reformule 
maintenant la notion de contrainte à la vitalité comme une contrainte à 
la vie [compulsory aliveness], que je trouve plus claire. La contrainte à la vie 
peut être définie comme la composante normative de l’oppression suicidiste, et 
cette dimension normative comprend des injonctions (ou impératifs) variées, 
comme l’injonction à la vie et à la futurité. Autrement dit, le suicidisme, dans 
son aspect normatif, prend la forme d’une contrainte à la vie. En tant que 
dispositif, la contrainte à la vie fonctionne par l’entremise d’un large éventail 
d’outils et de mécanismes, comme des lois, règlements, attitudes, discours et 
impératifs. Comme impératif social, culturel, médical, religieux et même légal, 
l’injonction à la vie et à la futurité est simplement une manière par laquelle 
la contrainte à la vie régule la vie et la mort des individus et de la population 
dans son ensemble. Je soutiens que la contrainte à la vie vise à imposer une 
volonté de vivre et rend le désir/besoin de mort anormal, inconcevable 
et inintelligible, sauf, parfois, pour les personnes handicapées, malades, 
souffrantes ou âgées, pour qui le désir/besoin de mourir est considéré 
comme normal et reconceptualisé comme aide médicale à mourir ou 



110

Défaire le suicidisme

mort médicalement assistée (voir le chapitre 4). Comme système domi-
nant d’intelligibilité au sein du régime suicidiste, la contrainte à la vie 
masque sa propre historicité et ses mécanismes de fonctionnement, 
lesquels donnent à la vie un caractère apparemment stable et naturel, 
alors qu’elle découle en fait d’une énonciation performative sur le désir 
de vivre qui est constamment itérée dans divers discours, y compris dans 
les discours préventionnistes. Dans l’introduction de son ouvrage pionnier 
sur la théorie crip, Robert McRuer dénonce l’interrogation constante des 
personnes handicapées par les personnes valides au sujet de leur désir 
supposé d’être « normales ». McRuer (2006, 9) écrit : « La culture qui pose de 
telles questions assume à l’avance que nous sommes toustes d’accord : les 
perspectives des personnes valides sont préférables et correspondent à ce 
que nous cherchons collectivement. Un système de contrainte à la validité 
exige continuellement des personnes handicapées qu’elles incarnent pour 
les autres une réponse par l’affirmative à la question inavouable : “Oui, 
mais en fin de compte, ne préféreriez-vous pas être plus comme moi56 ?” ». 

La contrainte à la vie opère de la même manière : les personnes 
non suicidaires se demandent constamment pourquoi les personnes 
suicidaires sont suicidaires et ce qui pourrait être changé (chez 
elles ou dans la société) afin qu’elles se conforment aux normes non 
suicidaires. Sous l’influence d’une injonction implicite à la vie et à la 
futurité inhérente au dispositif de contrainte à la vie, nous demandons 
constamment aux personnes suicidaires : « Mais en fin de compte, ne 
préféreriez-vous pas être plus comme moi, une personne qui veut vivre 
une longue vie et apprécier de la vivre ? » Je crois que certaines, sinon la 
plupart des personnes suicidaires pourraient répondre à cette question 
par l’affirmative. Je soutiens que le désir de guérir la suicidalité n’est pas 
nécessairement suicidiste, surtout s’il vient de la personne suicidaire, 
mais il doit être resitué dans le contexte plus large de la manière dont 
la suicidalité est presque toujours présentée comme une chose brisée 
à réparer. Ainsi, même si certaines personnes suicidaires veulent être 
« réparées », la posture présumant qu’elles répondraient toutes par 
l’affirmative ou, comme le dit McRuer, qui « assume à l’avance que nous 
sommes toustes d’accord », est problématique. Il est simplement incom-
préhensible pour beaucoup de gens qu’une personne puisse répondre : 
« Non merci, je ne veux pas guérir. Je ne veux pas être réparée. Je ne 
veux pas attendre qu’une révolution sociale éradique l’oppression qui 
me fait souffrir… Je veux juste mourir maintenant. J’ai assez vécu. Je 
ne me soucie pas que ma vie soit finie. C’est ce que je veux. » Comme 
les personnes Sourdes, handicapées, détraquées et crips qui ont dit et 
continuent de nous dire qu’elles ne veulent pas des « solutions idéales » 
offertes par la société dominante (par exemple : les cures, les traitements 



111

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

ou les implants cochléaires), mais plutôt que leurs voix, perspectives, 
besoins et demandes soient respectées et soutenues (Clare 2009, 2017), 
les personnes suicidaires ne devraient pas se faire imposer des solutions 
préconçues par des gens qui n’ont pas vécu leur réalité. De plus, comme 
le note Alison Kafer (2013, 29), en nous « concentrant toujours sur un 
meilleur avenir, nous détournons notre attention de l’ici et maintenant ». 
En insistant sur la futurité prometteuse des personnes suicidaires, nous 
effaçons paradoxalement leur avenir tel que certaines d’entre elles 
voudraient qu’il soit (c’est-à-dire terminé) et nous rejetons leurs voix, 
préoccupations, perspectives et désirs de non-futurité. Suivant ce que 
McRuer (2006, 10) dit du « trouble des capacités » [ability trouble], dans 
l’esprit du « trouble dans le genre » de Judith Butler (1990), j’affirme que 
les voix et les demandes des personnes suicidaires font émerger dans 
ce contexte un « trouble dans la vie » en démasquant la contrainte à la 
vie imposée à tous les êtres humains. Qui plus est, comme le soutient 
McRuer (2006, 31) à propos des dimensions entrelacées des contraintes 
à l’hétérosexualité et à la validité, j’argumente que les contraintes à la 
vie, à la validité et à la sanité sont profondément imbriquées. 

Étendant les arguments de Sara Ahmed (2010) et Ann 
Cvetkovich (2012) sur les effets délétères de l’injonction au bonheur 
sur les groupes marginalisés, je crois que nous devrions analyser les 
impacts de l’injonction à la vie et à la futurité et de la contrainte à la vie 
sur les personnes suicidaires, y compris celles qui vivent à l’intersection 
d’oppressions multiples57. Leurs effets sont envahissants et généralisés, 
comme le révèlent les traitements forcés sur les personnes suicidaires. 
Même si les chercheureuses Mad n’ont pas abordé l’imposition de 
traitements psychiatriques forcés spécifiquement sur les personnes 
suicidaires (à l’exception de Burstow 1992), le long héritage de l’activisme 
et de la recherche Mad dénonçant les traitements forcés des personnes 
détraquées, incluant l’incarcération, les contraintes, l’hospitalisation 
involontaire et les traitements chimiques (comme les médicaments) et 
physiques (comme les électrochocs), nous a appris que ces traitements 
sont, en réalité, vécus par beaucoup comme des formes de violence58. 
Par exemple, l’usage de la contention mécanique est souvent accom-
pagné d’autres pratiques discutables qui mènent les personnes à se 
sentir bafouées [violated], un terme utilisé par celles qui ont participé 
à une étude de Jean Daniel Jacob et ses collègues (2018). Ces pratiques 
impliquent de les dévêtir, parfois même en coupant directement les 
vêtements avec des ciseaux pour les retirer du corps, de leur refuser 
l’accès aux toilettes et de les forcer à utiliser un bassin hygiénique ou un 
cathéter. Dans les environnements psychiatriques, beaucoup de femmes 
sont retenues de force et dévêtues par le personnel, se font injecter 



112

Défaire le suicidisme

des médicaments contre leur gré et se sentent violées, humiliées et  
(re)traumatisées (Burstow 1992 ; Jacob et al. 2018).

La contrainte à la vie et l’injonction à la vie et à la futurité sont 
étroitement liées au pouvoir disciplinaire, une forme de pouvoir exercé 
au niveau individuel sur le corps du sujet, et au biopouvoir, un dispositif 
de pouvoir qui vise à protéger et à maximiser la vie de la population dans 
son ensemble59 (Foucault 1997, 2001, 2004a, 2004b). Dans l’ère néolibérale 
actuelle, la contrainte à la vie et l’injonction à la vie et à la futurité ne 
servent pas seulement à rendre les corps des sujets suicidaires dociles 
(c’est-à-dire les empêcher de s’engager dans des gestes suicidaires, des 
atteintes auto-infligées ou des comportements à risque) ou à préserver 
et maximiser la vie d’une population, mais aussi à maintenir en vie des 
sujets potentiellement productifs pour le bénéfice d’une nation60. En 
ce sens, comme je le montre dans les chapitres 2, 3 et 4, la contrainte 
à la vie et ses diverses injonctions font partie d’un éventail de techno-
logies plus large représentant ce que j’appelle des « somatechnologies  
de vie », enchevêtrées dans le corps vivant (Baril 2017). Je soutiens que la 
contrainte à la vie et l’injonction à la vie et à la futurité nous entraînent, 
en conjonction avec le suicidisme et le sanisme, dans une approche irres-
ponsable et insensible de la suicidalité. Nous poussons les personnes 
à compléter leur suicide sans avoir eu l’occasion d’exprimer/explorer 
leurs idées suicidaires avec les autres par crainte de conséquences 
négatives. Nous réécrivons les vies et les morts des sujets suicidaires 
en comprenant la suicidalité et les lettres de suicide à travers nos scripts 
dominants, et nous parlons à leur place dans nos discussions, politiques 
et réglementations publiques.

1.3. Les conceptualisations 
alternatives de la suicidalité 

1.3.1. Les perspectives philosophiques sur le suicide

Comme il a été abordé précédemment, le présupposé selon lequel le 
suicide n’est qu’un problème à prévenir doit être situé dans son contexte 
historique, géographique, social et culturel plus large. Des conceptions 
alternatives de la suicidalité ont existé depuis des siècles (Battin 2015), 
malgré la prédominance du script préventionniste. Par exemple, 
Nelly Arcan (2004, 2008), une autrice et chroniqueuse canadienne 
décédée à la suite d’un suicide en 2009, adopte une position sur le 
suicide qui diffère de celles présentées jusqu’à maintenant. Arcan 
envisage le suicide comme une liberté radicale, faisant écho à une 



113

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

conception philosophique exprimée à travers l’histoire, notamment 
par des philosophes comme Simon Critchley (2019), qui propose 
une vision non moralisante du suicide comme liberté et comme 
choix qui ne devrait pas être condamné. L’histoire est remplie de 
philosophes (Sénèque, Nietzsche, Sartre, etc.) qui considéraient le 
suicide comme une possibilité dans des circonstances spécifiques, ou 
de courants philosophiques, comme le libertarianisme ou l’existen-
tialisme, pour qui le suicide est une liberté ou un droit (Cholbi 2011 ;  
Marsh 2010b, 2016 ; Tierney 2006, 2010). Comme le soutient le philosophe 
Michael Cholbi (2017, section 3.4), le droit au suicide est généralement 
perçu comme un droit de non-interférence plutôt qu’un droit impliquant 
activement des devoirs et des obligations chez les autres :

Le libertarianisme soutient généralement que le droit 
au suicide est un droit de non-interférence, à savoir que 
les autres sont moralement empêchés d’interférer avec 
les comportements suicidaires. Certain·es avancent une 
affirmation plus forte, selon laquelle le droit au suicide est 
un droit de liberté, tel que les individus n’ont aucun devoir 
de renoncer au suicide (c.-à-d. que le suicide n’enfreint 
aucun devoir moral), ou encore un droit réclamé, selon 
lequel d’autres individus peuvent être moralement obligés 
non seulement de ne pas interférer avec le comportement 
suicidaire d’une personne, mais d’assister cette dernière 
dans ce comportement [souligné dans l’original].

Comme le note Cholbi, cette dernière définition du droit au suicide, 
conceptualisée comme un « droit réclamé », est normalement ( je dirais 
même toujours, selon les textes que j’ai consultés) formulée dans le 
contexte des débats sur le suicide assisté dans les cas de handicap, de 
maladie, de souffrance ou de vieillesse. Réclamer ce genre de droit au 
suicide dans ces circonstances spécifiques n’est pas la même chose que 
de réclamer un droit au suicide pour les personnes suicidaires, comme 
je le fais au chapitre 5, sur la base d’une critique de l’atteinte suicidiste 
aux droits des personnes suicidaires et d’une critique des fondements 
validistes, sanistes et âgistes des discours actuels sur le droit à mourir.

Michel Foucault est le philosophe qui se rapproche le plus d’une 
défense d’un droit réclamé au suicide dans les courts textes qu’il a écrits 
sur le sujet : deux mémoires sur des personnes qui ont complété leur 
suicide, un court article intitulé « Un plaisir si simple » et une entrevue 
publiée dans la revue Sécurité sociale 61. Selon Taylor (2014, 18), « Foucault 
mentionne occasionnellement le suicide comme une forme de résistance 



114

Défaire le suicidisme

au pouvoir, ou au moins comme une exigence minimale pour qu’une 
relation de pouvoir existe. Le pouvoir implique nécessairement la possi-
bilité d’une résistance, même si le seul acte de résistance disponible est 
le suicide. » Au-delà de la possibilité individuelle de résister aux relations 
de pouvoir, Foucault croit aussi que le suicide pourrait être collectivisé. 
Taylor (2014, 19) écrit :

Foucault imagine également la création de lieux qui pour-
raient faciliter les suicides, mais il parle cette fois d’établis-
sements commerciaux [...] : il y aurait des commerçant·es 
qui personnaliseraient les suicides suivant les souhaits et 
le « style » désiré des client·es, et il y aurait un processus 
de sélection faisant en sorte « qu’il n’y ait plus que des 
gens qui se tuent par une volonté réfléchie, tranquille, 
libérée d’incertitude » (Foucault 2001, 778‒779) qui soient 
soutenus.

Dans une entrevue, Foucault (2001, 1186‒1201) mentionne aussi que s’il 
le pouvait, il créerait un institut où les personnes suicidaires pourraient 
se rendre pour quelques jours ou mois pour passer les derniers moments 
de leur vie dans un environnement plaisant et mourir par suicide dans 
de bonnes conditions au lieu de conditions atroces. Quand on lui a 
demandé s’il faisait référence à un droit au suicide, Foucault a répondu 
par l’affirmative. Or, ce manque de développement nous empêche de 
connaître sa position avec certitude, et sa réclamation d’un droit au 
suicide demeure nébuleuse.

Un philosophe contemporain qui aborde la question du suicide 
plus exhaustivement et qui a mis fin à sa propre vie en 1978 est Jean 
Améry. Son livre Porter la main sur soi. Traité du suicide est un essai philo
sophique sur ce qu’il appelle la mort volontaire, un terme qu’il utilise à 
la place du suicide : « Je lui préfère l’expression mort volontaire, tout en 
n’ignorant pas que dans certains cas, souvent même, l’acte résulte d’un 
état d’oppressante contrainte. Pourtant, même prise dans l’étau de cette 
contrainte, la mort volontaire est encore libre […] » (Améry 1999, 15 ; 
souligné dans l’original). Améry appelle à une dépathologisation de la 
suicidalité et affirme que la mort volontaire est un choix individuel que 
tout le monde devrait pouvoir faire. La manière dont Améry examine la 
mort volontaire depuis la perspective des personnes suicidaires elles-
mêmes est particulièrement intéressante. Il développe ce que j’appelle 
un point de vue épistémologique suicidaire où le savoir sur la suicidalité 
s’élabore sur la base de l’autorité des personnes qui la vivent. Améry 
affirme que la mort volontaire contredit ce qu’il appelle « la logique de 



115

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

la vie » : « Celui qui recherche délibérément la mort échappe totalement 
à la logique de la vie. […] La logique de la vie nous est prescrite ou, si l’on 
veut, “programmée” dans toute réaction de la vie quotidienne. Et elle est 
passée dans la langue de tous les jours. “Il faut bien vivre”, disent les gens 
[…] Mais faut-il vraiment vivre ? » (1999, 26 ; souligné dans l’original). Il 
vaut la peine de mentionner qu’aucun·e des philosophes ou des postures 
philosophiques que j’ai consulté·es dans mes dix années de formation 
en philosophie, même la défense libertarienne du droit à mourir par 
le suicide, n’a théorisé le suicidisme. Ce qui s’en rapproche le plus est 
la dénonciation de la « logique de la vie » décrite ici par Améry, mais sa 
théorisation reste sur le plan individuel et personnel. Il est aussi impor-
tant de noter, comme le fait Cholbi (2011, 2017), qu’à l’exception de celle 
des libertarien·nes, toutes les autres positions sur le suicide suggèrent 
d’intervenir, au moins minimalement, auprès des personnes suicidaires 
pour empêcher le suicide. Si certaines de ces positions proposent 
des méthodes d’intervention non coercitives, comme encourager les 
personnes suicidaires à changer d’avis, d’autres sont assez coercitives.

Mon objectif dans la discussion qui suit sur les conceptualisations 
alternatives de la suicidalité n’est pas de présenter un portrait exhaustif 
des activistes et chercheureuses qui les soutiennent, une tâche allant 
au-delà du cadre de ce chapitre, mais d’introduire des auteurices clés 
présentant des visions alternatives du suicide, dont je critique ensuite 
les positions62. Comme je le démontre, malgré leurs idées radicales sur 
la suicidalité et même, dans certains cas, leur dénonciation des mauvais 
traitements imposés aux personnes suicidaires, aucun·e n’a jusqu’à main-
tenant théorisé, comme je le fais, l’oppression subie par les personnes 
suicidaires, et ce, à partir d’une perspective antioppression, ou proposé 
un droit positif au suicide assisté pour les personnes suicidaires (par 
opposition à un droit négatif ou une liberté de se suicider). Néanmoins, 
j’affirme que, si l’on reconnaît que les personnes suicidaires sont 
systématiquement maltraitées, nous devons aussi reconnaître qu’elles 
constituent un groupe marginalisé. Si cela est exact, leur accorder la 
liberté d’agir comme elles le souhaitent sans les soutenir ne combat en 
rien l’oppression qu’elles subissent. 

1.3.2. Thomas Szasz  
et la liberté radicale du suicide 

Le psychiatre et philosophe libertarien Thomas Szasz (1999, 2008) 
estime que les personnes suicidaires sont discriminées par la société, 
la psychiatrie, la loi et l’État. Il affirme que le suicide constitue un acte 
fondamental de la liberté individuelle, qui est bafouée par l’État et ses 



116

Défaire le suicidisme

mesures de prévention du suicide : « L’option de se tuer est intrinsèque 
à la vie humaine [...]. Nous sommes nés involontairement. La religion, 
la psychiatrie et l’État insistent pour que nous mourions de la même 
manière. C’est ce qui fait de la mort volontaire la liberté ultime. Nous avons 
tout autant le droit et la responsabilité de réguler comment nous mour-
rons que de réguler comment nous vivons » (Szasz 1999, 130 ; souligné 
dans l’original). Connu pour ses critiques véhémentes de la psychiatrie, 
Szasz espère extraire la suicidalité des mains des psychiatres et des méde-
cins, comme il ne croit pas que la suicidalité est une maladie mentale63. 
Bien que Szasz élabore une thèse similaire à la mienne — précisément, 
que le suicide peut être une option —, il le fait depuis un point de vue 
libertarien et néolibéral (capitaliste) avec lequel je suis profondément 
en désaccord. Ainsi, même si nous partons d’une même thèse, nous 
arrivons à des conclusions différentes, car mon approche antioppression 
du suicide entreprend une critique des systèmes dominants, comme le 
néolibéralisme, le classisme, le validisme, le sanisme et l’âgisme. En 
outre, tandis que Szasz s’oppose fortement à ce que le système médical 
ou l’État offrent toute forme de soutien aux personnes suicidaires, je 
suggère, à travers l’approche antioppression élaborée dans le chapitre 5, 
que les souhaits des personnes suicidaires devraient être soutenus par 
le système médical et l’État. 

Alors que le suicide n’est plus considéré comme un crime, Szasz 
maintient que tout ce qui a trait à la suicidalité demeure criminalisé 
et punissable sur la base de conceptions morales. Szasz (1999, 19‒20) 
aborde la distinction entre l’égalité de jure et l’égalité de facto : tandis que 
la première réfère à l’aspect légal de l’égalité, la seconde réfère à sa maté-
rialisation. Comme le démontrent Szasz et ce chapitre jusqu’à présent, 
dans plusieurs pays, les personnes suicidaires jouissent d’une égalité 
de jure, mais pas de facto. Szasz avance que la meilleure preuve de cette 
iniquité est que, si le suicide était vraiment légal de facto, les stratégies 
de prévention qui enfreignent des droits humains fondamentaux ne 
seraient pas considérées comme des traitements : elles seraient illégales. 
Szasz suggère que nous vivons « dans un État thérapeutique » (1999, 34) 
où la psychiatrie et ses agents ont trop de pouvoir.

Non seulement Szasz croit que la prévention du suicide est inef-
ficace, mais il estime qu’elle est contreproductive et qu’elle constitue 
une forme de violence exercée contre les personnes suicidaires. Szasz 
maintient que les individus devraient avoir la liberté de mettre fin à leur 
vie sans interférence. Il s’oppose néanmoins fortement à toute inter
vention médicale ou étatique qui fournirait une assistance au suicide, 
car ces mesures constitueraient une interférence et donneraient trop 
de pouvoir aux médecins, aux psychiatres et à l’État. En somme, Szasz 



117

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

dénonce les traitements coercitifs imposés aux personnes suicidaires, 
mais n’approuve aucune forme de soutien pouvant les aider à accom-
plir leur but. Dans des termes philosophiques, cette posture illustre la 
différence entre un droit positif et un droit négatif. Comme l’explique 
Szasz (1999, 108 ) :

J’entends par là [un droit négatif au suicide] que le 
gouvernement doit être obligé par la loi [...] de laisser 
læ citoyen·ne, comme personne suicidaire, tranquille. 
Brièvement, la différence entre un droit positif et un droit 
négatif est la suivante : un droit positif est une réclama-
tion envers autrui pour des biens ou des services ; autre-
ment dit, c’est un euphémisme pour un droit qui nous est 
dû [entitlement]. Vu que la notion d’un droit au suicide (ou 
d’un suicide médicalement assisté) implique une obli-
gation par les autres de remplir les devoirs mutuels qu’il 
implique, je rejette la notion d’un « droit au suicide ». 
Toutefois, j’estime que nous avons — et qu’il faut nous 
accorder — un « droit naturel » d’être laissé·es tranquilles 
pour nous suicider. Une société vraiment humaine recon-
naîtrait cette option comme un droit civique respecté64 
[souligné dans l’original].

Basé sur des conceptions libérales du choix, de la liberté et de l’auto-
nomie, Szasz appuie la division entre les sphères publique et privée et 
approuve le suicide seulement quand il s’agit d’une affaire « privée ». Il 
s’oppose donc fortement au suicide assisté, qui ramènerait dans la sphère 
publique une affaire privée qui devrait être traitée individuellement 
ou avec l’aide de la famille et des proches. Sa perspective sur le suicide 
le situe aussi dans une logique de calcul capitaliste néolibérale, où les 
suicides qui n’affectent pas la productivité sociale sont permis et perçus 
comme des gestes ultimes de liberté, tandis que les suicides qui sont 
potentiellement dommageables et coûteux pour la société devraient être 
condamnés et prévenus. Szasz (1999, 113) écrit : 

La mort volontaire d’une personne spécifique peut faire 
sauver des coûts, ne rien coûter ou coûter beaucoup  
(à la famille et la société). Quand le suicide fait sauver des 
coûts ou ne coûte rien, il n’y a aucun prétexte de prudence 
pour l’empêcher ou le condamner. Quand il est coûteux, il 
peut être justifiable de condamner le suicide et d’utiliser 



118

Défaire le suicidisme

la persuasion pour le prévenir, mais il est injustifiable 
d’utiliser la coercition pour interférer avec lui.

Promoteur d’un libre marché basé sur des conceptions néolibérales et 
capitalistes, Szasz (1999, 2008) ne croit pas en un système universel de 
santé. Il maintient que des soins de santé gratuits et universellement 
accessibles sont néfastes aux patient·es et aux personnes suicidaires.  
Un système médical fort, selon Szasz (1999), est celui où les individus 
paient pour leurs services. Mobilisant une comparaison avec l’avor-
tement, il estime que la meilleure manière de servir les intérêts des 
patient·es est de dissocier la médecine de ce qu’il considère comme des 
choix individuels. Ainsi, tandis que Szasz propose l’une des premières 
réflexions critiques sur la violence que l’État et le système psychiatrique 
font vivre aux personnes suicidaires, sa perspective libertarienne, 
néolibérale et capitaliste sur le suicide n’offre qu’un faible appui pour 
la théorisation de l’oppression des personnes suicidaires dans une 
approche antioppression. En plus de ses perspectives libertariennes 
et néolibérales problématiques, Szasz reproduit certains discours vali-
distes et âgistes dans son travail. Il croit, par exemple, qu’il vaut mieux 
mourir que vivre avec un handicap, renforçant la longue tradition de 
préjugés contre les personnes handicapées, malades, ou souffrantes : 
« Si nous ne voulons pas mourir d’une mort lente après une période 
prolongée de handicap pathétique, nous devons nous tuer alors que 
nous en sommes capables, peut-être plus tôt que nous ne nous sentirions 
prêt·es à le faire » (Szasz 1999, 129). Le validisme est aussi apparent dans 
le vocabulaire qu’il emploie dans son livre, quand, par exemple, il utilise 
des termes offensants pour décrire certaines personnes handicapées.  
À travers sa lunette antipsychiatrie niant l’existence de la maladie 
mentale, Szasz invalide du même coup la réalité des gens qui vivent des 
enjeux de santé mentale comme une forme de maladie mentale ou de 
handicap (Mollow 2006 ; Nicki 2001). Ainsi, au lieu d’être théorisées d’un 
point de vue positif et dans des perspectives antivalidistes et antisanistes, 
les notions de maladie et de souffrance sont présentées comme négatives.

1.3.3. Susan Stefan et la discrimination  
des personnes suicidaires 

Connue pour son expertise légale comme avocate et professeure de droit, 
Susan Stefan a publié deux monographies sur la loi et les handicaps 
mentaux avant de publier son livre Rational Suicide, Irrational Laws 
en 2016. Malgré son intérêt pour le handicap et la discrimination, 
et même si son livre sur le suicide a influencé mes réflexions sur la 



119

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

suicidalité, je trouve parfois que les travaux de Stefan manquent d’un 
vrai dialogue avec les études du handicap/Mad. Par exemple, dans une 
monographie de plus de 500 pages, elle n’utilise jamais des termes 
comme validisme, handicapisme, sanisme ou mentalisme, et elle utilise 
parfois certaines expressions problématiques comme retard mental 
(Stefan 2016, 80). De plus, malgré une démonstration convaincante de 
la discrimination vécue par les personnes suicidaires à travers l’étude 
de cas juridiques pertinents et des centaines d’entretiens (et plus de 
240 sondages en ligne) avec des personnes anciennement ou actuel-
lement suicidaires, Stefan attribue paradoxalement une négativité à 
la maladie et la souffrance. Tout en tentant de démêler et de dissocier 
la plupart des suicides de la maladie mentale, elle présente la maladie 
mentale comme négative (177). Comme Szasz, Stefan ne fait pas que 
négliger de conceptualiser l’expérience vécue des personnes suicidaires 
comme partie d’une oppression systématique, mais elle remarginalise aussi 
souvent les personnes handicapées, malades ou souffrantes, comme le 
font beaucoup d’activistes/chercheureuses dans les mouvements sociaux 
en réclamant la dépathologisation de certains groupes marginalisés 
(Baril 2015). 

Comme Szasz, Stefan ne tend pas vers un droit positif au suicide. 
Au lieu de soutenir les personnes suicidaires dans leur quête, elle soutient 
que la société n’est pas responsable de les aider à mourir, mais suggère 
que si elles veulent mourir, elles devraient pouvoir le faire sans inter
férence (474‒475, 486). La position de Stefan (240) est claire : elle ne pense 
pas que nous devrions autoriser le suicide assisté pour les personnes 
suicidaires ou pour celles qui vivent avec des handicaps mentaux ou une 
souffrance émotionnelle insoutenable, ce qui donnerait trop de pouvoir 
aux médecins et enverrait un mauvais message à ces populations sur la 
valeur de leurs vies (487). Elle s’oppose à toute implication d’un tiers parti 
dans le suicide (245). Abordant les points de vue de plusieurs personnes 
suicidaires avec lesquelles elle s’est entretenue, Stefan explique que 
« la décision de mettre fin à sa vie, comme les décisions de refuser des 
traitements ou des décisions sur la reproduction, est un droit civique, une 
question de liberté fondamentale, une décision personnelle, intime et 
privée qui appartient à la personne seule et ne devrait pas être soumise 
à l’intervention de l’État » (xxiv). Le livre de Stefan interprète le suicide 
comme un choix et une décision individuelle, autonome, personnelle et 
privée, termes qu’elle utilise abondamment dans son livre65. Comme 
Szasz, elle adopte une approche (néo)libérale et individualiste66, malgré 
ses appels répétés à une approche systémique et à des initiatives menées 
par les communautés en matière de prévention du suicide. À l’instar 
de Szasz, elle fait une analogie avec l’avortement et privilégie les droits 



120

Défaire le suicidisme

négatifs et les actions privées et individuelles plutôt qu’un accès universel 
à l’avortement (85, 246‒247). Stefan croit que, comme l’avortement,  
le suicide ne devrait pas être médicalisé, mais plutôt constituer un choix 
individuel. Mais contrairement à sa conviction qu’il faudrait faciliter 
l’accès à l’avortement, Stefan croit que nous devrions limiter l’accès aux 
ressources pour mettre fin à sa vie. 

Ainsi, tout en insistant sur l’importance de déstigmatiser le suicide  
et de réduire les craintes entourant les discussions sur la suicidalité,  
Stefan (240) affirme paradoxalement que l’un des facteurs les plus efficaces 
dans la prévention du suicide reste la peur. Faciliter le suicide reviendrait 
à encourager le suicide, le rendant trop facile à accomplir. Elle argumente 
parfois même en faveur de certaines formes de criminalisation : « Cela 
[la position de l’autrice] n’empêcherait pas une société de bannir ou de 
criminaliser le suicide, les tentatives de suicide ou le suicide assisté. [...] 
Pas plus que cela n’empêche les hospitalisations involontaires pour cause 
de suicidalité » (51). Pour prévenir autant de suicides que possible, Stefan 
critique l’inefficacité des stratégies de prévention coercitives actuelles 
et appelle à élaborer une « approche basée sur la santé publique » (468) 
comprenant diverses politiques sociales et stratégies multisectorielles. 
Elle soutient que les stratégies de prévention actuelles produisent proba-
blement plus de morts par suicide qu’elles n’en préviennent, étant donné 
qu’elles font taire les personnes suicidaires au lieu de les inviter à parler 
ouvertement. Elle espère qu’en déstigmatisant le suicide et en diminuant 
les formes de discrimination auxquelles les personnes suicidaires font 
face, nous pourrions créer des espaces plus sûrs pour leur permettre 
de partager leurs sentiments. Elle insiste sur le fait que les stratégies 
de prévention, qui pourraient inclure une variété de méthodes comme 
l’intervention spirituelle, le soutien par les pairs et l’accès limité aux 
moyens de se suicider, devraient se baser sur « les rapports humains et 
une persévérance patiente et bienveillante » (451).

Dans « la théorie unifiée du champ du suicide » qu’elle propose 
dans sa conclusion, Stefan soutient que l’aide à mourir ou à compléter 
le suicide devrait être illégale (496) et qu’il faudrait aider les gens à vivre 
plutôt qu’à mourir :

Il faut respecter les décisions que prennent les personnes 
sur leur propre vie et mort, et elles devraient être aidées 
aussi — pas à mourir, mais à changer leur vie pour qu’elle 
vaille la peine d’être vécue. Pour la plupart, [les personnes 
suicidaires] savent ce dont elles ont besoin : rester à 
l’école, obtenir du soutien pour prendre soin de leurs 
enfants, qu’on leur enseigne une nouvelle perspective 



121

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

pour comprendre leurs problèmes et les résoudre, 
prendre une petite pause et du repos, et avoir une commu-
nauté qui reste à leur côté dans leur long, long parcours, 
avoir quelqu’un qui les écoute. Elles savent ce dont elles 
n’ont pas besoin : des hospitalisations involontaires, être 
blessées ou tuées par la police, des jugements moralisa-
teurs de personnes qui n’ont aucune idée de ce qu’elles 
ont vécu, et qu’on ne leur permette jamais de vraiment 
articuler à quel point elles se sentent mal sans que leur 
dosage de médicaments ne soit augmenté (495).

Selon Stefan, si nous devons transformer les méthodes de prévention 
du suicide et cesser la discrimination des personnes suicidaires, il faut 
maintenir le statu quo quand il s’agit de tentatives de suicide. Nous ne 
devrions pas soutenir activement les personnes suicidaires à compléter 
leur suicide, et elles devraient mourir seules, en utilisant les moyens 
réguliers (violents) de se tuer ou des grèves de la faim si elles choisissent 
d’exercer leur autonomie individuelle pour ce faire (497).

Contrairement aux positions de Szasz et de Stefan, j’estime que les 
personnes suicidaires ont le droit de recevoir un soutien et une assistance 
(c’est-à-dire qu’elles devraient avoir des droits positifs), comme les autres 
groupes marginalisés. Pour revenir à l’exemple de l’avortement, Szasz 
et Stefan, dans leur critique du système médical, privilégient le désen-
gagement de l’État. Même si je ne veux pas insinuer que l’avortement 
et le suicide sont des pratiques comparables, l’exemple de l’avortement 
illustre que tous les droits, comme ceux qui concernent la reproduction, 
sont ineffectifs sans la mise en œuvre de droits positifs à travers des 
mesures et politiques concrètes. Décriminaliser l’avortement et accorder 
aux personnes un « droit négatif » d’avorter sans mettre en place des 
politiques sociales fortes, un soutien et des services institutionnels 
qui permettent un réel accès universel à l’avortement, n’appuient pas 
la justice reproductive. L’État devrait avoir une obligation et un devoir 
de faire tout ce qui est possible pour faciliter l’accès à ces services tout 
en fournissant aux personnes une éducation sexuelle positive et des 
mesures contraceptives. 

Similairement, je crois que décriminaliser et dépathologiser le suicide, 
réduire la stigmatisation et demander à l’État et à ses institutions médicales et 
légales d’arrêter d’imposer des traitements déshumanisants ne suffisent pas pour 
appuyer les droits des personnes suicidaires et favoriser la justice sociale pour 
ce groupe marginalisé. En tant que chercheur/activiste féministe, trans, 
handicapé et détraqué, j’adhère à la même logique pour tous les groupes 
marginalisés. Je crois que travailler à une équité forte et effective pour 



122

Défaire le suicidisme

les groupes marginalisés, incluant les personnes suicidaires, ne se limite 
pas à prévenir le contrôle de l’État ou les formes directes de violence, 
mais doit inclure la création de conditions où les groupes marginalisés 
ont accès aux mêmes opportunités et ressources et reçoivent la même 
reconnaissance sociale, culturelle, politique et légale que les autres. 
Sans encourager le suicide ou proposer aux personnes suicidaires une 
façon rapide et non réflexive de mettre fin à leur vie, l’État devrait offrir 
le suicide assisté comme une option potentielle parmi beaucoup d’autres, 
guidant et conseillant soigneusement les personnes qui envisagent cette 
possibilité, comme je le propose dans le chapitre 5. Dans cette optique, 
ma thèse diffère radicalement des positions dont j’ai traité pour l’instant dans 
ce chapitre. La notion de suicidisme que j’élabore ici à partir d’une approche 
antioppression ne vise pas seulement à critiquer et à dénoncer l’oppression 
subie par les personnes suicidaires, mais aussi à mettre fin à leur oppression 
à travers des solutions systémiques et des transformations sociopolitiques, 
légales, médicales, économiques et épistémiques. 

1.3.4. Perspectives  
alternatives additionnelles

Le chercheur et psychologue James L. Werth Jr. (1996, 1998, 1999) a fourni 
des contributions importantes sur le « suicide rationnel ». Dans l’ouvrage 
collectif Contemporary Perspectives on Rational Suicide (1999), Werth 
distingue le suicide rationnel du suicide assisté, soutenant que le suicide 
rationnel désigne un processus rationnel de prise de décision, tandis que 
le suicide assisté désigne une aide ou une assistance dans la mise en œuvre 
de cette décision. Werth et plusieurs autres chercheureuses contribuant 
à son ouvrage collectif abordent la notion de suicide rationnel dans le 
contexte de la maladie, de la souffrance, du handicap et (parfois, mais 
pas toujours) de la fin de vie. Ainsi, iels s’intéressent moins aux débats 
sur le suicide en tant que tel qu’aux débats sur le suicide assisté. Comme 
je le démontre dans le chapitre 4 en critiquant les positions actuelles 
en faveur du suicide assisté, la « rationalité » d’un individu suicidaire 
semble être évaluée différemment si cette personne est âgée, mourante, 
handicapée ou malade, plutôt qu’un individu jeune, en santé et poten-
tiellement un citoyen productif. Autrement dit, la position de Werth sur 
le suicide rationnel serait vraisemblablement différente s’il considérait 
la rationalité d’un homme en santé de vingt ans qui est déprimé et qui 
veut mourir à cause de difficultés financières ou de problèmes amou-
reux. En plus d’établir des critères caractérisant un suicide rationnel 
(1996, 62), dans d’autres travaux, Werth espère distinguer les suicides 
rationnels des suicides irrationnels pour prévenir les derniers (1998).  



123

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

Il croit aussi que qualifier certains suicides de rationnels aiderait à créer 
une relation plus forte entre les personnes qui travaillent dans le système 
de santé et leurs patient·es pour empêcher les suicides irrationnels. Selon 
Werth (1998, 186), la prévention peut aliéner certains sujets suicidaires. 
Ainsi, reconnaître que le suicide peut être une option sensée dans certaines 
circonstances à travers une approche sans jugement du suicide rationnel 
pourrait aider à consolider la relation de confiance entre les patient·es 
et les clinicien·nes, en encourageant l’empouvoirement [empowerment] 
des sujets suicidaires. Comme l’explique Werth (1998, 186), se sentir 
empouvoiré·es diminue les idéations suicidaires. Or, l’objectif ultime 
de Werth demeure la prévention du suicide et la logique d’un suicide 
rationnel reste ancrée dans ce que j’appelle dans le chapitre 4 l’ontologie 
du suicide assisté validiste, saniste, âgiste et suicidiste, caractérisant les 
suicides comme rationnels seulement dans le contexte d’une condition 
sans espoir, qu’elle soit physique ou psychologique. Werth (1998, 187) 
énonce clairement que la seule chose qu’il suggère est un processus 
amélioré pour trier et distinguer différents types de personnes suici-
daires pour améliorer les stratégies de prévention actuelles. 

Dans un autre ordre d’idées, dans un billet sur la plateforme 
maintenant fermée des contributions au HuffPost, intitulé « How Being 
Black & Queer Made Me Unapologetically Suicidal », l’activiste/chercheu-
reuse T. Anansi Wilson (2016) situe sa dépression et son désir de mort 
comme résultant de formes de violence et d’oppression systémiques 
comme le racisme, le classisme et l’hétérosexisme. Wilson affirme que 
le fait de vivre, ou de vivre dans des conditions suffisamment décentes, 
constitue un privilège dont sont privés les groupes marginalisés. Comme 
les chercheureuses qui abordent le suicide sous l’angle de la justice 
sociale, Wilson présente le suicide comme une forme de meurtre de 
soi-même résultant de la mort lente imposée aux groupes marginalisés. 
Or, contrairement à beaucoup de personnes qui défendent le modèle 
de justice sociale et qui inscrivent leurs travaux dans un script préven
tionniste, Wilson (2016, § 7) affirme que le suicide pourrait devenir 
l’action queer par excellence, un geste révolutionnaire de rébellion contre 
les systèmes oppressifs :

Le suicide pourrait donc être révolutionnaire. La vie ne 
peut être préconisée que lorsqu’elle dépasse la simple 
survie. Ceci n’est pas un appel à ce que les personnes 
qui luttent avec la dépression se tuent. C’est un appel à 
un examen critique de ce que le suicide signifie, ou ne 
signifie pas, selon les expériences. C’est un appel à réflé-
chir à la façon dont la vie est instrumentalisée comme 



124

Défaire le suicidisme

manière infaillible de surveiller, de monétiser et d’avoir 
accès aux corps opprimés.

Wilson nous invite à penser à la façon dont le suicide pourrait être 
conceptualisé, dans cette culture colonialiste, raciste et capitaliste où 
certains corps sont jetables, comme une forme de résistance individuelle 
et collective à la marchandisation et à l’exploitation des corps et des 
vies des groupes marginalisés. Comme nous le voyons dans cet extrait,  
la personne qui a écrit ce billet ne romantise pas le suicide, mais offre 
plutôt une vision alternative de ce dernier allant au-delà des conceptua
lisations dominantes le présentant comme un mauvais choix pour les 
sujets marginalisés. Même si Wilson adopte une approche antioppression, 
la conceptualisation du suicide comme geste révolutionnaire repose 
encore partiellement sur une notion individualiste du choix. Les travaux 
de Wilson ne sont pas apolitiques — bien au contraire — mais dans son 
texte, le suicide demeure une action privée qui n’implique pas de droits 
positifs pour les personnes suicidaires. Dans l’esprit de la tradition 
féministe, j’estime que le privé est politique et que le geste du suicide 
ne devrait jamais être vu comme une décision individuelle à accomplir 
en solitaire. Il doit plutôt être collectivisé et politisé — non seulement 
pour révéler les liens entre la suicidalité et les structures politiques, mais 
aussi pour élaborer des réponses aux personnes suicidaires qui soient 
collectives et responsables, comme j’espère le faire ici.

Dans son billet de blog « Learning to Live with Wanting to 
Die » (2018), l’activiste et organisateurice communautaire Cortez 
Wright propose une perspective similaire à celle de Wilson. Wright 
aborde également son combat avec la dépression comme résultant de 
formes d’oppression qu’iel a vécues en grandissant : taillisme, sexisme, 
racisme, hétérosexisme et cisgenrisme. Wright dénonce l’inefficacité 
des stratégies actuelles de prise en charge de la dépression et de la 
suicidalité, qui se basent principalement sur des solutions médicales 
et individuelles. S’engageant dans une approche antioppression, Wright 
questionne le double standard concernant la célébration de la diversité 
pour une grande variété de groupes marginalisés et le silence qui semble 
prévaloir au sujet des personnes malades mentalement. Wright souligne 
l’importance de lutter contre la stigmatisation de la suicidalité, car le 
silence est plus dangereux que les idéations suicidaires elles-mêmes. 
Wright soutient aussi des discours alternatifs sur la suicidalité qui vont 
au-delà de l’idéologie curative et du rétablissement, appelant à accepter 
les idéations suicidaires, même s’iel ne pousse pas la réflexion au point 
de suggérer qu’il faudrait soutenir les personnes suicidaires grâce à des 
droits positifs67.



125

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

Si les auteurices qui adoptent des conceptualisations alternatives 
du suicide que je présente dans cette section proposent certaines contri-
butions inestimables, leurs théorisations ne proposent pas de cadre 
exhaustif pour théoriser et dénoncer le suicidisme. Bien que certaines 
personnes insistent sur les avantages de permettre aux personnes 
suicidaires de parler plus librement pour sauver plus de vies, elles ne 
remettent pas en question l’injonction à la vie et à la futurité qui sous-tend 
les stratégies de prévention du suicide qu’elles cherchent à réformer ou à 
transformer. De plus, personne ne défend la nécessité d’un droit positif 
au suicide impliquant un devoir de soutenir les gens dans leur quête vers 
la mort. Malgré leur dénonciation des traitements cruels réservés aux 
personnes suicidaires, leur appel à mettre fin à la marginalisation vécue 
par les personnes suicidaires et leur théorisation du suicide comme un 
choix, aucun·e d’entre elleux ne revendique de droits positifs pour les 
personnes suicidaires ou une plus grande responsabilité dans la manière 
dont on répond à leur désir de mourir. En somme, si la déstigmatisation 
de la suicidalité est nécessaire, elle ne va pas assez loin pour surmonter 
le suicidisme et soutenir activement les personnes suicidaires.

1.4. Le suicidisme comme  
violence épistémique 

Une longue tradition d’épistémologies féministes, queers, postcoloniales 
et Noires, qu’on appelle parfois des « épistémologies insurrectionnelles » 
(Medina 2012, 2017) ou des « épistémologies libératoires » (Tuana 2017), 
a démontré comment les connaissances de certains groupes margina-
lisés sont dévaluées et discréditées en comparaison avec le savoir des 
groupes dominants, et comment la revalorisation et la relégitimation de 
ces connaissances pourraient enrichir et rectifier les savoirs actuels68. 
Spivak (1988) élabore la notion de « violence épistémique », qui renvoie aux 
formes de violence perpétrées sur les sujets colonisés en les empêchant 
de parler ou d’être entendus, ou encore en délégitimant leurs voix et 
leurs connaissances quand ils sont entendus. En s’appuyant sur Spivak, 
la philosophe Kristie Dotson (2011, 236) propose la définition suivante 
de la violence épistémique : « Une méthode d’exécution de la violence 
épistémique est d’endommager la capacité que possède un groupe donné 
de parler et d’être entendu. » Depuis lors, un riche appareil de concepts, 
de théories et de notions a été mis en avant pour analyser, décrire et 
critiquer diverses formes de violence exercées sur le plan épistémique 
ou en lien avec le savoir. On se réfère à l’« oppression épistémique », aux 
« blessures épistémiques », à la « mort épistémique », aux « communautés 



126

Défaire le suicidisme

épistémiques » (Medina 2012, 2017), à la « résistance épistémique », aux 
« habiletés épistémiques », à l’« insurrection épistémique » et à la « désobéis-
sance épistémique » (Medina 2012, 2017 ; Tuana 2017), pour ne nommer 
que certaines de ces notions en rapide évolution. Dans sa réflexion sur 
le racisme, le philosophe et chercheur en études critiques de la race José 
Medina démontre comment la violence épistémique est transversale et 
liée à des formes de violence variées, qu’elles soient politiques, légales, 
sociales ou physiques, soulignant que ne pas reconnaître ces diverses 
sortes de violence représente en soi une forme de violence épistémique.

Je soutiens que le suicidisme constitue un système oppressif qui 
comprend plusieurs types de violence (sociale, culturelle, politique, 
médicale, légale, religieuse, économique et normative), notamment 
la violence épistémique qui affecte la vie des sujets suicidaires en 
interagissant avec les autres formes de violence. Seule une poignée de 
chercheureuses dans le domaine de la suicidologie critique ont mobilisé 
des notions et des concepts liés à la violence épistémique pour théo-
riser la suicidalité, et ces rares contributions ont commencé à paraître 
en 202069 (Baril 2020c ; Chandler 2020a). Par exemple, malgré la tendance 
actuelle à mobiliser des connaissances expérientielles dans des projets 
de recherche en suicidologie, Fitzpatrick (2020) montre comment les 
discours et les récits des (ex-)personnes suicidaires sont souvent utilisés 
de façon strictement symbolique et comment leur expertise est souvent 
confinée à une fonction de consultation plutôt que de prise de décision. 
Fitzpatrick considère cette approche comme une forme de violence 
épistémique et critique l’ignorance active sous-jacente aux formes de 
marginalisation épistémique qui en découlent. La discussion qui suit 
nous aidera à comprendre ces formes de violence épistémique aussi 
bien que ses mécanismes d’ignorance active.

1.4.1. Le suicidisme comme  
une épistémologie de l’ignorance 

Comme nous le rappelle Medina (2017, 247), l’épistémologie de l’igno-
rance a été théorisée, sans être nommée comme telle, par plusieurs 
personnes dans le champ des études critiques de la race : « Même si l’on 
n’a commencé que récemment à discuter des épistémologies de l’igno-
rance en utilisant ce terme, [...] elles ont toujours été un thème clé dans 
les théories de la race et ont occupé une place prépondérante dans les 
philosophies de la race d’auteurices classiques comme Sojourner Truth, 
Anna J. Cooper, W.E.B. Du Bois, Alain Locke et Frantz Fanon, pour n’en 
nommer que quelques-uns. » Le philosophe Charles W. Mills a inventé 
l’expression épistémologie de l’ignorance en 1997 dans son livre Le contrat 



127

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

racial. Il utilise cette expression pour décrire le processus à travers lequel 
les groupes dominants — dans ce cas, les blanc·hes — ignorent activement 
le racisme et le privilège blanc et le rôle qu’ils jouent dans la reproduction 
de cette idéologie et ce système matériel. Dans son livre de 2012, The 
Epistemology of Resistance: Gender and Racial Oppression, Epistemic Injustice, 
and Resistant Imaginations, Medina explore cette idée plus en profondeur 
en proposant de réagir à cette épistémologie de l’ignorance avec une 
« épistémologie de la résistance ». Comme il l’explique, l’épistémologie 
de l’ignorance va main dans la main avec les pratiques de silenciation. 
En effaçant les voix marginalisées des personnes racisées, les personnes 
blanches restent activement ignorantes du racisme, de ses ramifications, 
ses manifestations, ses mécanismes et ses impacts — d’où l’importance 
de résister à cet effacement par divers moyens.

Comme idéologie et comme système matériel, le suicidisme se 
base sur une épistémologie de l’ignorance. Les personnes non suici-
daires, les chercheureuses en suicidologie traditionnelle (et parfois en 
suicidologie critique), les professionnel·les de la santé et plusieurs autres 
personnes (incluant les proches et les ami·es des personnes suicidaires) 
reproduisent une ignorance active concernant les perspectives, les 
demandes et les réalités des personnes suicidaires et ont le privilège de 
rester dans l’ignorance en ce qui a trait au suicidisme, à ses ramifications, 
manifestations, mécanismes et impacts sur les personnes suicidaires. 
La plupart des personnes non suicidaires ne réalisent pas que leur 
compréhension de la suicidalité est incomplète et problématique. Elles 
peuvent ignorer les voix des personnes suicidaires qui n’adhèrent pas au 
script suicidiste préventionniste et les rejeter comme irrationnelles ou 
aliénées politiquement — étant donné que la société entière et ses normes, 
institutions, lois et règlements soutiennent la vision selon laquelle le 
suicide ne devrait jamais être une option pour les personnes suicidaires. 
Si l’on applique les mots de Medina (2017, 250) aux personnes suicidaires, 
les personnes non suicidaires sont « cognitivement et affectivement 
insensibilisées vis-à-vis des vies de ces Autres racisés [et suicidaires], 
sont inattentives et indifférentes à leurs expériences, leurs problèmes 
et leurs aspirations, et sont incapables d’entrer en relation avec elles 
et de comprendre leurs actions et leurs discours. » Medina (2017, 249) 
démontre à quel point il est difficile de démanteler l’épistémologie de 
l’ignorance à cause de ce qu’on considère comme le sens commun, de 
l’omniprésence d’idées et de jugements préconçus ainsi que de normes 
et d’idéologies tenaces imprégnées dans les discours scientifiques :

Il n’est pas facile de confronter des interprétations qui vous 
amènent à repenser radicalement vos expériences les plus 



128

Défaire le suicidisme

familières. Il peut être assez bouleversant d’entendre que 
des choses que vous pensiez bien connaître — des gestes 
bien intentionnés de charité envers des gens moins bien 
nantis, par exemple — peuvent être vécues de façon très 
différente par d’autres subjectivités impliquées — comme 
une forme subtile de racisme ou des gestes passifs-agres-
sifs qui maintiennent des personnes dans des positions 
subordonnées tout en exigeant leur gratitude et leur 
conformité.

Pour aller encore plus loin, je suggérerais que les « gestes bien inten-
tionnés » envers les personnes suicidaires, qu’il s’agisse de théoriser 
la suicidalité, de la prévenir ou d’aider les personnes suicidaires — peu 
importe le modèle de la suicidalité utilisé — constituent souvent des 
formes subtiles (et parfois pas tellement subtiles) de suicidisme, un 
type de violence profondément enraciné ayant des conséquences 
négatives sur les vies des personnes suicidaires. Pour le dire autrement,  
en paraphrasant Medina, il pourrait être bouleversant d’entendre que 
la prévention du suicide est souvent inefficace et contreproductive,  
vu qu’elle est en réalité la source du problème qu’elle tente d’éradiquer. 
Dans une perspective suicidiste, il n’est pas aisé de comprendre que les 
gestes bien intentionnés visant à empêcher les personnes suicidaires 
de s’enlever la vie sont vécus par ces dernières comme traumatiques 
et violents. Quand je discute de ma thèse et de mes arguments sur la 
suicidalité avec divers publics, je suis souvent confronté à la réalité 
suivante : si les gens adhèrent rapidement et presque unanimement à 
mon argument de départ critiquant la manière dont les modèles de la 
suicidalité et les stratégies de prévention actuelles laissent tomber les 
personnes suicidaires, beaucoup résistent à mon argument selon lequel 
il faut soutenir les personnes suicidaires dans leur quête de mort. En 
effet, beaucoup de gens sont stupéfaits du traitement cruel et des formes 
de discrimination que subissent les personnes suicidaires et sont outrés 
d’apprendre la difficile réalité d’être suicidaire dans une société suici-
diste. En ce sens, la majorité des gens avec qui je parle acceptent facilement 
mon argument sur l’existence du suicidisme. Mon cadre théorique sur le 
suicidisme a récemment attiré l’attention de plusieurs chercheureuses70, 
organisations, associations et groupes reconnus travaillant dans le 
domaine de la prévention du suicide, démontrant qu’une partie de ma 
thèse est de plus en plus reconnue, même par les gens qui adhèrent 
à une position préventionniste. Cependant, les gens sont plutôt réticents 
quant à mon argument subséquent selon lequel il faut élaborer une réponse 
responsable pour mettre fin au suicidisme, y compris à travers des droits 



129

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

positifs, des politiques sociales, des mesures d’accompagnement et un soutien 
pour les personnes suicidaires. Souvent des gens viennent me voir après des 
conférences pour me dire que même s’ils adhèrent à ma théorie et croient 
qu’il serait cohérent et logique qu’ils soutiennent les personnes suicidaires 
de la même façon qu’ils soutiennent d’autres groupes marginalisés, ils 
sont « bloqués » au niveau affectif. L’expérience d’avoir eux-mêmes eu 
des idées suicidaires, d’avoir un·e proche qui est mort·e du suicide ou de 
réfléchir à accompagner une personne proche dans un suicide les gêne. 
Une reconnaissance de l’oppression subie par les personnes suicidaires 
a commencé à émerger dans la sphère publique, mais on voit en même 
temps une réticence émotionnelle et affective profonde à changer le 
statu quo concernant le type de soutien et d’accompagnement offerts 
aux personnes suicidaires et l’autodétermination qu’on leur accorde. Dans 
l’esprit de Medina (2017, 249), qui nous invite à « repenser radicalement 
[nos] expériences les plus familières », je nous invite ici à penser hors 
des sentiers battus en ce qui concerne notre relation à la suicidalité et 
aux personnes suicidaires, ainsi qu’à une épistémologie de la résistance 
pour les personnes suicidaires — comme je la décris dans les chapitres 
qui suivent. Pour mieux comprendre cette épistémologie de la résistance, 
les dernières pages de ce chapitre sont consacrées à expliquer comment 
fonctionne l’épistémologie de l’ignorance à travers diverses formes 
d’injustice épistémique.

1.4.2. La suicidalité et l’injustice épistémique :  
injustice testimoniale et injustice herméneutique

Un concept important ayant émergé dans le sillage de la notion de violence 
épistémique chez Spivak est celui d’« injustice épistémique », inventé par la 
philosophe Miranda Fricker71 (2007). Cette première sous-section explique 
les deux types d’injustices épistémiques que Fricker identifie dans son 
travail, l’injustice testimoniale et l’injustice herméneutique, qui ont servi 
de fondement à des notions connexes apparues ultérieurement. Si le 
premier type renvoie au manque de crédibilité de la voix de certaines 
personnes aux yeux des groupes dominants du simple fait qu’elles appar-
tiennent à des communautés marginalisées, le second fait référence à 
l’idée que les individus marginalisés n’ont pas facilement accès aux outils 
théoriques nécessaires pour comprendre et expliquer leur oppression :

L’injustice testimoniale survient lorsqu’un préjugé amène 
un·e interlocuteurice à accorder un niveau de crédibi-
lité moindre aux mots d’une personne ; l’injustice hermé-
neutique arrive à un stade antérieur, quand un vide dans 



130

Défaire le suicidisme

les ressources collectives d’interprétation place une 
personne dans une position désavantagée lorsqu’il s’agit 
de donner un sens à ses expériences sociales. Un exemple 
de la première serait de n’être pas cru·e par la police parce 
que vous êtes [N]oir·e ; un exemple de la seconde serait 
de subir du harcèlement sexuel dans une culture qui est 
encore dépourvue de ce concept critique (Fricker 2007, 1).

Dans un article ultérieur coécrit avec Katharine Jenkins, Fricker aborde 
la marginalisation herméneutique, théorisée dans ses travaux antérieurs 
et conceptualisée comme une condition de possibilité de l’injustice 
herméneutique (Fricker et Jenkins 2017). Fricker et Jenkins expliquent 
qu’une personne « est dite herméneutiquement marginalisée dans la 
mesure où elle appartient à un groupe social qui sous-contribue au bassin 
commun de concepts et de significations sociales » (268). Autrement 
dit, la marginalisation herméneutique a lieu quand une personne — par 
exemple, une personne handicapée — n’a pas la même possibilité de 
construire des savoirs sur le handicap car elle est exclue (ou ses opinions 
et ses idées sont moins valorisées) de certaines formes d’emplois et de 
communautés de construction des savoirs, comme les milieux univer-
sitaires ou les instances de prises de décision et/ou d’élaboration de 
politiques publiques.

Les personnes suicidaires subissent ces deux types d’injustice 
épistémique ainsi qu’une marginalisation herméneutique. Premièrement, 
l’injustice testimoniale est produite par l’enchevêtrement de conceptions 
sanistes, suicidistes et paternalistes percevant le jugement des personnes 
suicidaires comme irrationnel, incompétent, illégitime ou aliéné, 
détruisant la crédibilité et l’agentivité du sujet suicidaire. En ce sens, 
les voix des personnes suicidaires sont invalidées. Autrement dit, les 
sujets suicidaires sont rarement perçus comme aussi connaissants que 
les autres personnes à propos de la suicidalité (que ces autres personnes 
soient suicidologues, suicidologues critiques, professionnelles de la santé 
ou activistes/chercheuses dans les mouvements sociaux/champs d’études 
antioppression), puisque leurs perspectives sur la vie et la mort sont 
invalidées, discréditées et considérées comme biaisées par la maladie 
mentale, l’oppression sociale ou l’aliénation politique. Deuxièmement, 
en tant que groupe, les personnes suicidaires ne disposent pas des outils 
conceptuels nécessaires pour comprendre leurs expériences hors des 
cadres dominants curatifs et suicidistes préventionnistes, et pour les 
rendre intelligibles aux autres. Cette expérience constitue une forme 
d’injustice herméneutique. Comme nous l’avons vu précédemment, 
peu importe le modèle utilisé pour théoriser la suicidalité, le suicide 



131

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

n’est jamais considéré comme une option valable pour les personnes 
suicidaires et il n’est donc pas rendu intelligible ou rationnel. Cette limite 
ne signifie pas que les personnes suicidaires sont incapables d’élaborer 
des outils analytiques pour interpréter la suicidalité depuis une autre 
perspective, ou qu’elles n’ont pas l’habileté ou l’agentivité pour ce faire ; 
elle illustre simplement la rareté des théories, des notions et des concepts 
pouvant les aider à conceptualiser leur expérience comme faisant partie 
d’un système d’oppression plus large plutôt que comme un problème indi-
viduel. Par exemple, le fait que les personnes suicidaires considèrent qu’il 
est difficile, voire impossible de faire appel aux services de prévention 
ou à leurs proches pour aborder leur suicidalité — et qu’elles estiment 
qu’il est de leur responsabilité de le faire — démontre notre difficulté 
collective à conceptualiser leurs expériences personnelles comme 
faisant partie d’un système oppressif suicidiste plus large, produisant 
une violence et une discrimination envers les sujets suicidaires quand 
ils s’expriment ouvertement. Similairement aux victimes de harcèlement 
sexuel dans l’exemple de Fricker, qui sont des personnes conscientes de 
la violence qu’elles subissent et qui la comprennent sans toutefois avoir 
accès aux concepts officiels qui nomment cette expérience, les personnes 
suicidaires ont (ou pourraient développer) un langage et un savoir sur 
leur réalité, mais leur savoir expérientiel est simplement rejeté, étiqueté 
comme non scientifique ou inintelligible, comme le démontrent leurs 
témoignages (Krebs 2022). Jusqu’à récemment, des concepts comme 
le suicidisme et la contrainte à la vie n’étaient pas disponibles pour 
aider à donner un sens à l’expérience suicidaire en dehors du script 
préventionniste. Même quand les personnes suicidaires parviennent 
à théoriser leurs réalités hors du cadre suicidiste dominant, les 
personnes non suicidaires, les professionnel·les de la santé et une variété  
d’activistes/chercheureuses pratiquent « l’ignorance herméneutique 
volontaire » (Pohlhaus 2012, 715), qui consiste à rejeter les nouvelles idées, 
perspectives et outils conceptuels élaborés par les personnes suicidaires. 
Dans ce cas, l’ignorance herméneutique volontaire implique de nier ou de 
rejeter l’importance du suicidisme systémique et de ses impacts négatifs 
sur les personnes suicidaires. Elle pourrait aussi consister à délégitimer 
les demandes de certaines personnes suicidaires — par exemple, des 
soins de santé affirmatifs du suicide — au prétexte qu’elles sont trop 
incompétentes mentalement ou aliénées par les systèmes oppressifs 
pour prendre leurs propres décisions. Troisièmement, l’injustice 
herméneutique se fonde en partie sur l’expérience de la marginalisation 
herméneutique par les personnes suicidaires. Comme je l’ai démontré 
précédemment, les personnes suicidaires ne sont pas (ou rarement) 
invitées à contribuer à l’élaboration des savoirs sur la suicidalité, aussi 



132

Défaire le suicidisme

bien en suicidologie qu’en suicidologie critique. Cette marginalisation 
rend la théorisation de l’oppression suicidiste encore plus difficile pour 
les personnes suicidaires, qui sont exclues des espaces et des lieux où 
l’on réfléchit à la suicidalité de manière critique. La marginalisation 
herméneutique nourrit l’injustice herméneutique et cette dernière 
accentue la marginalisation herméneutique.

1.4.3. Les sujets suicidaires, l’injustice testimoniale  
préemptive et l’étouffement testimonial 

Fricker et Jenkins (2017) développent aussi une notion élaborée par Fricker 
dix ans plus tôt : une « forme préemptive d’injustice testimoniale » (272), 
définie comme « un déficit de crédibilité préalable suffisant à s’assurer 
que votre parole ne sera pas même sollicitée » (273). Dans le cas des 
personnes handicapées, par exemple, les médias les sollicitent rarement 
et s’ils le font, ce n’est que pour confirmer des scripts et des récits validistes 
les dépeignant comme des figures tragiques ou comme des supercrips 
qui ont surmonté leur handicap (Clare 2009 ; Kafer 2013 ; McRuer 2006, 
2018). D’une façon similaire, les personnes suicidaires subissent une 
injustice testimoniale préemptive quand leurs témoignages, en plus 
d’être rejetés entièrement, ne sont souvent sollicités que pour présenter 
un récit tragique ou triomphal. Par conséquent, on ne nous expose 
qu’à un « sous-groupe restreint » (Fricker et Jenkins 2017, 273) d’expé-
riences, comprenant principalement celles des ex-personnes suicidaires, 
qui adoptent un script suicidiste préventionniste cherchant à montrer 
qu’une fois qu’elles ont obtenu l’aide dont elles avaient besoin — qu’elle 
soit chimique, psychologique, sociale ou politique —, elles ont réévalué 
leur désir de mourir. Bref, notamment en raison de la marginalisation 
herméneutique, très peu de discours de personnes suicidaires existent 
dans la sphère publique. En outre, considérant la prégnance de l’injustice 
testimoniale préemptive, quand nous permettons collectivement aux 
témoignages de ces personnes d’émerger, les voix qui sont sollicitées sont 
celles d’ex-personnes suicidaires qui reproduisent les discours dominants 
sur la suicidalité pour donner aux personnes qui envisageraient le suicide 
l’espoir de surmonter celui-ci. 

De plus, une grande variété de récits suicidaires sont aussi tus par 
ce que Dotson (2011, 237) appelle « l’étouffement testimonial ». Quand les 
groupes marginalisés témoignent publiquement de leurs expériences, 
l’étouffement testimonial les pousse à cacher volontairement une partie 
de leur récit ou à transformer leur message pour le rendre plus digeste 
pour certains publics. L’étouffement testimonial est une forme d’« auto
silenciation » (Medina 2017, 257) ou d’autocensure qui a lieu lorsqu’on 



133

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

fait face à un environnement peu ou pas accueillant. Par exemple, 
certaines personnes handicapées pourraient être tentées d’adoucir leurs 
critiques du validisme dans les médias pour convaincre les auditeurices 
de l’importance de l’accessibilité. Dans le cas de discours suicidaires, la 
plupart des témoignages sont, sans surprise, narrés au passé et expriment 
ce que Borges (2019) appelle les idéations suicidaires passives, comme 
si révéler des idéations suicidaires actuelles et actives était si menaçant 
pour les conceptualisations dominantes du suicide et impliquait des 
conséquences si dommageables pour les personnes suicidaires que les 
sujets suicidaires actuels et actifs se voient nier la chance de partager 
leur vérité. Critchley (2019), qui se déclare suicidaire dans son essai sur 
le suicide, rassure son lectorat qu’il n’y a pas lieu de s’inquiéter pour 
lui et que son texte n’est pas une lettre de suicide. Cet exemple n’est 
qu’une illustration parmi d’autres de forme d’étouffement testimonial 
montrant le fardeau que portent les personnes suicidaires de rassurer 
leur lectorat, leur public et leurs proches quand elles parlent de leur 
suicidalité. Qui plus est, les travaux de la suicidologie traditionnelle et 
critique sont remplis d’énoncés sur la normalité des idéations suicidaires 
(suicidalité « passive ») et sur la nature problématique des gestes ou tenta-
tives suicidaires (suicidalité « active »). En effet, dans la documentation 
abondante que j’ai consultée, plusieurs chercheureuses s’accordaient 
sur l’idée d’encourager l’expression de sentiments suicidaires, mais 
pas l’expression d’un désir d’agir sur ces sentiments, ce qui devrait être 
empêché. En ce sens, je me demande si certains témoignages sur le 
suicide que nous lisons ou entendons dans la sphère publique sont 
étouffés pour présenter un récit passé ou passif de la suicidalité au lieu 
d’un récit actuel et actif pour rendre un sujet difficile plus acceptable 
pour un public non suicidaire. 

Je peux témoigner que l’étouffement testimonial est à l’œuvre 
dans mon cas. Tandis que j’utilise généralement une méthodologie auto
ethnographique dans la plupart de mes travaux sur les enjeux trans et du 
handicap, en mobilisant mes expériences personnelles comme homme 
trans et handicapé/détraqué pour théoriser des enjeux sociaux et poli-
tiques, je ne me suis pas automatiquement tourné vers des expériences 
suicidaires subjectives dans mes travaux antérieurs sur la suicidalité. 
Même si j’avais publié plusieurs articles et chapitres à ce sujet, ce n’est 
qu’après avoir travaillé dans ce domaine pendant quelques années et avoir 
obtenu un poste permanent à l’université que j’ai décidé de « révéler » 
que j’étais suicidaire dans un de mes articles (Baril 2020c), et encore, 
seulement dans une note en bas de page et après avoir été questionné sur 
ma positionnalité par une des personnes ayant évalué l’article. Autrement 
dit, dans mes publications antérieures, j’ai volontairement caché des 



134

Défaire le suicidisme

informations à mon propos et sur mon expérience de la suicidalité 
pour rendre ma thèse et mes arguments plus crédibles auprès de mon 
lectorat et pour éviter de générer une réaction de « panique » chez mes 
collègues et les personnes qui éditent, évaluent et lisent mes travaux si je 
révélais être actuellement suicidaire. En somme, l’injustice testimoniale 
préemptive et l’étouffement testimonial contribuent à l’ignorance et à 
l’ignorance herméneutique volontaire relative aux expériences des 
personnes suicidaires, étant donné que certains témoignages ne sont 
simplement pas recueillis, ne circulent pas dans la sphère publique ou 
sont transformés pour correspondre aux scripts suicidistes. Ainsi se 
perpétue le cercle létal du silence et de la violence épistémique.

1.4.4. Le suicidisme, la silenciation épistémique  
et la mort épistémique 

La silenciation épistémique vécue par certains groupes marginalisés, 
comme les personnes racisées ou, tel que je le soutiens, par les personnes 
suicidaires, peut être si envahissante qu’elle mène à une mort épis
témique. Cette notion, inventée par Medina (2017), s’inspire de la notion 
de « mort sociale » théorisée en 1982 par le sociologue Orlando Patterson 
concernant les gens qui ne peuvent pas obtenir le statut de sujet méritant 
des droits et libertés72. Suivant Patterson, plusieurs chercheureuses ont 
théorisé la notion de mort sociale. Par exemple, la chercheuse Lisa 
Marie Cacho (2013) raconte la mort historique, culturelle et politique 
des personnes racisées, particulièrement celles qui sont vulnérables 
à diverses formes d’expulsion, de déportation, de confinement ou 
d’incarcération. Sur la mort sociale des personnes détenues en isolement 
cellulaire, la philosophe Lisa Guenther (2013, xxiii) écrit : « Ce qui rend 
la mort sociale différente des formes plus discrètes d’exclusion est son 
intensité, son omniprésence et sa permanence. » Similairement, je 
conçois la mort sociale comme la désignation de certaines personnes 
comme n’ayant pas une citoyenneté à part entière, laquelle mène à la 
violation de leurs droits humains les plus fondamentaux (confinement 
et hospitalisation forcée, contraintes physiques, etc.) et à leur délégi
timation, marginalisation, exclusion ou stigmatisation généralisée. La 
mort sociale permet d’exercer de la violence contre ces individus et peut 
constituer une condition d’extrême vulnérabilité, comme c’est le cas avec 
les personnes suicidaires. 

Medina (2017, 254) soutient que la mort épistémique « se produit 
quand les capacités épistémiques d’un sujet ne sont pas reconnues et 
qu’on ne lui accorde aucun statut, ou un statut diminué, dans les commu-
nautés et les activités épistémiques existantes ». Élargissant la distinction 



135

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

originale de Fricker entre l’injustice testimoniale et herméneutique, 
Medina (2017, 255) élabore davantage l’idée de la mort épistémique en 
opérant une distinction entre la mort testimoniale et la mort hermé
neutique. La mort testimoniale réfère à l’impossibilité de s’exprimer 
parce que la voix d’une personne est totalement discréditée. La mort 
herméneutique renvoie à l’absence d’outils théoriques ou conceptuels 
nécessaires pour que les gens donnent un sens à leurs réalités et rendent 
ces réalités intelligibles aux autres. Je soutiens que les notions de mort 
épistémique, testimoniale et herméneutique, telles que théorisées par 
Medina dans le contexte du racisme, sont utiles pour réfléchir à la suici-
dalité. Comme je l’ai montré dans ce chapitre, les sujets suicidaires font 
l’expérience d’une silenciation épistémique telle qu’elle mène à la mort 
épistémique. En effet, le suicidisme environnant condamne la plupart des 
personnes suicidaires au silence et les pousse à compléter leur suicide 
sans avoir tenté de rejoindre qui que ce soit. Comme je le montre dans 
les chapitres 2 et 3, c’est particulièrement le cas des personnes racisées et 
des autres groupes marginalisés, incluant les personnes queers et trans, 
ainsi que les personnes handicapées/détraquées, pour qui le contact avec 
une ligne d’écoute en prévention du suicide et le déploiement de services 
d’urgence impliquent souvent des niveaux élevés de violence de la part 
des forces policières et du personnel paramédical. Pour les personnes 
suicidaires, la mort épistémique est souvent suivie d’une mort concrète. 
Quand les personnes suicidaires discutent ouvertement de leur désir 
de mourir du suicide, le script suicidiste préventionniste, combiné à 
l’injonction à la vie et à la futurité, présente leurs discours comme fous, 
irrationnels, aliénés ou simplement inacceptables. Leur vision du suicide 
comme option possible se voit refuser ne serait-ce qu’« un minimum de 
crédibilité », pour reprendre les mots de Medina (2017, 255), et à moins 
qu’elles n’adoptent le script suicidiste préventionniste (« je ne le ferai 
pas, je veux de l’aide pour surmonter mes idéations suicidaires »), elles 
ne sont pas considérées comme des sujets dans les témoignages et les 
échanges communicationnels sur la suicidalité. En ce sens, les personnes 
suicidaires font l’expérience d’une forme particulièrement prononcée 
de mort testimoniale. De plus, elles font l’expérience d’une mort hermé
neutique car, comme le décrit Medina (2017, 255), elles sont « empêchées 
de participer à l’élaboration du sens et des pratiques de partage du sens ». 
Dans ma perspective, l’absence d’une théorisation du suicidisme et de 
ses conséquences négatives sur les personnes suicidaires est la preuve 
la plus puissante que les personnes suicidaires expérimentent une 
forme de mort herméneutique. Proposer le suicidisme comme cadre 
théorique vise à combattre cette mort herméneutique et à offrir une 
justice herméneutique aux sujets suicidaires.



136

Défaire le suicidisme

1.5. Mot de la fin

Ce chapitre s’appuie sur diverses tendances dans les articles scientifiques 
et la littérature grise sur la suicidalité venant de la suicidologie dominante 
ou critique, incluant des récits sociologiques/sociaux de la suicidalité et 
des considérations philosophiques. Après avoir passé en revue quatre 
modèles clés de la suicidalité — le modèle médical, le modèle de santé 
publique, le modèle social et le modèle de justice sociale — qui voient tous 
la suicidalité comme un problème à éliminer, j’ai identifié des limites de 
ces modèles et des stratégies de prévention du suicide qu’ils avancent, 
limites qui incluent des formes de sanisme et de suicidisme. Alors que 
les conceptualisations alternatives que j’ai présentées proposent des 
pistes intéressantes pour questionner la négativité, l’irrationalité et 
l’inintelligibilité habituellement associées au suicide, et même pour 
interroger, dans certains cas, l’injonction à la vie et à la futurité en conce-
vant le suicide comme une option potentiellement valable dans certaines 
circonstances, j’ai démontré que ces conceptualisations alternatives de 
la suicidalité ont aussi des squelettes dans leurs placards. En théorisant 
le suicide principalement comme une décision individuelle, personnelle 
et privée, et en pensant aux droits des personnes suicidaires comme 
des droits négatifs plutôt que positifs, ces théories pourtant innovantes 
reproduisent encore passivement des formes de suicidisme, étant donné 
que l’oppression vécue par les personnes suicidaires et le soutien qu’elles 
méritent pour mettre fin à la criminalisation, à la marginalisation, à 
l’incarcération et à la pathologisation auxquelles elles font face restent 
sous-théorisés depuis une approche antioppression. Bref, malgré le grand 
nombre d’activistes et de chercheureuses qui ont consacré beaucoup de 
réflexions à la suicidalité, personne n’a nommé la violence suicidiste 
systémique que les personnes suicidaires subissent chaque jour ou le 
genre d’aide et de soutien par lesquels nous pourrions leur offrir de 
mettre fin à la violence systémique, idéologique et matérielle qu’elles 
subissent. Je soutiens que développer une plus grande responsabilité 
vis-à-vis des personnes suicidaires et tenir compte de l’oppression qu’elles 
subissent enrichiraient et élargiraient sans aucun doute nos analyses 
intersectionnelles et antioppression. Comme le statut racisé, l’identité 
de genre, la classe, l’âge et l’in/capacité, la suicidalité est une composante 
de l’identité qui est interreliée avec les autres. De plus, le suicidisme 
est profondément imbriqué aux autres systèmes oppressifs, comme 
je le montre dans ce chapitre. Ainsi, une meilleure compréhension du 
suicidisme en conjonction avec le validisme, le sanisme, l’âgisme, le 
racisme, le classisme et le cisgenrisme, pour ne nommer que quelques 
oppressions, éclairerait certainement davantage les expériences difficiles  



137

Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide 

vécues par les personnes les plus marginalisées dans nos sociétés, 
comme les personnes LGBTQ, qui sont souvent surreprésentées dans les 
statistiques concernant les idéations suicidaires, comme nous le verrons 
dans le prochain chapitre. 





139

chapitre 2
Queeriser et transer le suicide  : 
repenser la suicidalité LGBTQ 

Je suis déjà assez triste, je n’ai pas besoin que ma vie empire. Les gens disent 
« ça ira mieux », mais ce n’est pas vrai dans mon cas. Ça empire […]. Voilà le 
point essentiel, la raison pour laquelle je veux me tuer. Pardonnez-moi si ce 
n’est pas une raison suffisante pour vous, ça l’est pour moi. […] Ma mort doit 
signifier quelque chose. Ma mort doit compter parmi le nombre des personnes 
transgenres qui se suicident cette année. Je veux qu’une personne voit ces 
chiffres et dise « ça ne va pas » et y remédie. Réparez la société. Je vous en 
prie. Au revoir.

— Leelah Alcorn, lettre de suicide

La mort de Leelah Alcorn, une jeune fille trans étasunienne, et sa 
poignante lettre de suicide citée plus haut, ont provoqué de nombreuses 
réactions dans les communautés queers (ou LGBQ) et trans (ou T)73. Sa 
mort a radicalisé les programmes de prévention du suicide visant les 
personnes LGBTQ qui, comme beaucoup d’études l’ont montré, sont 
surreprésentées dans les statistiques sur les idéations suicidaires et les 
tentatives de suicide74. Si les taux de suicide chez les personnes LGBQ sont 
très élevés comparés à ceux de leurs homologues hétérosexuelles (Centre 
for Suicide Prevention 2019 ; Lytle et al. 2018), les statistiques comparant 
les individus cis et trans sont encore plus frappantes (Centre for Suicide 
Prevention 2020b ; McNeil, Ellis et Eccles 2017 ; Trujillo et al. 2017). Une 
étude auprès de plus de 27 000 personnes trans aux États-Unis et publiée 
en 2016 montre que « 40 % ont tenté de se suicider au cours de leur vie » et 
« 7 % ont tenté de se suicider l’année dernière, près de douze fois le taux 
de la population étasunienne (0,6 %) » (James et al. 2016, 10). Une étude 
canadienne menée par Jaimie F. Veale et ses collègues (2017, 8) auprès de 
923 jeunes personnes trans indique que les « personnes transgenres qui 
ont entre dix-neuf et vingt-cinq ans présentent un risque presque huit fois 
plus élevé d’avoir des idées suicidaires sérieuses ». En 2013, l’étude menée 
par Greta R. Bauer et ses collègues (2013, 39) auprès de 433 personnes 
trans en Ontario, au Canada, conclut que « 77 % des personnes trans de 
plus de seize ans en Ontario ont déjà sérieusement songé à se suicider […]. 



140

Défaire le suicidisme

Une proportion très élevée (43 %) avait déjà tenté de se suicider. » L’équipe 
de Trans PULSE Canada a mené un projet de recherche pancanadien 
en 2020, collectant des données sur la population canadienne trans et 
non-binaire de plus de quatorze ans. L’étude incluait 2 873 répondant·es 
et montrait une fois de plus la forte prévalence de la suicidalité :  
« Une personne sur trois a envisagé de se suicider l’année précédente, et 
une sur vingt dit avoir tenté de se suicider l’année précédente » (Trans 
PULSE Canada 2020, 8). Ces statistiques nord-américaines sont assez 
représentatives de celles qui portent sur les populations LGBTQ dans 
d’autres contextes géographiques75. Les idéations suicidaires et les 
tentatives de suicide sont bel et bien plus fréquentes chez les personnes 
LGBTQ que dans le reste de la population. Cependant, les données 
quantitatives manquent pour déterminer si elles sont surreprésentées 
dans les taux de suicides complétés, car l’orientation sexuelle et l’identité 
de genre ne sont pas incluses dans les certificats de décès76 (Dyck 2015 ; 
McNeil, Ellis et Eccles 2017). S’il ne faut pas sous-estimer l’importance 
des idéations suicidaires et des tentatives de suicide, les données ne 
semblent pas appuyer la « panique morale » au sujet du suicide chez les 
jeunes et les jeunes personnes LGBTQ. Les statistiques indiquent que la 
plupart des suicides complétés en Amérique du Nord concernent des 
personnes de plus de quarante ans (Beattie et Devitt 2015 ; Canetto 1992 ; 
OMS 2014b ; Stefan 2016, Wray, Colen et Pescosolido 2011). Même si 
l’enjeu de la suicidalité des jeunes personnes LGBTQ est certainement 
sérieux, les jeunes sont sous-représenté·es dans les statistiques de 
suicides complétés, tandis que les adultes plus âgé·es sont surrepré
senté·es. Mon but ici est de mettre en garde contre les discours alarmistes 
qui évoquent une « épidémie » de suicides chez les jeunes personnes 
LGBTQ, car l’accent âgiste mis sur les morts tragiques des jeunes peut 
potentiellement éclipser les taux de suicide élevés chez les personnes 
plus âgées (Canetto 1992 ; Centre for Suicide Prevention 2020a). Cela dit, 
la suicidalité demeure avec raison une préoccupation majeure quand il 
s’agit des populations LGBTQ.

Après la mort d’Alcorn, l’activiste/chercheur Jake Pyne (2015, 
dernier paragraphe) a écrit : 

Leelah nous a demandé de réparer son monde. Nous 
n’avons pas pu le faire à temps. [...] « Ne soyez pas tristes », 
nous dit Leelah [...]. Mais il est trop tard pour cela. Nous 
sommes tristes, Leelah. Et beaucoup d’entre nous sommes 
en colère aussi. La mort de Leelah Alcorn est un signal 
de réveil appelant à cesser de réparer les jeunes trans, et 
à commencer à réparer leurs mondes brisés à la place. 



141

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

En tant qu’homme trans, bisexuel, détraqué, handicapé et suicidaire 
vivant dans une société qui cherche à « réparer » mon identité et ma 
corpomentalité au lieu de s’en prendre à l’hétérosexisme, au cisgenrisme, 
au validisme, au sanisme et au suicidisme, j’appuie entièrement l’appel 
à l’action politique et sociale de Pyne et sa critique des thérapies de 
conversion, qui pourraient pousser certaines personnes trans comme 
Leelah Alcorn à se suicider. Bien que je sois d’accord avec les activistes 
et chercheureuses des cercles queers et trans qui adhèrent au modèle de 
justice sociale de la suicidalité — lequel insiste sur les facteurs sociaux, 
culturels, politiques, médicaux, économiques, religieux et légaux 
influençant les idéations et les tentatives de suicide dans les commu-
nautés queers et trans —, et bien que j’applaudisse leurs contributions à 
nos communautés, je questionne aussi ce qui est en jeu dans l’adhésion 
sans réserve au script suicidiste préventionniste dont il est question dans 
le chapitre 1. Dénoncer l’hétérosexisme et le cisgenrisme pour éradiquer 
la suicidalité dans les communautés LGBTQ est une autre itération du 
discours préventionniste avancé par les autres modèles de la suicidalité, 
mais cette fois depuis un angle de justice sociale. Au lieu de dénoncer 
les problèmes potentiels des discours sur la suicidalité LGBTQ, et vu 
que je crois en la pertinence de ces études et de leurs impacts positifs, 
je voudrais poser les questions suivantes : qu’est-ce qui manque, qui 
est absent·e dans les conceptualisations de la suicidalité LGBTQ basées 
sur la justice sociale ? Qu’avons-nous à apprendre de ces absences ? 
Comment de nouvelles compréhensions de la suicidalité adoptant un 
cadre antisuicidiste pourraient-elles nous aider à éviter de reproduire 
des formes d’oppression envers les personnes suicidaires dans les cercles 
queers et trans ? 

Ce chapitre appelle à queeriser et à transer la suicidalité77. 
Contrairement aux travaux d’autres chercheureuses, qui disent queeriser 
le suicide mais qui limitent leurs analyses aux communautés queers et 
trans, ce chapitre entend aller un peu plus loin pour queeriser et transer 
le suicide dans un sens plus large, c’est-à-dire en queerisant et en transant 
les méthodes, théories, épistémologies et stratégies de prévention liées 
à la suicidalité. Queeriser signifie refuser les normes, l’assimilation et 
les jugements relatifs à ce qu’on considère comme (a)normal. Queeriser 
consiste à se réapproprier, à réencoder et à resignifier certains termes, 
identités, interprétations ou événements. Queeriser, c’est questionner, 
brouiller les frontières et réfuter les catégories binaires. D’une manière 
similaire à la transformation du nom queer en un verbe, queeriser (ou 
queerisant), le nom et l’adjectif trans est aussi utilisé comme un verbe : 
transer 78 (ou transant). Susan Stryker, Paisley Currah et Lisa Jean 
Moore (2008, 13) ont été les premières personnes à proposer d’élargir le 



142

Défaire le suicidisme

mot trans- avec un trait d’union pour étendre sa signification au-delà du 
sens lié aux catégories de sexe/genre. Leur texte appelle à transer les 
catégories et les frontières : « En bref, “transer” est une pratique qui a 
lieu à l’intérieur des espaces genrés, aussi bien qu’entre et à travers eux. 
C’est une pratique qui assemble le genre dans des structures contingentes 
d’association avec d’autres attributs de l’être corporel, et qui permet leur 
réassemblage. Il [nous] est devenu familier [...] de queeriser les choses ; 
comment pouvons-nous de même commencer à transer notre monde 
de manière critique ? » Comme la queerisation, le transement [transing] 
implique une transgression et une désobéissance vis-à-vis des sentiers 
normatifs et linéaires traditionnellement tracés pour nous. 

À mes yeux, queeriser et transer la suicidalité signifient 
permettre aux personnes suicidaires de changer les discours normatifs 
sur la suicidalité en se basant sur leurs propres perspectives, besoins et 
objectifs. Queeriser et transer la suicidalité brouillent les frontières entre 
les bonnes et les mauvaises décisions sur la vie et la mort, entre la ratio-
nalité et l’irrationalité de certaines actions, entre les affects et sentiments 
positifs et négatifs — y compris en remettant complètement en question 
l’utilité de ces catégories binaires. Queeriser et transer la suicidalité 
permettent de resignifier les sens négatifs qui lui sont automatique-
ment attribués pour que des récits différents puissent émerger. Qu’une 
position comme la mienne ne soit pas présentée dans la recherche sur 
la suicidalité est le signe que ces récits différents n’existent pas ou sont 
censurés (ou étouffés) dans l’espace public. Queeriser et transer la suici-
dalité offrent des voies de remplacement et des « imaginaires résistants » 
(Medina 2012) aux injustices et à la mort épistémiques auxquelles sont 
condamnées les personnes suicidaires. Queeriser et transer la suici-
dalité signifient aussi atténuer l’importance habituellement accordée 
à la sexualité et à l’identité de genre dans les recherches sur le suicide 
LGBTQ. Comme l’ont démontré de façon brillante quelques auteurices 
en suicidologie critique comme Rob Cover (2012, 2016a, 2016b, 2020), 
Katrina Jaworski (2014, 2015) et Katrina Roen (2019), même dans une 
perspective antihétérosexiste et anticisgenriste, le fait de (sur)associer 
continuellement les communautés LGBTQ à la suicidalité comporte le 
risque de piéger les personnes LGBTQ dans un discours pathologique 
avec des effets potentiellement performatifs et constitutifs. Comme  
l’indique avec justesse Jaworski (2014, 146), « l’accent mis sur les sexua-
lités [auxquelles j’ajouterais l’identité de genre] est normalisé quand il 
s’agit du suicide des jeunes queers [et trans] ». 

Dans ce chapitre, j’illustre le fait que les discours sur la suicidalité 
LGBTQ avancés par des activistes/chercheureuses antioppression adhé-
rant au modèle de justice sociale de la suicidalité peuvent être compris 



143

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

comme des formes de somatechnologies de vie, une terminologie utilisée 
dans mes recherches antérieures. Suivant les travaux de Michel Foucault, 
la définition des « technologies » par Teresa de Lauretis (1987, 40) comme 
comprenant « les discours institutionnalisés, les épistémologies et les 
pratiques critiques ainsi que les pratiques de la vie quotidienne » et les 
notions de « somatechniques » et de « somatechnologies » chez Nikki 
Sullivan (2007, 2009) et Susan Stryker (Stryker et Currah 2014, 187‒190), je 
conçois les dispositifs institutionnels, les politiques sociales, les lois, les 
pratiques, les théories et les discours gouvernant le suicide et sa préven-
tion comme des somatechnologies de vie construisant des sujets suici-
daires morts et vivants (Baril 2017). Comme le souligne Sullivan (2009 ; 
Sullivan et Murray 2009), les somatechniques impliquent que les corps 
sont intrinsèquement transformés et constitués par diverses formes 
de technologies. Autrement dit, les technologies ne sont pas imposées 
sur un corps préexistant ou utilisées par des sujets préexistants, mais 
les corps et les technologies sont toujours enchevêtrés. La notion de 
somatechniques brise les frontières entre les corps et les technologies, 
qu’elle interprète comme interdépendants. De plus, les somatech
nologies ne sont pas intrinsèquement oppressives ; elles peuvent aussi 
être libératrices, et de nouvelles formes de somatechnologies peuvent 
être déployées pour contrecarrer et résister à d’autres formes de 
somatechnologies. En somme, elles peuvent avoir des impacts positifs 
comme négatifs sur les groupes marginalisés. Comme je l’explique dans 
le chapitre 1, l’aspect normatif du système suicidiste, la contrainte à la 
vie de même que ses mécanismes variés, comme l’injonction à la vie et 
à la futurité, sont des éléments constitutifs de ces somatechnologies de 
vie. En effet, la contrainte à la vie n’est pas simplement le résultat d’un 
instinct de protection de la vie, mais quelque chose qui se forme à travers 
le biopouvoir et une large gamme de normes, de discours, de techniques, 
de lois et de pratiques — en somme, des technologies qui construisent la 
vie comme une chose qu’il faut protéger à tout prix79. Par conséquent, la 
contrainte de vivre et l’inintelligibilité du suicide sont encadrées par ces 
somatechnologies de vie et sont rarement reconnues ou questionnées. 
Des chercheureuses comme Ian Marsh (2010) et Katrina Jaworski (2014) 
ont démontré les aspects performatifs des discours sur la suicidalité, qui 
n’assument pas seulement des fonctions descriptives, mais construisent 
les sujets suicidaires. J’abonde dans le même sens lorsque je soutiens 
que ces sujets construits performativement sont aussi visés par des 
somatechnologies visant à les garder en vie. Incitées à vivre ou ramenées 
à la vie de force par les systèmes légaux, médicaux, institutionnels et 
sociaux, les subjectivités/corporéités suicidaires, qu’elles soient queers, 
trans, ou pas, sont construites comme des vies à préserver 80.



144

Défaire le suicidisme

En mobilisant librement un éventail d’outils conceptuels prove-
nant de la théorie queer, comme la logique du « futurisme reproductif » 
(Edelman 2004, 9), « l’injonction morale » au bonheur (Ahmed 2010, 35), 
« l’art queer de l’échec » (Halberstam  2011), « l’optimisme cruel » 
(Berlant 2011) et « l’injonction à rester en vie » (Cvetkovich 2012, 206), 
et en les appliquant au sujet de la suicidalité dans une perspective de 
suicidologie critique, je parviens à indiquer quelques-unes des limites 
de certains récits antioppression sur la suicidalité LGBTQ et à souligner 
la valeur heuristique sous-exploitée de concepts des théories queers et 
trans qui pourraient nous aider à penser la suicidalité différemment. 
Tout comme la pression à atteindre le bonheur que soulève Sara Ahmed, 
laquelle a des impacts négatifs accrus sur les communautés marginali-
sées, la contrainte à la vie entraîne des obstacles spécifiques dans les vies 
des groupes marginalisés, y compris les communautés LGBTQ. Comme 
je l’explore dans ce chapitre, les somatechnologies de vie instituées par 
certains discours sur la suicidalité LGBTQ représentent des formes 
d’optimisme cruel dans un système suicidiste, par leur promesse d’un 
meilleur avenir découlant d’interventions qui aggravent souvent la vie 
des sujets marginalisés.

Ce chapitre se divise en trois sections principales. La première 
cherche à présenter les discours académiques et activistes antioppression 
sur la suicidalité LGBTQ, en portant une attention particulière à la suici-
dalité trans, étant donné que les recherches sur les communautés LGBTQ 
tendent trop souvent à utiliser le T comme faire-valoir en effaçant sa 
spécificité (Namaste 2000 ; Serano 2007). Après avoir analysé la manière 
dont ces discours constituent des somatechnologies de vie dans un 
système suicidiste, je me tourne dans la deuxième section vers certaines 
voix radicales qui refusent de s’appuyer uniquement sur les pratiques 
de prévention et qui ont été avancées par des groupes et organisations 
trans travaillant avec des individus trans suicidaires. L’examen de leurs 
arguments, en opposition aux « sauvetages » non consentis, montre à 
quel point il nous faut repenser (ou queeriser et transer) notre approche 
de la suicidalité, particulièrement en ce qui concerne les communautés 
marginalisées qui subissent davantage les impacts négatifs des stratégies 
de prévention coercitives. Cependant, comme je le démontre, même 
ces initiatives innovatrices ne font pas la promotion de droits positifs 
pour les personnes suicidaires. Dans la troisième section, je propose de 
queeriser et de transer la suicidalité en mobilisant des outils conceptuels 
queers, montrant comment leur potentiel reste sous-utilisé dans les 
discussions sur la suicidalité.



145

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

2.1. Les discours  
sur la suicidalité LGBTQ comme 

somatechnologies de vie 
Ambrose Kirby, un activiste communautaire qui s’intéresse aux inter-
sections entre le cisgenrisme et le validisme, illustre la position adoptée 
par beaucoup d’activistes/chercheureuses dans les mouvements/champs 
d’études queers et trans concernant la suicidalité. Comme l’explique 
Kirby (2014, 174‒175) :

En tant que personnes trans, nous nous faisons dire de 
façon disproportionnée que quelque chose ne va pas 
avec nous. Et la plupart d’entre nous finissons par entrer 
en relation avec la psychiatrie. Quand les chiffres sont 
si élevés, c’est qu’il y a quelque chose d’extrêmement 
préoccupant. Que le suicide soit une option à ce point 
viable n’est pas seulement triste ou tragique ; c’est le signe 
d’un problème politique et social plus large. Comme les 
jeunes autochtones, les personnes trans ne sont pas nées 
en voulant mourir — nous vivons dans un monde qui 
résiste activement à notre existence et cherche à nous 
contrôler et à nous contenir. Nous n’avons pas besoin 
de la psychiatrie, mais de la solidarité et de la justice. 
Nous avons besoin d’espace pour vivre. 

Je suis d’accord qu’il est absolument nécessaire de créer de meilleures 
conditions de vie pour les personnes trans afin de réduire la suicidalité 
dans les communautés trans, mais contrairement à Kirby, j’affirme dans 
ce chapitre que le suicide n’est pas considéré comme une option viable par 
la plupart des personnes LGBTQ ou par les organisations, activistes ou 
chercheureuses LGBTQ, qui soutiennent fortement la prévention. Dans la 
documentation scientifique et non scientifique sur la suicidalité LGBTQ, 
les activistes/chercheureuses identifient les oppressions hétérosexistes 
et cisgenristes comme coupables des taux de suicidalité élevés dans 
les communautés LGBTQ et cherchent à prévenir la suicidalité par des 
changements sociopolitiques. En réaction au modèle médical de la suici-
dalité, qui identifiait historiquement l’orientation sexuelle et l’identité de 
genre comme des facteurs de risque de la suicidalité, plusieurs équipes 
de recherche adoptent aujourd’hui d’autres modèles pour expliquer la 
suicidalité LGBTQ, y compris le modèle social et le modèle de santé 
publique. Certaines équipes s’appuient sur les déterminants sociaux de la 
santé pour expliquer les taux élevés d’idéations suicidaires et de tentatives 



146

Défaire le suicidisme

de suicide, utilisant la théorie du stress minoritaire (King et al. 2018 ; 
Seelman et al. 2017 ; Trujillo et al. 2017). D’autres équipes de recherche 
adoptent une approche plus politique en utilisant le modèle de justice 
sociale de la suicidalité pour illustrer la manière dont l’hétérosexisme 
et le cisgenrisme affectent les communautés LGBTQ et dont les niveaux 
de suicidalité élevés ne peuvent être contrés qu’avec des changements 
sociaux, politiques, légaux et culturels (Bauer et al. 2015 ; Dyck 2015 ; 
McDermott et Roen 2016). Bauer et ses collègues (2013) identifient une 
série de mesures conçues pour réduire certains des facteurs pouvant 
augmenter la suicidalité des personnes trans — à savoir des formes de 
violence, d’effacement, de stigmatisation et d’exclusion. L’adoption d’une 
perspective de justice sociale chez les activistes/chercheureuses queers 
et trans qui examinent la suicidalité est devenue le nouvel étalon-or. Les 
pages qui suivent présentent une sélection d’activistes et de chercheu-
reuses ayant écrit sur la suicidalité queer ou trans depuis le début des 
années 2000 jusqu’à aujourd’hui et de textes publiés dans des livres sur 
les enjeux LGBTQ, la suicidalité, ou les deux. Je les présente en ordre 
chronologique pour montrer que, malgré une littérature croissante qui 
critique l’angle réductionniste sous lequel les personnes LGBTQ sont vues 
comme une population « à risque », soulevant les conséquences négatives 
de ces discours de risque sur les individus LGBTQ81, certain·es activistes et  
chercheureuses rejettent cette littérature critique et continuent d’adopter 
un discours sur le risque où l’hétérosexisme et le cisgenrisme, parmi 
d’autres oppressions, sont vus comme les seules causes, ou les causes 
primaires, de la suicidalité.

Le livre Mort ou fif, la face cachée du suicide chez les garçons, des 
chercheurs Michel Dorais et Simon L. Lajeunesse (2004), est un bon 
exemple des réflexions sur la suicidalité et les enjeux queers. Les auteurs 
présentent les systèmes oppressifs tels que l’hétérosexisme comme une 
forme de « cancer social » (14) menant à des taux de suicidalité plus 
élevés chez les personnes queers : « Ils ont souffert d’un cancer social 
méconnu mais combien destructeur, qui amène l’individu à ne plus 
croire ni en lui-même ni en les autres et à perdre toute envie de vivre : 
l’intolérance » (14). Comme Kirby, Dorais et Lajeunesse (80) soulignent 
que les suicides queers matérialisent l’animosité, la violence, les abus 
et l’effacement imposés aux sujets queers :

Leur suicide, complété ou non, est le châtiment qu’ils 
s’infligent en raison de la honte qu’ils éprouvent ou qu’on 
leur fait ressentir de « ne pas être comme les autres ». Le 
suicide chez les jeunes homosexuels ou bisexuels est la 
conséquence directe et prévisible de l’absence de place 



147

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

qu’ils ont dans notre société. Tout, ou presque, concourt 
à leur passer le même message : on préférerait qu’ils 
n’existent pas. Certains d’entre eux ne comprennent que 
trop bien le message…

La suicidalité est conceptualisée comme une forme d’oppression 
intériorisée devant être éradiquée à l’aide de remèdes systémiques. 
Ces auteurs adhèrent sans réserve au script suicidiste préventionniste 
dont je traite dans le chapitre 1. Dorais et Lajeunesse soutiennent que 
« presque tout reste à faire pour améliorer le sort de ces jeunes et prévenir 
ainsi les tentatives de suicide » (103). Même si j’admire beaucoup le 
travail important de Dorais sur les enjeux queers au Québec et même 
si je reconnais qu’il a écrit cet ouvrage il y a plus de vingt ans, j’estime 
que les discours et les stratégies sur la suicidalité qu’il propose sont 
des formes de somatechnologies de vie visant à maintenir les sujets 
suicidaires en vie à tout prix. Ces discours sont assez représentatifs 
de ceux qu’on retrouve encore aujourd’hui expliquant la suicidalité 
par l’hétérosexisme et le cisgenrisme. Permettez-moi d’être clair : le 
problème de ces interprétations n’est pas qu’elles insistent sur le rôle clé 
de ces systèmes oppressifs dans la suicidalité LGBTQ, mais bien qu’elles 
adoptent une position causale expliquant la suicidalité par un facteur 
unidimensionnel : l’hétérosexisme et/ou le cisgenrisme.

Kate Bornstein (elle/iel82), auteurice, activiste et artiste trans, a 
écrit un livre consacré à la suicidalité, Hello, monde cruel : 101 alternatives 
au suicide pour les ados, les freaks et autres rebelles, en 2006. Ce livre a été 
le premier à proposer le slogan désormais célèbre « ça ira mieux » [It 
gets better] en lien avec la suicidalité LGBTQ83. Quoique le titre du livre 
suggère qu’il s’adresse aux jeunes, les choix de substitution au suicide 
qu’il propose pourraient s’appliquer aux adultes aussi ; c’est pourquoi 
j’ai choisi de l’analyser ici, même si mon livre se penche exclusivement 
sur les adultes. Mon examen de son ouvrage ne critique pas ses contri-
butions inestimables à nos communautés queers et trans ; je cherche 
plutôt à mettre le doigt sur un certain nombre d’héritages invisibles 
concernant les personnes suicidaires. Dans ce livre, Bornstein n’essaie 
pas de convaincre son lectorat que le suicide est un mauvais choix, 
mais propose plutôt des solutions pour contrer le désir de mourir. Or, 
malgré l’avertissement dans les premières pages qui dit ne pas présenter 
le suicide comme un mauvais choix, dans le reste du livre, Bornstein 
présente implicitement le suicide comme une chose à éviter ou comme 
une non-possibilité, proposant plus d’une centaine d’options autres que 
la mort. Bornstein (2006, 84) répète à plusieurs endroits que les idéations 
suicidaires sont normales : « Au fil du temps, j’ai appris que l’envie de 



148

Défaire le suicidisme

me suicider n’était ni mauvaise ni néfaste. » Toutefois, je suggère qu’en 
présentant le suicide comme une solution non viable et en exhortant les 
sujets suicidaires à tout faire pour éviter de se tuer, Bornstein reproduit la 
dynamique de silenciation dont je traite dans le chapitre 1. Effectivement, 
alors que de plus en plus de chercheureuses soutiennent, comme le 
fait Bornstein dans son livre, qu’il faut dépathologiser les idéations 
suicidaires et les tentatives de suicide et promouvoir les conversations 
honnêtes à propos de la suicidalité, cette dépathologisation et ces 
conversations sur la suicidalité s’accompagnent simultanément d’une 
forme subtile de condamnation du suicide. Comme Bornstein, plusieurs 
chercheureuses montrent une attitude paradoxale similaire, y compris 
Elizabeth McDermott et Katrina Roen, qui réussissent brillamment à 
dépathologiser les idéations suicidaires et les atteintes auto-infligées dans 
leur livre de 2016, Queer Youth, Suicide and Self-Harm: Troubled Subjects, 
Troubling Norms, mais qui persistent à refuser le suicide comme option 
valable. Dans de tels discours le suicide est souvent présenté comme un 
geste négatif de violence tournée contre soi-même :

Et de plus en plus d’ados finissent par avoir recours à la 
violence contre eux·elles-mêmes ou contre les autres.  
Les voilà, les freaks de la classe qui, après des années 
de harcèlement, de solitude, de rejet et d’humiliation, 
réagissent avec la même violence que celle avec laquelle 
on les a traité·es. Des outsiders ont contre-attaqué violem-
ment et de manière inexcusable, par exemple lors de la 
fusillade dans les lycées de Columbine et de Parkland ou 
contre le Pentagone et les tours du World Trade Center. En 
ne laissant aucun autre choix aux outsiders dans ce monde, 
la culture du harcèlement crée son autodestruction 
(Bornstein 2006, 59).

Il est intéressant de noter que Bornstein ne présente pas seulement le 
suicide comme un geste autodestructeur, mais établit aussi des liens 
avec d’autres formes de meurtre, comme les tueries de masse. Elle n’est 
pas la seule personne ayant souligné des similitudes entre le suicide 
et le meurtre (voir, par exemple, Kalish et Kimmel 2010 ; McCloskey 
et Ammerman 2018). Je crois que cet alignement entre le suicide et 
le meurtre, présentés comme deux formes de violence sur un même 
continuum, l’une tournée contre soi-même et l’autre tournée contre les 
autres, est préjudiciable, car il nourrit des idées fausses et des préjugés 
sur les personnes suicidaires (par exemple : impulsivité, irrationalité, 
égoïsme ou dangerosité), ce qui mène à encore plus de stigmatisation et 



149

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

de surveillance visant à contrôler ces individus « dangereux ». Ce discours 
sur le risque, le danger et la violence entourant le suicide nourrit le régime 
suicidiste, qui s’efforce de justifier des formes d’incarcération et des 
traitements inhumains infligés aux personnes suicidaires sous prétexte 
qu’elles sont incontrôlables. Bref, s’iel offre des conseils inestimables aux 
personnes suicidaires qui veulent faire face à leurs idéations suicidaires 
à travers une approche de réduction des risques, Bornstein présente 
malgré tout le suicide (et donc les personnes suicidaires) sous un jour 
négatif. Par conséquent, à travers son exhortation à tout essayer sauf le 
suicide, son livre 101 alternatives au suicide agit comme une puissante 
somatechnologie de vie.

Dans un chapitre sur la suicidalité LGBTQ dans un ouvrage de 
suicidologie critique, Vikki Reynolds (2016) situe son travail au sein du 
modèle de justice sociale de la suicidalité, et croit que suicide est un 
terme trompeur, car il occulte le fait que les suicides sont des formes de 
meurtre fondées sur la haine. Comme d’autres auteurices que j’aborde 
ici, Reynolds (2016, 184) présente le suicide comme une forme de 
violence destructive tournée contre soi-même et dépeint la suicidalité 
comme une intériorisation du désir qu’a la société de se débarrasser des 
sujets indésirables, comme les personnes LGBTQ : « Comme agent·es 
de changement, je crois que nous devons faire “appartenir” les gens 
à qui la haine dicte qu’ils n’appartiennent pas à ce monde, et aussi 
contribuer à rendre justice à ces gens et à nous toustes. [...] L’injustice 
sociale, la haine, la stigmatisation et l’oppression créent les conditions 
de possibilité des horreurs du suicide. » Une fois de plus, après avoir 
présenté le suicide comme le résultat de systèmes oppressifs et suggéré 
que les populations LGBTQ sont particulièrement à risque et vulnérables, 
Reynolds utilise une terminologie négative (par exemple « horreurs du 
suicide ») qui présente la suicidalité comme unilatéralement négative. En 
invitant les activistes/chercheureuses à mobiliser leur énergie collective 
pour transformer les contextes sociaux, politiques, légaux, culturels et 
économiques où vivent les personnes suicidaires, et ce, afin d’éradiquer 
la suicidalité, son discours est une somatechnologie de vie exhortant 
les individus suicidaires à rester en vie en attendant qu’une révolution 
sociopolitique crée un monde meilleur. 

Dans une optique similaire, Kai Cheng Thom, une célèbre acti-
viste, écrivaine et travailleuse sociale canadienne, propose une révolution 
sociale pour abolir la suicidalité. Thom a publié de nombreux textes 
qui abordent la suicidalité des groupes marginalisés, particulièrement 
des femmes trans racisées. L’importance de ses écrits sur la suicidalité 
justifie que je les aborde en détail dans ce chapitre. La contribution de 
Thom à l’amélioration des vies des communautés trans et racisées est 



150

Défaire le suicidisme

certes inestimable, toutefois j’estime qu’à l’instar des autres auteurices 
que je présente dans cette section, sa position sur la suicidalité s’ancre 
dans une logique de la contrainte à la vie. Elle contribue ainsi, possible-
ment involontairement, à une plus grande marginalisation des sujets 
suicidaires. Pour les fins de cette analyse, je me concentre sur son livre 
de 2019, I Hope We Choose Love: A Trans Girl’s Notes from the End of the 
World, et sur son billet de 2015 sur le blog Everyday Feminism, intitulé  
« 8 Tips for Trans Women of Color Who Are Considering Suicide ».

Dans I Hope We Choose Love, Thom consacre quatre chapitres 
à la suicidalité. Révélant sa propre relation complexe à la suicidalité 
en tant que femme trans racisée, Thom fait un retour critique sur 
ses propres discours antérieurs sur la suicidalité et sur l’évolution de 
ses pensées, passant d’une forme de résignation et d’acceptation à 
un refus radical de la suicidalité. Comme d’autres auteurices dont je 
traite ici, Thom (2019, 142) insiste sur le fait que, pour les commu-
nautés marginalisées, « ce monde est un lieu terrible et douloureux où 
vivre », et suggère que ce sont ces « environnements sociaux qui nous 
rendent suicidaires » (39). Cet ouvrage inclut un essai datant de 2014 
dans lequel elle commentait la mort par suicide de Robin Williams, 
un texte vis-à-vis duquel elle prend maintenant une distance radicale. 
Cet ancien texte proposait une conversation nuancée sur la « réalité 
complexe du suicide » (37) et exprimait le besoin de mieux soutenir les 
voix des personnes suicidaires, trop souvent effacées par les personnes 
vivantes à travers les formes de sanisme et les interprétations de la 
suicidalité qu’elles imposent aux personnes suicidaires après leur mort. 
Thom dénonçait le fait qu’on présente les personnes suicidaires comme 
« anormales » et « folles » (38) et questionnait l’envie profonde qu’a la 
société de les guérir. Sans affirmer explicitement, comme je le fais ici, 
qu’il faut soutenir les personnes suicidaires, elle insistait sur le fait qu’il 
faut cesser d’individualiser, de pathologiser et de réduire la suicidalité à 
une maladie mentale, invitant ses lecteurices à respecter les décisions 
des personnes suicidaires (39) :

Continuons donc à raconter des histoires sur le suicide — 
mais au lieu de saisir les histoires des autres pour leur 
imposer une compréhension préconçue, écoutons leur 
complexité, leur tension et le désordre horriblement 
humain qu’elles portent. Écoutons-les donc toustes, en 
acceptant que nous ne pourrons jamais entièrement 
comprendre les forces qui poussent une personne à 
vivre ou à mourir. Honorons et respectons les choix des 
personnes qui luttent et de celles qui sont désormais 



151

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

passées au-delà de la lutte — même si ces choix les ont 
entraînées loin de nous. Et continuons à travailler, 
à écouter, à aimer, à rire [...] dans l’espoir qu’un jour 
personne ne devra plus jamais faire ces choix.

Comme l’illustre ce passage, même si l’objectif final de Thom était alors 
d’améliorer les structures politiques et sociales qui créent et qui accen-
tuent la suicidalité des groupes marginalisés, elle appelait à accepter le 
« choix » en regard de la mort au lieu d’imposer nos visions aux personnes 
suicidaires décédées, une position partageant des ressemblances avec 
celle que je défends dans Défaire le suicidisme. Un an après avoir publié 
son essai de 2014, Thom publie un billet de blog donnant un aperçu de 
la position qu’elle adoptera plus tard — insistant sur le soutien, l’amour et 
l’espoir des personnes suicidaires et sur la nécessité de ne pas les aban-
donner dans une société qui tente de s’en débarrasser. Thom (2015, § 14) 
demande : « Où peut-on trouver de l’espoir dans un monde qui essaie 
de nous tuer ? » Elle pointe du doigt le « monde brisé » sexiste, raciste, 
cisgenriste et validiste où nous vivons, qui rend les femmes trans raci-
sées « plus à risque que la population générale » (§ 24) sur le plan de la 
suicidalité et de la santé mentale. Dans un cri du cœur poignant, elle 
exhorte les femmes trans racisées à rester en vie car elles ont besoin de 
s’entraider pour survivre dans un contexte si hostile. Le reste du texte 
est consacré à partager huit conseils pour rester en vie. 

Ce tournant vers le soin, l’amour, le soutien et l’espoir est au cœur 
du chapitre « Stop Letting Trans Girls Kill Ourselves », où Thom (2019) 
critique sa position initiale sur le suicide. Elle questionne sa perspective 
précédente et les effets de celle-ci sur les communautés trans, et elle 
aborde ce qu’elle appelle un « thème récurrent » dans les communautés 
LGBTQ au sujet du soutien au suicide (42) :

J’ai remarqué un thème récurrent qu’articulent aussi bien 
les individus suicidaires que certaines des communautés 
qui les entourent, que je trouve effrayant et perturbant : 
l’idée que le suicide serait un geste d’agentivité person-
nelle que « la communauté » devrait soutenir et défendre. 
Par exemple, si une fille trans veut se tuer, qu’elle y a bien 
pensé, qu’elle dit ne voir aucune autre option et que telle 
est sa décision, alors nous devrions nous abstenir d’inter-
venir d’une quelconque manière. Et que si elle demande 
de l’aide pour rendre son plan de suicide plus efficace, 
moins douloureux ou plus plaisant esthétiquement, alors 
nous devrions lui fournir cette aide.



152

Défaire le suicidisme

Ayant étudié en profondeur la littérature existante en anglais et en fran-
çais sur le suicide LGBTQ, je n’ai pas rencontré cette tendance qu’identifie 
Thom dans les articles scientifiques ou la littérature grise LGBTQ.  
À quelques exceptions près, comme dans les travaux de Bee Scherer (2020), 
dont je traite brièvement dans la prochaine section, ou encore dans 
ceux de T. Anansi Wilson (2016) que j’ai abordés dans le chapitre 1,  
je n’ai trouvé aucun·e autre activiste/chercheureuse dans les cercles LGBTQ qui 
ait publiquement défendu le suicide comme un choix radical possible ou qui 
ait proposé de soutenir activement les personnes suicidaires pour les aider à 
poursuivre leur quête de mort, comme je le propose dans ce livre. Comme je 
le démontre dans Défaire le suicidisme, tandis que beaucoup d’auteurices 
écrivant notamment sur les communautés queers et trans insistent sur 
l’importance de déstigmatiser les conversations sur la suicidalité et même 
de dénoncer les traitements discriminatoires réservés aux personnes 
suicidaires (par exemple : Piepzna-Samarasinha 2018 ; Wright 2018), 
personne ne semble défendre la position que décrit Thom. 

Thom (2019, 45) préconise une approche interventionniste forte, 
fondée sur l’espoir et l’amour, pour empêcher les gens d’accomplir leur 
suicide : 

Ce n’est pas une chose [continuer à aider] en 
laquelle on m’a appris à croire dans la communauté 
queer — que l’amour et le soin peuvent impliquer de 
suivre une personne, même après qu’elle nous a reje-
té·e. Cela pourrait vouloir dire de continuer de cher-
cher à rejoindre une personne après avoir échoué, 
puis de la contacter encore et d’échouer, encore et 
encore. Cet abandon et ce rejet par une personne 
souffrante [...] peuvent être pour elle une manière 
de découvrir à quel point certaines personnes sont 
prêtes à travailler dur pour l’aider non seulement à 
rester en vie, mais à changer sa vie pour le mieux.

Les somatechnologies de vie à l’œuvre dans le livre de Thom sur le 
suicide peuvent être comprises comme faisant partie de la contrainte 
à la vie, la composante normative du système suicidiste, opérant par le 
biais d’une série d’injonctions sociales, politiques et morales, comme 
l’injonction à la vie et à la futurité. Thom (2019, 46) exhorte les gens à 
« ne jamais cesser d’essayer, ne jamais cesser de se soucier, ne jamais 
cesser d’aimer » et compte sur le fait que les choses s’amélioreront pour 
ses sœurs et elle. Grâce au pouvoir de l’amour et de l’optimisme, elle 
croit « que les choses iront mieux et que nous vivrons des vies longues 



153

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

et heureuses » (142). À l’instar de la lettre de suicide d’Alcorn, la pers-
pective de Thom défend l’investissement de temps et de ressources 
considérables dans la transformation sociale. Même si je ne saurais 
être plus d’accord, je veux aussi insister sur le fait qu’Alcorn demande 
de respecter sa décision et ses raisons — une demande qui reste trop 
souvent inintelligible ou occultée dans les cercles queers et trans, et 
qui ne se traduit pas en soutien concret, comme on le voit dans les 
travaux de Thom, qui semble rejeter un tel soutien. Même si Alcorn 
nous a demandé de « réparer la société », elle ne nous a pas demandé 
de la forcer à rester en vie alors que nous menons une révolution pour 
le changement social. 

Avant d’approfondir mes critiques des somatechnologies 
de vie intégrées dans les discours sur la suicidalité LGBTQ, je 
voudrais emprunter les paroles de l’activiste Leah Lakshmi Piepzna-
Samarasinha (2018, 235), qui travaille sur la justice transformatrice 
à l’intersection des perspectives queers, trans, antiracistes et anti
validistes : « Et si certaines choses ne pouvaient pas être réparées ? 
[...] Croire que certaines choses ne peuvent tout simplement pas être 
guéries est un anathème pour la plupart des gens, radicaux ou pas. 
Nous croyons qu’avec assez d’amour et de merveilleuses techniques 
et prières, tout peut se transformer. Mais se pourrait-il que certaines 
choses ne le puissent pas ? » C’est dans cette perspective pragmatique 
et réaliste que j’aborde la suicidalité. Dans un monde idéal, personne 
ne voudrait mourir ou se faire du mal à cause de systèmes oppressifs, 
et je m’accorde sur ce point avec Thom et beaucoup d’autres auteurices 
dont je traite dans ce chapitre. Mais nous ne vivons pas, et ne vivrons 
peut-être jamais, dans un tel monde. Entre-temps, nous devons trouver 
des solutions plus efficaces que d’attendre la révolution car, comme le 
remarque Piepzna-Samarasinha (2018), se battre pour changer le monde 
ne nous amène pas magiquement à se sentir moins suicidaires — à tout le 
moins, ce n’est pas mon cas ni celui de toutes les personnes suicidaires 
que je connais. Évidemment, les solidarités et les amitiés vécues dans 
l’activisme peuvent nous aider à briser l’isolement, nous aider à vivre 
avec nos traumatismes ou nous donner assez de force pour affronter 
un monde aride. Mais pour certaines personnes, ces relations sociales 
ne sont pas suffisantes pour éradiquer le désir ou le besoin de mourir. 
Si nous voulons rendre le monde responsable vis-à-vis des personnes 
queers, trans et d’autres groupes marginalisés, nous devons faire le 
même travail pour les personnes suicidaires — une tâche qui n’a pas 
encore été accomplie dans les cercles queers et trans. Pour commencer 
ce travail, les quatre sous-sections qui suivent proposent des critiques 
des discours sur la suicidalité LGBTQ. 



154

Défaire le suicidisme

2.1.1. Les stéréotypes  
sur les personnes LGBTQ suicidaires 

Les chercheuses Audrey Bryan et Paula Mayock (2017, 66) montrent 
comment les recherches sur la suicidalité LGBTQ, malgré leurs meil-
leures intentions visant à identifier les structures sociales contribuant 
à la suicidalité, adoptent paradoxalement un certain « consensus sur le 
suicide » au sujet des populations dites à risque, comme les personnes 
LGBTQ. Ces deux autrices ne contestent pas seulement les statistiques 
sur les suicides LGBTQ qu’utilisent régulièrement les activistes/chercheu-
reuses pour dénoncer les facteurs systémiques en jeu dans la suicidalité, 
mais elles soutiennent aussi que ces statistiques contribuent à présenter 
les individus LGBTQ comme des victimes vulnérables. La représentation 
stéréotypée des personnes LGBTQ par rapport à la suicidalité peut avoir 
des conséquences préjudiciables. En effet, présenter les personnes 
LGBTQ comme vulnérables au lieu de se concentrer sur les systèmes 
hétérosexiste et cisgenriste peut produire de la vulnérabilité chez ces 
sujets, comme l’ont démontré des suicidologues critiques comme 
Cover (2012, 2016a, 2020), Jaworski (2014), McDermott et Roen (2016) et 
Roen (2019). Quand les concepts de désespoir, de solitude, de victime, de 
souffrance, de douleur, d’isolement, de misère et de stress minoritaire 
sont associés aux personnes LGBTQ, il reste peu de place pour concep-
tualiser d’autres caractéristiques de ces identités, comme la résilience, 
les stratégies d’adaptation ou la solidarité.

En plus de réitérer des stéréotypes associés aux personnes 
LGBTQ, ces discours explicatifs de la suicidalité LGBTQ tendent à repro-
duire certaines formes de violence hétérosexiste et cisgenriste, comme 
de réduire les personnes LGBQ à leur sexualité et les personnes trans 
à leur transitude. Les personnes membres des communautés queers et 
trans sont souvent réduites à un aspect unidimensionnel de leur identité 
sur la base des normes et structures dominantes — à savoir leur identité 
sexuelle et genrée —, effaçant ainsi la complexité de leurs identités et 
leurs expériences à l’intersection de plusieurs oppressions. Interpréter 
la suicidalité queer et trans à travers le prisme de l’hétérosexisme et 
du cisgenrisme se base donc sur une lecture non intersectionnelle des 
identités et des oppressions. En effet, même si les personnes queers 
et trans peuvent subir de la violence à cause de leur sexualité et leur 
identité de genre, les difficultés qui influencent le plus puissamment leur 
suicidalité peuvent être liées à des discriminations racistes, colonialistes, 
classistes, validistes ou âgistes. Qui plus est, les individus suicidaires 
queers et trans appartenant à des groupes plus privilégiés peuvent aussi 
subir une violence systémique limitée (la blancheur et d’autres privilèges 



155

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

atténuent la violence hétérosexiste et cisgenriste), auquel cas leur désir 
de mort peut entièrement s’expliquer par d’autres facteurs. Par ailleurs, 
le rôle du suicidisme est un facteur crucial apparemment oublié dans 
la suicidalité queer et trans. Quand des activistes/chercheureuses qui 
adhèrent au modèle de justice sociale de la suicidalité insistent sur le fait 
que les personnes LGBTQ restent silencieuses et ne contactent personne 
à cause de l’hétérosexisme et du cisgenrisme des services de prévention 
du suicide, et lorsqu’iels interprètent la crainte qu’ont les personnes 
LGBTQ de parler comme résultant du fait qu’elles ne correspondent 
pas aux normes sexuelles ou de genre, ces activistes/chercheureuses 
négligent le fait que ces formes d’autosilenciation et d’étouffement testi-
monial peuvent parfois être davantage liées à l’oppression suicidiste qu’à 
l’hétérosexisme ou au cisgenrisme. Réduire la suicidalité des personnes 
queers et trans à leur queeritude ou à leur transitude n’efface pas seule-
ment une bonne partie de leurs vies et de leurs identités, mais fournit 
une explication unidimensionnelle à un phénomène multidimensionnel. 

2.1.2. Les explications  
simplistes de la suicidalité LGBTQ 

Dans l’esprit de Cover (2016b, 97), qui critique le « portrait simpliste 
de “l’oppression”, lequel aborde de manière problématique le suicide 
à partir d’une causalité unique et linéaire (même si elle est sociale) », 
je crois que les discours qui se basent sur l’idée que la haine tue, qu’il 
s’agisse d’une violence hétérosexiste, cisgenriste, colonialiste, raciste 
ou validiste, utilisent des explications réductrices de la suicidalité, qui 
n’ont pas été remises en question. Comme le démontrent d’autres auteu-
rices, la plupart des personnes LGBTQ ne sont pas suicidaires (Bryan et 
Mayock 2017 ; Cover 2020). Ainsi, en se concentrant sur les dimensions 
sociopolitiques de la suicidalité queer et trans, ces discours tendent à 
négliger la complexité inhérente à la suicidalité. Alors que les struc-
tures sociales, politiques, économiques, légales et normatives peuvent 
jouer des rôles importants dans l’état émotionnel et psychologique d’un 
individu, les structures sociales ne peuvent entièrement expliquer la 
suicidalité. Si c’était le cas, la grande majorité des personnes queers et 
trans seraient suicidaires. Ainsi, des raisons individuelles et subjectives 
(liées néanmoins à des structures sociales) mènent certaines personnes 
à songer au suicide plus que d’autres. En somme, identifier les systèmes 
hétérosexiste et cisgenriste comme seules causes ou causes principales 
du suicide est réducteur et néglige d’autres facteurs. Comme l’indique 
le chercheur Jack Halberstam dans son analyse critique de la campagne 
It Gets Better, « le simple fait qu’un adolescent est gay et qu’il s’enlève 



156

Défaire le suicidisme

la vie ne signifie pas qu’il s’est tué parce qu’il était gay » (2010). L’étude 
de Bryan et Mayock (2017, 73) montre que beaucoup de tentatives de 
suicide chez les personnes LGBTQ ne sont pas liées à la sexualité ou à 
l’identité de genre :

Les données de l’enquête révèlent que moins de la moitié 
(46,7 %) des personnes qui ont tenté de se suicider à au 
moins une occasion sentaient que leur première tenta-
tive de suicide était liée de manière directe ou principale 
(« très liée » ou « liée en grande partie ») à leur identifi-
cation LGBT (n = 92). Cela suggère l’implication d’une 
constellation complexe de facteurs, incluant souvent 
l’identification LGBT d’une personne, sans s’y limiter. 

En somme, tandis que l’hétérosexisme et le cisgenrisme peuvent 
déclencher des idéations suicidaires, la majorité des personnes queers 
ou trans ne se suicident pas et ne tentent pas de le faire ; interpréter 
leur suicidalité comme étant causée par des structures et des idéologies 
oppressives néglige donc la complexité de ce phénomène multifactoriel. 
Cette interprétation est également le résultat d’une analyse non inter
sectionnelle des identités et des oppressions. Ces faits nous invitent 
à user de prudence dans nos conclusions et à élargir nos manières 
de penser la suicidalité, ainsi que les stratégies et recommandations 
d’interventions à son égard.

2.1.3. Les solutions incomplètes  
pour aider les personnes suicidaires 

Les activistes/chercheureuses qui adhèrent au modèle de justice sociale 
comprennent souvent la suicidalité comme une réaction « horrible » 
à l’oppression. Une des conséquences de cette focale sur l’oppression 
est que les recommandations qui en résultent se basent principale-
ment, voire entièrement, sur l’éradication ou la « résistance à la haine,  
la pratique de la solidarité et la transformation de la société pour qu’elle 
soit inclusive » des personnes LGBTQ (Reynolds 2016, 184). Je donne ici 
trois exemples de recommandations centrées sur l’identité LGBTQ et 
l’hétérosexisme/cisgenrisme au lieu de la suicidalité elle-même et du 
suicidisme. Premièrement, tandis que Bauer et ses collègues (2015, 12) 
font preuve de nuance dans leur conceptualisation de la suicidalité 
trans et évitent l’erreur de fournir une explication causale basée sur le 
cisgenrisme et la cisnormativité, iels insistent toutefois sur l’importance 
d’agir sur ce qu’iels appellent les « facteurs susceptibles d’intervention » 



157

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

[intervenable factors] dans la suicidalité trans : « Nos découvertes four-
nissent des données probantes montrant que l’inclusion sociale (soutien 
social, soutien des parents spécifique au genre, documents d’identité), la 
protection contre la transphobie (violence interpersonnelle) et les tran-
sitions médicales peuvent avoir des effets potentiellement considérables 
sur les taux élevés d’idéations suicidaires et de tentatives de suicide dans 
les communautés trans. » La même équipe présente des statistiques 
projetées de réduction des idéations suicidaires et des tentatives de 
suicide si les personnes trans étaient, par exemple, moins ciblées par 
la violence administrative (à travers les documents officiels d’identi
fication) ou par la violence cisgenriste, ou si elles avaient accès à des 
soins de santé ou à un soutien social transaffirmatifs. Deuxièmement, 
le chapitre « Quelques pistes de prévention » du livre de Dorais et 
Lajeunesse (2004, 71‒80) offre des recommandations pour la prévention 
du suicide en trois axes : (1) offrir un soutien accru pour briser l’isole-
ment des personnes queers, (2) en finir avec la honte des personnes 
queers en défendant des droits égaux et une reconnaissance sociale, 
et (3) contrecarrer la stigmatisation des identités queers en célébrant 
la diversité. Troisièmement, un autre exemple provient d’un rapport 
issu d’un sommet sur le suicide chez les jeunes LGBTQ (Dyck 2015). Il 
est frappant que l’intégralité ou presque de ses vingt recommandations 
se concentrent sur les enjeux LGBTQ, que ce soit la mise en œuvre de 
politiques sociales spécifiques aux personnes LGBTQ (recommandation 
no 2), le développement des connaissances et des compétences culturelles 
LGBTQ (recommandation no 3), les curriculums LGBTQ dans les écoles 
(recommandation no 7) ou les guides de prévention du suicide pour les 
personnes LGBTQ (recommandation no 18). Si les recommandations 
avancées dans ce rapport sont inestimables, elles tendent à ignorer 
d’autres solutions qui vont au-delà de l’identité sexuelle ou de genre, ou 
de l’hétérosexisme et du cisgenrisme. Certes, je souscris aux mesures 
pertinentes dans ces trois exemples visant à éradiquer l’hétérosexisme et 
le cisgenrisme, cependant je me demande encore ce qu’elles ont à offrir 
aux personnes suicidaires LBGTQ dont la sexualité ou l’identité de genre 
ne sont pas au cœur de leurs idéations suicidaires. Ces recommandations 
offrent également peu d’outils concrets pour les personnes suicidaires 
sur le plan individuel. Tenter de changer le monde par l’activisme peut 
assurément aider de plusieurs manières, mais cela ne garantit pas la 
disparition des idéations suicidaires et ne facilite pas nécessairement 
la vie quotidienne pour les personnes suicidaires. En somme, si ces 
solutions sont pertinentes et révolutionnaires pour les communautés 
queers et trans, elles sont insuffisantes pour les personnes suicidaires 
dans une perspective antisuicidiste. 



158

Défaire le suicidisme

En plus de ces recommandations, nous devons entreprendre une 
analyse du suicidisme en nous concentrant sur les voix des personnes 
suicidaires, quelle que soit leur sexualité ou leur identité de genre, pour 
mieux comprendre la suicidalité. Une telle analyse pourrait révéler 
l’importance significative d’autres facteurs qui sont sous-théorisés dans 
les conceptualisations courantes de la suicidalité LGBTQ. Comme dans 
d’autres modèles de la suicidalité, beaucoup d’activistes/chercheureuses 
qui adhèrent au modèle de justice sociale semblent présumer savoir ce 
qui est le mieux pour les personnes suicidaires et assument que leurs 
solutions et recommandations pour diminuer les taux de suicide sont 
celles qui servent le mieux ces personnes, alors que cette présomption 
n’est peut-être pas exacte. Malgré de nombreuses initiatives ciblant les 
personnes suicidaires queers et trans, ces dernières continuent à ne pas 
chercher d’aide, même auprès des organisations LGBTQ qui travaillent 
en prévention du suicide. Une étude de Megan C. Lytle et de ses collè-
gues (2018, 1923) montre que, « parmi les personnes participantes ayant 
rapporté des idéations ou des comportements suicidaires, une grande 
portion d’entre elles ne cherchaient pas d’aide (73,1 % des hommes 
gays, 33,3 % des hommes bisexuels, 42,9 % des femmes bisexuelles, 
14,3 % des femmes lesbiennes, 41,2 % des individus queers) quand elles 
considéraient le suicide ou tentaient de se suicider. Les personnes qui 
cherchent de l’aide contactent le plus souvent un·e ami·e. » Ces chiffres 
sont choquants, mais ils confirment les résultats d’autres recherches sur 
la suicidalité dans divers groupes, et pas uniquement chez les personnes 
queers et trans. Comme je le note dans le chapitre 1, les personnes 
suicidaires dans leur ensemble tendent à ne pas chercher d’aide, parti-
culièrement quand elles souhaitent compléter leur suicide. Nul doute que 
les communautés queers et trans bénéficieraient des recommandations 
propres à la suicidalité LGBTQ, comme celles-ci proposent des trans-
formations systémiques nécessaires pour améliorer les conditions de 
vie des groupes marginalisés, mais je ne suis pas convaincu que ces 
changements diminueraient les taux de suicide des personnes LGBTQ 
ou qu’ils augmenteraient significativement le nombre de personnes 
qui cherchent de l’aide avant de mener à bien leurs plans suicidaires, 
comme ces recommandations ignorent le rôle clé du suicidisme. En 
résumé, nous devons consacrer plus d’énergie à écouter les individus 
suicidaires, à leur demander quels services ils trouveraient utiles pour 
voir quelles initiatives sociales, politiques, culturelles, médicales, 
spirituelles et légales pourraient être mises en place pour les soutenir. 
Toute recommandation sur la suicidalité devrait se baser principalement 
sur les besoins des personnes suicidaires et tenir compte des régimes 
suicidistes. D’excellents exemples d’interventions centrées sur les 



159

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

besoins et les voix des personnes suicidaires, comme des interventions 
communautaires et des groupes de soutien par les pairs, sont présentés 
plus loin dans ce chapitre.

2.1.4. Le traitement saniste et suicidiste  
des personnes LGBTQ suicidaires 

Malgré leurs bonnes intentions et leurs contributions inestimables 
soulignant le rôle des systèmes d’oppression dans la suicidalité, les 
activistes/chercheureuses queers et trans reproduisent parfois des 
formes de sanisme et de suicidisme. Comme je l’ai montré dans le passé, 
les communautés queers et trans ont mobilisé des récits validistes et 
sanistes dans leur quête légitime de reconnaissance et de dépatho
logisation (Baril 2015). Des slogans comme « les queers ne sont pas 
malades » ou « les personnes trans ne sont pas des malades mentaux » 
sont utilisés abondamment dans l’activisme et dans la recherche queers 
et trans pour dépsychiatriser la diversité sexuelle et de genre, mais ce 
langage a pour effet de marginaliser les personnes handicapées, malades, 
souffrantes ou détraquées. De plus, la pathologisation de la maladie, de 
la souffrance et du handicap reste peu questionnée. Alors qu’il existe 
de plus en plus de recherches à l’intersection des études queers et du 
handicap84 ou des études trans et du handicap85, plusieurs discours sur 
les enjeux queers et trans demeurent teintés par des formes de validisme 
et de sanisme, y compris lorsqu’ils abordent la suicidalité. À cause d’une 
absence d’analyse issue des perspectives critiques du handicap/Mad, 
la maladie mentale est diabolisée et est souvent présentée comme une 
réalité de laquelle les personnes queers et trans devraient se dissocier. 
Par exemple, McDermott et Roen (2016, 11) écrivent qu’« il est crucial 
de trouver d’autres manières de réfléchir à la détresse émotionnelle, au 
suicide et aux atteintes auto-infligées pour éviter d’associer directement 
les identités sexuelles et de genre marginalisées à la maladie mentale ». 
Cet exemple n’en est qu’un parmi plusieurs dans les recherches sur la 
suicidalité LGBTQ. En réalité, dans une perspective de justice sociale, 
il est presque impossible de trouver des références qui ne dissocient 
pas clairement la suicidalité LGBTQ de la maladie mentale, comme 
si cette dernière était en soi si mauvaise qu’il faudrait en purger les 
communautés LGBTQ.

En plus du validisme et du sanisme, certain·es activistes/
chercheureuses traitant de la suicidalité LGBTQ reproduisent aussi 
des formes de suicidisme. Le suicidisme se présente dans ces écrits 
sous trois formes principales, que j’ai abordées dans le chapitre 1 : 
(1) présenter une image négative des gens suicidaires, (2) réduire au 



160

Défaire le suicidisme

silence les personnes suicidaires, et (3) appuyer des stratégies coercitives 
de prévention du suicide. Premièrement, l’image négative des personnes 
suicidaires apparaît sous une forme subtile où le suicide est présenté 
comme un « problème à régler », dépeignant ainsi les personnes suici-
daires comme des personnes brisées ayant besoin d’être réparées. Le 
vocabulaire péjoratif entourant la suicidalité et les stéréotypes associés 
aux personnes suicidaires (des personnes lâches, égoïstes ou choisissant 
une sortie facile) sont présents implicitement ou explicitement. Par 
exemple, quand Thom (2019, 142) estime qu’« il serait si facile d’aller 
là-bas » (c’est-à-dire de se suicider), elle sous-entend que la suicidalité est 
un choix facile et que continuer à vivre est l’option la plus courageuse. 
L’idée selon laquelle vivre une vie en tant que personne queer ou trans 
dans le contexte actuel de violence serait brave et révolutionnaire 
traverse beaucoup de sources que j’analyse dans ce chapitre. Thom (2015) 
estime que « chaque respiration que nous prenons est un autre pas vers 
la révolution ». Bornstein (2006, 54) utilise le terme brave pour décrire 
les gens qui résistent à l’envie de se suicider. Ce qui est encore plus 
inquiétant que ces messages implicites est le fait d’attribuer certaines 
caractéristiques aux personnes qui confrontent les systèmes oppressifs 
et qui refusent le suicide, et de les opposer à celles qui « échouent » à 
le faire et qui intériorisent et retournent les messages haineux contre 
elles-mêmes. Par exemple, Dorais et Lajeunesse (2004, 45) introduisent 
quatre « scénarios adaptatifs au rejet [hétérosexiste]. [...] Il s’agit des 
scénarios du parfait garçon, du fif de service, du caméléon, et du rebelle. » 
Les auteurs associent les deux premiers types au refus de l’orientation 
sexuelle, le troisième à une réponse mitigée à l’orientation sexuelle, 
et le quatrième type à l’acceptation de la queeritude et au refus de 
l’hétérosexisme. Ces personnes queers rebelles sont dépeintes comme 
combatives et possédant des mécanismes d’adaptation sains, de bonnes 
compétences pour survivre, un grand sens de l’humour et la créativité de 
trouver des solutions autres que de se faire du mal et de s’autodétruire. 
Permettez-moi d’être clair : ces multiples auteurices ne décrivent jamais 
explicitement les personnes suicidaires comme lâches ou pathologiques. 
Néanmoins, en lisant leurs descriptions des personnes qui décident 
de rester en vie, qui rejettent le suicide et qui combattent les systèmes 
d’oppression comme des survivantes courageuses, je me demande jusqu’à 
quel point les personnes suicidaires qui tentent de se suicider ou qui 
y parviennent sont implicitement dépeintes comme l’opposé de ces 
personnes queers et trans rebelles et en santé. 

Deuxièmement, les discours sur la suicidalité LGBTQ contribuent 
à réduire au silence les individus suicidaires. Les projets de recherche 
analysant les discours des personnes LGBTQ suicidaires citent souvent 



161

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

ces dernières en train de partager leurs craintes et les difficultés et les 
écueils qu’elles rencontrent quand il s’agit de parler de la suicidalité et 
des atteintes auto-infligées (par exemple Dorais et Lajeunesse 2004 ; 
McDermott et Roen 2016). Les personnes LGBTQ ne se sentent clairement 
pas confortables et en sûreté lorsqu’elles abordent ces sujets. Néanmoins, 
au lieu de percevoir cet inconfort et cette crainte comme participant 
d’un système suicidiste, beaucoup d’auteurices concluent que d’autres 
structures idéologiques et matérielles, comme l’hétérosexisme et le 
cisgenrisme, empêchent les personnes suicidaires de parler. Ces conclu-
sions ratent l’opportunité de mettre en lumière la violence suicidiste qui 
influence ces formes d’autosilenciation. Qui plus est, elles représentent 
elles-mêmes des formes de silenciation, vu qu’elles n’explorent pas en 
détail les causes de la crainte de s’exprimer qu’éprouvent les personnes 
suicidaires. À la place, elles présument simplement que la cause se trouve 
dans d’autres systèmes d’oppression que le suicidisme. 

Troisièmement, beaucoup d’activistes/chercheureuses qui 
théorisent la suicidalité queer et trans adhèrent à l’idée qu’il faut tout 
essayer pour sauver les vies des personnes suicidaires, entérinant ainsi 
explicitement ou implicitement les stratégies coercitives de prévention 
du suicide. Comme le note Thom (2019), nous ne pouvons jamais 
abandonner les personnes suicidaires. McDermott et Roen (2016, 147) 
insistent aussi sur l’importance de dépathologiser la suicidalité, tout 
en s’abstenant de la soutenir : « Nous ne défendons en aucun cas les 
atteintes auto-infligées ou le suicide comme des stratégies valables pour 
affronter les problèmes de la vie. » Il ne s’agit que de deux exemples  
d’activistes/chercheureuses qui, tout en accomplissant un travail impor-
tant pour déstigmatiser et dépathologiser la suicidalité queer et trans, 
continuent dans une certaine mesure de souscrire au script suicidiste 
préventionniste. De plus, il faudrait laisser les sujets suicidaires qui ne 
peuvent pas être sauvés par la prévention se débrouiller tout seuls, comme 
le suggère Thom (2019, 46) : « Si une femme trans décide de mourir, c’est 
sa décision et je ne vais pas la couvrir de honte ou la pathologiser. Mais il 
y a une énorme différence entre le fait de ne pas pathologiser ou culpa-
biliser le suicide et le fait d’en être complice. » En somme, rares sont les  
activistes/chercheureuses étudiant la suicidalité LGBTQ qui dénoncent 
les impacts négatifs des mesures coercitives de prévention du suicide, 
la plupart appuyant plutôt le script préventionniste pour sauver des vies 
LGBTQ. La section qui suit met en lumière deux discours alternatifs sur 
la suicidalité ayant été avancés par des organisations par et pour les 
personnes trans.



162

Défaire le suicidisme

2.2. Les approches alternatives  
de la suicidalité trans :  

Trans Lifeline et discharged

Au niveau international, les auteurices et les organisations qui proposent 
de repenser radicalement (ou, peut-on dire, de transer ou de queeriser) 
les stratégies de prévention du suicide se comptent sur les doigts de la 
main. Certaines de ces approches alternatives visent à accompagner 
les individus suicidaires plutôt qu’à sauver des vies. C’est notamment 
le cas de mon « approche des soins de santé affirmatifs du suicide » 
(Baril 2020c, 25) et de l’approche basée sur l’« accompagnement à la mort » 
[death counselling] de Scherer (2020, 148). Fait intéressant à noter : iel et 
moi nous identifions également comme trans et suicidaires86. Dans une 
perspective intersectionnelle, queer, trans et féministe, Scherer évoque 
la possibilité que le suicide soit une option dans certains cas et prône des 
stratégies de prévention non coercitives. Tout en endossant le discours 
critiqué plus haut selon lequel « les normes-scripts sociaux tuent » 
(Scherer 2020, 143) et l’argument selon lequel les formes systémiques 
de violence mènent à la suicidalité comme « meurtre différé » (144), 
Scherer aboutit néanmoins à une conclusion différente des auteurices 
que j’aborde plus haut, proposant d’écouter les individus suicidaires avec 
un esprit ouvert au lieu d’essayer de les sauver à tout prix. Iel écrit (148) :

Je propose de repenser la « prévention du suicide » en 
termes d’accompagnement [counselling] : l’exploration de 
blessures sans jugement et avec des résultats flexibles. 
[...] Nous pourrions appeler de tels services des « accom-
pagnements de fin de route » ou des « accompagnements 
à la (résolution de la) mort ». Ainsi, nous prendrions au 
sérieux à la fois l’autonomie et l’agentivité des personnes 
vivant avec un désir de mort et/ou de résolution par la 
mort à cause de meurtres différés ou de délibérations 
éthiques, et la souffrance des êtres chers survivant aux 
morts autoaccomplies, dont on peut comprendre qu’ils 
puissent être troublés par le recadrage de la « préven-
tion » en un processus d’accompagnement dont les résul-
tats sont flexibles.

Scherer soutient que ces « accompagnements à la (résolution de la) mort » 
chercheraient à distinguer les actions basées sur la délibération auto-
nome des « désirs de mort pseudo-agentifs » (149). Iel estime que, dans 
certains contextes, la mort par suicide pourrait constituer une « décision 



163

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

éthiquement acceptable » (149). Comme je le proposais dans mes travaux 
antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020a, 2020b, 2020c), Scherer suggère qu’une 
approche moins centrée sur un programme de prévention pourrait 
étonnamment sauver plus de vies en déstigmatisant véritablement la 
suicidalité et en permettant des conversations honnêtes d’avoir lieu. 

Parmi les rares initiatives qui repensent radicalement les 
approches de prévention du suicide, figurent deux projets menés par 
des personnes trans sur la base du principe de soutien par les pairs :  
le projet discharged et Trans Lifeline87. Dans leur rapport intitulé « “All 
I Need Is Someone to Talk To”: Evaluating discharged Suicide Peer 
Support », Leo Rhodanthe, Emery Wishart et Robyn Martin (2019) se 
penchent sur une initiative australienne basée sur le soutien par les 
pairs des personnes trans vivant avec la suicidalité. Il est intéressant de 
noter, une fois de plus, que deux des auteurices du rapport (Rhodanthe 
et Wishart) ont une expérience vécue de la suicidalité. Ancré dans les 
valeurs d’Alternatives to Suicide, une approche de soutien par les pairs 
élaborée aux États-Unis et fermement opposée à l’intervention coercitive 
sur les individus suicidaires, le projet discharged88 a été lancé en 2018 
avec l’intention spécifique de répondre aux besoins des communautés 
trans (Rhodanthe, Wishart et Martin 2019, 11). Comme le soulignent 
les auteurices, l’objectif d’Alternatives to Suicide et de discharged 
est d’offrir un espace sûr où parler. Sauver des vies est un but secondaire. 
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019, 9) expliquent :

Dans les groupes d’Alternatives to Suicide, les pairs 
écoutent attentivement les histoires des gens au lieu d’es-
sayer de « réparer » ou de diagnostiquer ces derniers. Ces 
groupes diffèrent des autres initiatives de prévention du 
suicide du fait que l’objectif n’est pas de forcer les gens 
à rester en vie à chaque moment, mais de les soutenir à 
créer une vie pleine de sens qu’ils souhaitent vivre. Ne 
pas s’enlever la vie n’en est qu’un effet secondaire.

Ces chercheureuses ont mené des entretiens avec des personnes trans 
suicidaires et des personnes trans pairs aidantes et concluent que toutes 
ces personnes s’accordaient pour dire que ce qui est le plus désespé
rément nécessaire est de cesser les interventions forcées, de mettre en 
place des espaces plus sûrs où parler de la suicidalité sans jugement, 
et que les individus suicidaires soient accompagnés sans craindre des 
interventions cliniques et les conséquences négatives du fait de dévoiler 
des plans et idéations suicidaires (voir aussi Krebs 2022). Autrement dit, 
elles insistent sur le besoin de démanteler les mécanismes suicidistes 



164

Défaire le suicidisme

présents dans les interventions sur le suicide. Rhodanthe, Wishart et 
Martin (2016, 3‒4) écrivent :

Le besoin des participant·es est simple — qu’une 
personne digne de confiance puisse les écouter en 
profondeur et être à leurs côtés. L’incapacité ou la réti-
cence qu’ont les services en santé mentale à écouter et à 
accepter la détresse des participant·es, ce qu’on appelle 
une réaction « réflexe », les réduisent au silence et à  
l’impuissance, érodant leur autonomie. Finalement, ces 
réponses influencent ce que les participant·es disent 
aux clinicien·nes, menant souvent à la non-divulgation 
des idées suicidaires et servant à isoler davantage les 
gens en détresse. Les participant·es ont aussi évoqué 
des expériences déshumanisantes et punitives avec les 
services en santé mentale. Tout particulièrement, les 
participant·es ont rapporté avoir été mal compris·es 
et considéré·es comme incapables de savoir ce dont 
iels ont besoin. Cela signifie que les soins cliniques se 
déploient dans un contexte de peur qu’une hospita
lisation volontaire devienne involontaire, menant les 
personnes à censurer ce qu’elles divulguent par peur 
de perdre leur autonomie. À l’inverse, discharged 
procure un espace sûr et de confiance où explorer 
leurs expériences et leurs idées sans rencontrer de 
réaction réflexe ou avoir besoin de censurer leurs 
propos. Avoir un espace où parler, où être entendu·es 
et affirmé·es a créé des conditions pour que les gens 
fassent l’expérience d’une autodétermination, d’un 
contrôle, d’un sentiment de pouvoir et d’une produc-
tion de sens accrues. Le pouvoir d’avoir un espace où 
partager librement avec des témoins permettait de 
libérer les émotions accablantes et aidait les partici-
pant·es à mieux comprendre pourquoi et comment 
certains événements les troublent.

La relation de confiance entre les personnes suicidaires et les pairs 
facilitateurices est au cœur de cette approche. Les individus suicidaires 
sont vus comme des experts de leur réalité et de la manière d’aider 
et de soutenir les autres personnes suicidaires. Cette approche est 
transformative et renforce l’autonomie des participant·es et des pairs 
facilitateurices trans. Tandis que l’échantillon restreint du rapport ne 



165

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

permet pas de faire des généralisations sur son efficacité, les auteurices 
concluent que cette approche radicale de soutien par les pairs présente 
des bénéfices et avantages clairs, et j’appuie incontestablement leurs 
conclusions.

Similairement, l’organisation communautaire Trans Lifeline offre 
un service de ligne d’écoute pour les personnes trans aux États-Unis 
et au Canada depuis 2014. Dans sa puissante contribution à l’ouvrage 
Beyond Survival: Strategies and Stories from the Transformative Justice 
Movement (Dixon et Piepzna-Samarasinha 2020), intitulée « Why No 
Non-Consensual Active Rescue ? », l’organisation répond à une question 
qu’elle reçoit fréquemment du public et des milieux d’intervention de 
crise, demandant pourquoi ses bénévoles choisissent de ne pas appeler 
les autorités (police, ambulance, etc.), même quand une personne est 
activement suicidaire, sauf si cette dernière y consent. Cette décision 
constitue l’une des trois valeurs fondamentales de l’organisation : n’avoir 
que des téléphonistes trans, promouvoir le soutien pas les pairs et ne 
jamais contacter les services d’urgence sans le consentement de la 
personne suicidaire89. Trans Lifeline (2020, 136) affirme que ce dernier 
principe entre radicalement en opposition avec les valeurs des autres 
lignes d’écoute en prévention du suicide, qui s’appuient sur l’intervention 
des services d’urgence quand cela semble nécessaire pour la prévention. 
L’organisation croit fortement que « le sauvetage actif non consenti » 
engendre davantage de risques pour les personnes suicidaires et que ces 
risques sont plus élevés et plus sévères pour les groupes marginalisés, 
comme les communautés racisées ou trans (136) :

En octobre 2015, Trans Lifeline a interrogé environ 
800 personnes trans aux États-Unis sur leurs expériences 
d’utilisation des lignes d’écoute en prévention du suicide. 
Environ 70 % des répondant·es ont déclaré n’avoir jamais 
contacté une ligne d’écoute en prévention du suicide. 
Environ la moitié des personnes ont souligné qu’elles 
avaient vécu une crise, mais qu’elles ne se sentaient pas 
en sécurité de contacter une ligne d’écoute. Environ un 
quart des répondant·es ont déclaré avoir interagi avec 
les forces de l’ordre ou le personnel d’urgence à la suite 
d’un appel de crise, alors qu’une personne sur cinq avait 
été placée involontairement en isolement psychiatrique. 
[...] Encore et encore, les membres de notre commu-
nauté — y compris nos propres bénévoles — nous disent 
qu’un des facteurs les plus décisifs dans la recherche 
d’aide est le fait d’avoir ou non à subir un sauvetage actif.



166

Défaire le suicidisme

Trans Lifeline soutient que les sauvetages non consentis augmentent la 
suicidalité à cause des traitements violents, dommageables et inhumains 
imposés aux sujets trans suicidaires par la police, le personnel médical 
et d’autres intervenant·es. En effet, des études quantitatives montrent 
que les communautés trans subissent des formes de discrimination, 
de violence et de stigmatisation sévères par la police et les systèmes 
de santé et de services sociaux90. Trans Lifeline indique avec raison 
que, si nous reconnaissons que les interactions avec la police ou le 
système de soins de santé constituent des situations dans lesquelles les 
communautés trans subissent une violence considérable, nous avons 
tendance à oublier, au regard des stratégies de prévention du suicide 
LGBTQ, que ces institutions et leurs services ne sont pas les mieux 
placées pour répondre à la détresse des personnes trans suicidaires. 
En plus de leur suicidalité, les personnes trans, et particulièrement 
celles qui sont racisées, pauvres, sans-abri, handicapées, détraquées 
ou neurodivergentes, seront plus sujettes à subir une détresse accrue 
ou d’autres dommages causés par l’interaction avec ces services. Selon 
Trans Lifeline, « le risque de dommages ou de l’usage d’une force létale 
augmente de manière prévisible lorsque la personne en crise est racisée 
ou handicapée » (137). Finalement, Trans Lifeline estime comme moi 
que le recours à des mesures coercitives pour sauver des vies avec 
des sauvetages non consentis « augmente les facteurs de risque de la 
suicidalité chez les personnes qui appellent des lignes d’écoute » (138). 
Dans le même esprit que le projet discharged, Trans Lifeline insiste 
sur l’importance de développer des relations de confiance, de soutien 
par les pairs et des conversations ouvertes sur la suicidalité, rappelant 
que les résultats positifs de leur approche sont trop souvent ignorés par 
les milieux d’intervention de crise et les suicidologues (critiques), malgré 
la valeur heuristique de cette approche pour les personnes trans et les 
personnes suicidaires en général. Néanmoins, contrairement au projet 
discharged, Trans Lifeline affirme qu’« ultimement, nous servons la 
mission de sauver des vies » (139).

Trans Lifeline (2020, 138) identifie une série de conséquences 
négatives des sauvetages non consentis affectant particulièrement les 
groupes marginalisés comme les communautés trans. Encore une fois, 
ces impacts négatifs sont plus sévères pour les personnes trans qui 
vivent à l’intersection de multiples oppressions. Je résume ces impacts 
négatifs en cinq points : (1) les sauvetages coercitifs dévoilent souvent 
l’identité de genre des jeunes trans à leur famille et à leurs proches, 
ce qui peut mener à un rejet supplémentaire, incluant une expulsion 
du foyer, et à de la violence ; (2) les sauvetages coercitifs engendrent 
des frais (ambulance, hospitalisation) pour les personnes trans, 



167

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

qui sont déjà surreprésentées dans les statistiques sur la pauvreté ;  
(3) les hospitalisations involontaires et les historiques d’enjeux de santé 
mentale peuvent affecter négativement l’accès à des soins de santé 
transaffirmatifs en le différant ou en le bloquant ; (4) les interactions 
avec le système de santé et les services sociaux engendrent souvent de 
la stigmatisation, de la violence et de l’aliénation ; et (5) les sauvetages 
coercitifs brisent la confiance des personnes pouvant potentiellement 
utiliser des lignes d’écoute en prévention du suicide, craignant que les 
téléphonistes déclenchent un sauvetage actif non consenti. Autrement 
dit, les lignes d’écoute en prévention du suicide qui souscrivent aux 
mesures coercitives de prévention (presque toutes les lignes d’écoute en 
Amérique du Nord) ne suscitent pas la confiance ou le partage honnête 
de la part des personnes suicidaires (voir aussi Krebs 2022 ; Martin 2011).

Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) confirment les impacts néga-
tifs liés à l’utilisation de mesures coercitives lorsque des personnes trans 
interagissent avec les services de prévention du suicide. Une personne 
trans ayant participé à l’étude raconte : 

Je n’ai pas eu de bonnes expériences avec eux [les services 
sociaux], et particulièrement avec une personne […] 
qui a appelé la police car j’avais mentionné que je me 
sentais suicidaire. Ça ne s’est pas bien terminé pour moi 
parce que […] le fait que la police débarque chez soi peut 
être bouleversant […] et c’est arrivé devant mes enfants 
aussi […] la police ne voulait pas m’écouter, même quand 
j’ai tenté de leur expliquer […]. Je n’avais pas de plan, je 
n’avais rien chez moi que je pouvais utiliser, mais iels 
m’ont quand même menotté·e et jeté·e dans un fourgon 
de police et j’ai passé 24 « fantastiques » heures sous les 
verrous — eh bien, pour me protéger. (Lane, cité·e par 
Rhodanthe, Wishart et Martin 2019, 19)

Qui plus est, comme le montrent les statistiques d’une enquête de Trans 
PULSE Canada, les personnes trans racisées craignent à juste titre 
d’avoir affaire à la police et aux services d’urgence : « Une proportion 
surprenante de 33 % des répondant·es racisé·es ont évité d’appeler le 911 
pour des services de police dans les dernières cinq années, tandis que 
24 % ont évité d’appeler le 911 pour des services médicaux d’urgence » 
(Chih et al. 2020, 8). En fait, certaines personnes trans ayant participé 
au projet discharged sont si traumatisées par leurs interactions avec 
les services d’urgence qu’elles « préféreraient mourir que de les utiliser » 
(Rhodanthe, Wishart et Martin 2019, 21). D’ailleurs, les impacts négatifs 



168

Défaire le suicidisme

de la stigmatisation de la suicidalité et des enjeux de santé mentale sur les 
personnes trans ont été soulignés par plusieurs auteurices (Kirby 2014). 
Par exemple, dans un des projets de recherche empiriques sur les jeunes 
trans auxquels j’ai participé, plusieurs répondant·es ont expliqué qu’on 
leur avait refusé des soins de santé transaffirmatifs à cause de leur 
détresse émotionnelle et de leurs enjeux de santé/handicap mental (Baril, 
Pullen Sansfaçon et Gelly 2020). En somme, les études confirment que les 
handicaps et maladies mentales sont utilisées par le personnel médical 
pour augmenter son contrôle [gatekeeping] des personnes trans et de 
leur transition. Ainsi, il est particulièrement pertinent de considérer les 
impacts négatifs des mesures de prévention coercitives sur les personnes 
trans dans une approche transaffirmative.

Si j’approuve sans réserve l’approche d’intervention non coerci-
tive sur le suicide que proposent des chercheureuses comme Scherer 
(2020) ou les groupes et organisations comme discharged et Trans 
Lifeline, et si j’estime que ces alternatives représentent un pas significatif 
dans la bonne direction pour queeriser et transer la suicidalité, j’estime 
également que ces approches bénéficieraient du fait de soutenir pleine-
ment les personnes suicidaires en leur reconnaissant des droits positifs, 
comme je le propose dans cet ouvrage. Les auteurices et les groupes 
que j’aborde ici concentrent leurs critiques sur les sauvetages actifs non 
consentis et leurs effets délétères sur les groupes marginalisés, y compris 
les personnes trans qui vivent à l’intersection d’autres oppressions. Sans 
utiliser le terme suicidisme, iels dénoncent à leur façon des formes de 
suicidisme et proposent des droits négatifs pour les personnes suicidaires. 
Toutefois, iels n’endossent pas un agenda incluant des droits positifs 
pour les personnes suicidaires, impliquant de les soutenir concrètement 
sur les plans social, légal, médical, économique et politique dans leur 
quête potentielle de mort. J’espère que mon analyse donnera lieu à des 
dialogues avec ces auteurices, activistes et organisations pour avancer 
vers une reconnaissance pleine et entière des personnes suicidaires.  
La mobilisation d’outils théoriques queers pour analyser la suicidalité 
pourrait être une manière d’évoluer vers une posture responsable 
vis-à-vis des personnes suicidaires.

2.3. L’échec d’un véritable  
échec : théorie queer,  

suicidalité et (non-)futurité 

Si certain·es auteurices d’avant-garde en suicidologie critique comme 
Katrina Roen (2019), Elizabeth McDermott (McDermott et Roen 2016) et 



169

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

Amy Chandler (2020a) ont commencé à mobiliser des concepts provenant 
des études queers, comme les notions d’échec et d’affect négatif que je 
propose d’aborder ici, leurs travaux brillants et inspirants se concentrent 
habituellement sur les atteintes auto-infligées, les idéations suicidaires 
et les tentatives de suicide, sans appliquer ces notions au suicide en tant 
que tel. Cette nouvelle tendance dans la recherche contribue cependant à 
transformer radicalement notre perception des atteintes auto-infligées et 
des idéations suicidaires et s’approprie la notion d’échec à se conformer 
aux normes oppressives, au bonheur, au succès et à la productivité. Les 
impératifs moraux de s’améliorer, de « guérir » et de retourner rapide-
ment à une vie productive et heureuse alignée sur les attentes normatives 
sont un fardeau pour les sujets marginalisés qui ne correspondent pas 
aux normes et dont la situation ne s’améliore apparemment pas avec le 
temps, à cause de barrières systémiques. Autrement dit, l’injonction à 
se sentir bien et le « devoir de bonheur » (Ahmed 2010, 59) contribuent 
au sentiment d’échec des personnes suicidaires ou ayant recours à des 
atteintes auto-infligées. Au lieu de répudier le manquement aux normes, 
ces auteurices et quelques suicidologues critiques que je mentionnais 
plus tôt célèbrent la valeur heuristique et politique de l’échec et des 
affects négatifs ainsi que l’agentivité qui s’en dégage. Dans l’esprit de 
leurs travaux, mes réflexions constituent une invitation à mobiliser ces 
concepts queers non seulement pour théoriser les atteintes auto-infligées 
et les états suicidaires, mais aussi pour les appliquer directement au suicide. 

En outre, le champ en croissance des études queers de la mort 
propose de queeriser la mort, les processus de mort et le deuil (Radomska, 
Mehrabi et Lykke 2019). Si ce nouveau champ prometteur n’a que très 
peu permis de théoriser directement la suicidalité à ce jour, plusieurs 
liens intéressants peuvent être établis. Par exemple, il y a des similitudes 
évidentes entre l’expérience de la sortie du placard chez les personnes 
queers et trans et chez les personnes suicidaires, vu la crainte du juge-
ment, de la stigmatisation et de la discrimination qu’elle implique. Des 
similitudes existent aussi dans les discours dominants sur les identités ou 
les « choix ». En effet, les discours présentant les sexualités et les identités 
de genre non conformistes comme étant « seulement une phase » qui 
passera lorsque la personne sera remise sur les rails ressemblent aux 
discours décrivant la suicidalité comme une phase d’où l’on émergera. De 
même, les discours évoquant le risque de contagion et la panique morale 
entourant la « propagation » de l’homosexualité ou de la transitude 
ressemblent aux discours sur la « propagation » des idéations suicidaires. 
Les similitudes entre ces discours sur la contagion de la queeritude/
transitude et de la suicidalité n’ont cependant toujours pas été théori-
sées. La théorie queer (comme les études queers de la mort) est restée 



170

Défaire le suicidisme

relativement silencieuse au sujet de la suicidalité elle-même, hormis 
l’étude des suicides chez les jeunes queers. Si presque tout a commencé à 
être queerisé, des paradigmes théoriques aux méthodologies, concepts et 
enjeux sociaux, aucune queerisation du suicide n’a encore eu lieu dans le 
sens proposé ici. Le désir de mort qui est au cœur du tournant antisocial 
queer (Edelman 2004 ; Halberstam 2008, 2011) est resté plutôt figuratif. 
Si l’on peut décrire le suicide comme le geste antisocial par excellence 91 
vu qu’il incarne une politique négative radicale de la non-futurité, un 
refus de la temporalité reproductive hétéronormative centrée sur la 
socialité, la stabilité et la longévité, et un refus de l’injonction normative 
au bonheur, les auteurices queers n’ont pas conceptualisé le suicide dans 
ces termes. Le suicide continue trop souvent d’être dépeint comme un 
geste unilatéralement négatif qui ne saurait représenter une solution 
à des problèmes systémiques. À certains égards, les personnes LGBTQ 
suicidaires sont présentées comme de « mauvais·es queers » qui échouent 
à participer à la révolution contre l’oppression qu’elles subissent.

Cependant, certain·es auteurices dans les études queers et les 
études critiques de la race ont commencé à remettre en question certains 
postulats dans les discussions sur le suicide LGBTQ et sur leurs effets délé-
tères dans certaines populations. Par exemple, Jasbir K. Puar (2013, 2017) 
se demande avec raison pourquoi nous accordons tant d’importance à 
des suicides exceptionnels au lieu de réfléchir de manière critique aux 
nombreuses « morts lentes » (Berlant 2011) qui ont lieu chaque jour dans 
les systèmes racistes, capitalistes et néolibéraux, qui condamnent des 
populations entières à disparaître graduellement par des processus de 
débilitation. L’accent mis sur les suicides spectaculaires nourrit une forme 
d’exceptionnalisme qui invisibilise les autres morts dans le contexte des 
« nécropolitiques queers » (Puar 2007, 32). En demandant « pourquoi le 
suicide est-il représenté comme l’ultime perte de vie ? », Puar (2013, 179) 
souligne l’exceptionnalisme entourant les suicides queers, qui efface les 
morts lentes causées par le racisme, le capitalisme et d’autres systèmes 
d’oppression. Comme beaucoup d’activistes/chercheureuses que j’analyse 
dans ce chapitre, Puar conçoit la suicidalité comme le résultat de facteurs 
systémiques qui tuent les personnes suicidaires lentement mais sûre-
ment, tout en insistant sur le fait que l’attention accordée aux suicides 
nous empêche de nous pencher plus attentivement sur les contextes 
dans lesquels ils ont lieu. En indiquant la manière dont certains sujets 
LGBTQ sont intégrés dans les discours, normes et structures dominantes, 
alors que d’autres sont « abandonnés à la mort » dans les environnements 
nécropolitiques du capitalisme racial, la théorisation brillante de Puar 
est pleine de potentiel pour critiquer le suicide depuis une perspective 
antisuicidiste. Néanmoins, cette tâche n’a pas encore été entreprise par 



171

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

les théoricien·nes queers. Pourtant, comme elle nous met en garde par 
rapport au cadre néolibéral qui guide le mouvement pour les droits 
des personnes handicapées, il importe de se demander « ce qui arrive 
après l’octroi de certains droits libéraux » (Puar 2017, xviii), et la même 
chose s’applique au contexte des revendications formulées ici pour les 
personnes suicidaires. Loin de poursuivre des droits individuels pour les 
personnes suicidaires par l’accès à un droit libéral à mourir qui inclurait 
la mort de certains sujets improductifs tout en omettant de questionner la 
nécropolitique qui rend certaines vies invivables, les réflexions de Défaire 
le suicidisme nous invitent à agir simultanément pour un changement 
systémique et pour de meilleurs soins et un soutien pour les personnes 
suicidaires issues de groupes marginalisés. Lorsqu’on l’applique au droit 
à mourir, la question cruciale de Puar (2017, 13), à savoir « quels corps 
débilités peuvent être revigorés pour le néolibéralisme et considérés 
comme assez précieux et disponibles pour être réhabilités, et quels 
corps ne le peuvent pas ? », nous aide à mettre en lumière la disparité 
entre les sujets suicidaires vus comme ayant une valeur suffisante pour 
la capacitation et ceux qu’on destine à la mort, comme les personnes 
handicapées, malades, souffrantes ou âgées, parmi d’autres populations 
visées par la nécropolitique.

Dans une veine similaire, sans queeriser la suicidalité en soi, 
l’analyse incisive des explications réductrices du suicide chez les jeunes 
LGBTQ chez Halberstam (2010) est pleine de potentiel. Ce dernier critique 
la campagne It Gets Better en indiquant que les choses ne vont pas mieux 
pour tant de personnes queers dépourvues de divers privilèges (par 
exemple : privilège blanc ou privilège de classe). En fait, Halberstam 
suggère qu’elles s’aggravent 92. Dans The Queer Art of Failure, ce même 
auteur (2011, 1) demande : « Qu’est-ce qui vient après l’espoir ? », et 
propose une politique de l’échec célébrant nos limites, nos pertes ainsi 
que nos émotions et affects négatifs. Cette « logique de l’échec » (106) 
permet d’explorer et de déconstruire la « logique du succès » (2) nourrie 
par des standards hétéronormatifs, classistes, capitalistes ou racistes. 
Pour Halberstam, accepter l’échec au lieu de le rejeter permet de meil-
leures relations et interactions basées sur la coopération, la créativité et 
l’acceptation, plutôt que sur la compétition, l’exclusion et la conformité 
aux normes dominantes. Embrasser l’échec permet aux sujets margi-
nalisés de porter un regard critique sur « la positivité toxique de la vie 
contemporaine » (3). Selon moi, la contrainte à la vie est entrelacée avec 
cette positivité toxique. En effet, l’injonction à la vie et à la futurité repose 
sur l’espoir que les choses iront mieux à un moment donné et sur la 
croyance que les personnes suicidaires devraient rester optimistes quant 
à la possibilité de sortir d’un état ou d’une phase suicidaire. Néanmoins, 



172

Défaire le suicidisme

si Halberstam suggère « l’échec comme mode de vie » (23), l’échec ultime 
de la vie — le suicide — reste sous-théorisé dans son travail. Ce manque 
d’analyse représente une opportunité manquée dans une perspective de 
suicidologie critique. La même réflexion pourrait s’étendre à la critique 
de la longévité chez Halberstam (2005, 4), où il suggère intelligemment 
que « nous créons la longévité comme l’avenir le plus désirable, nous célé-
brons la poursuite d’une longue vie (dans toutes les circonstances) et nous 
pathologisons les modes de vie qui ne se préoccupent pas ou peu de la 
longévité ». Cette citation comprend certes des énoncés problématiques 
sur les communautés handicapées, comme l’indique justement Alison 
Kafer (2013, 40‒44), mais en appréhendant cette critique de la longévité 
dans une perspective crip, on saisit la dénonciation de la dévalorisation 
des personnes ayant une espérance de vie plus courte. Cette critique 
de la longévité pourrait aussi s’appliquer à la suicidalité. À travers une 
hypervalorisation des vies plus longues s’inscrivant dans le dispositif du 
biopouvoir, les normes suicidistes actuelles pathologisent les individus 
qui valorisent la qualité de vie plutôt que la quantité (et je ne confonds 
pas la qualité avec l’absence de handicap). L’importance accordée à une 
longue vie pourrait ne pas faire partie des valeurs fondamentales des 
personnes suicidaires, mais leur perspective est invalidée par des récits 
sur la longévité. En somme, la critique de la longévité chez Halberstam et 
son exploration de la notion d’échec ont un potentiel énorme pour faire 
basculer notre compréhension de la suicidalité, mais elles n’ont pas été 
suffisamment développées jusqu’à maintenant dans son travail et chez 
les autres chercheureuses queers et suicidologues critiques. 

C’est dans une brève section de l’ouvrage publié par Ann 
Cvetkovich en 2012, Depression: A Public Feeling, que j’ai vu ce qui s’ap-
proche le plus d’une queerisation de la suicidalité. L’autrice souhaite 
dépasser, comme je le fais ici, les vieux débats et les discussions étriquées 
entre les perspectives queers antisociales et utopistes. Alors que son 
livre se penche sur les affects négatifs, particulièrement la dépression, 
la question de la suicidalité est brièvement abordée. Commentant la 
campagne It Gets Better, Cvetkovich insiste sur le fait qu’il n’y a pas 
toujours de « fin heureuse » et propose d’accepter le chaos complexe 
des divers affects, incluant aussi bien les bons que les mauvais. Au-delà 
d’accepter de vivre avec des affects négatifs plutôt que d’essayer de s’en 
purger, Cvetkovich (2012, 206‒207) suggère aussi qu’il est compréhensible 
que certaines personnes ne veuillent pas attendre d’être « réparées » par 
une « cure » médicale, sociale, politique ou révolutionnaire : 

Ordonner à une personne de rester en vie n’est malheu-
reusement pas un énoncé performatif, quand bien 



173

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

même on voudrait qu’il en soit autrement, et les expres-
sions d’amour ne se traduisent pas nécessairement, 
sinon par accident, en une cure contre l’habitude insi-
dieuse de la haine de soi ou se sentir mal vis-à-vis de 
soi-même [...]. Beaucoup d’entre nous avons sans aucun 
doute essayé d’encourager une personne [...] à conti-
nuer de vivre ou à seulement se rappeler qu’elle est 
aimée. Mais étant donné que le savoir et la reconnais-
sance ne sont pas la même chose, et que rester en vie est 
une pratique et non seulement un sentiment momen-
tané, ces moments rassurants peuvent être éphémères 
[...]. Même si, comme l’ont noté des critiques queers, le 
désir d’aider les personnes plus jeunes émerge souvent 
de la croyance parfois sentimentale et paternaliste 
selon laquelle il faudrait protéger l’enfance et l’adoles-
cence, il peut aussi être motivé par le pendant sinistre 
et parfois secret de nos propres expériences de désirs et 
de désespoirs suicidaires. En plus d’être porteur d’une 
inquiétude pour les jeunes queers qui n’ont jamais vécu 
autant d’anxiété, ce livre est hanté par la mémoire de 
plusieurs personnes pour qui grandir n’a pas nécessai-
rement signifié qu’elles iraient mieux, de personnes qui 
n’ont pas pu trouver comment attendre jusqu’à ce que 
les choses aillent mieux, de personnes qui ne sont pas 
très différentes de moi.

Cvetkovich souligne ici que l’injonction à la vie et à la futurité n’est pas 
toujours efficace. Malgré tous nos efforts pour rejoindre, espérer ou 
aimer (pour reprendre les mots de Thom) des personnes, certaines 
décideront de mourir. Certains questionnements au cœur de Défaire 
le suicidisme demandent : Que pouvons-nous faire pour ces personnes, 
ici et maintenant ? Comment pouvons-nous mobiliser les valeurs de 
l’empouvoirement, du consentement éclairé, de l’autodétermination, 
de l’autonomie corporelle et de la réduction des risques qu’avancent si 
souvent les études et organisations queers et trans, afin de théoriser la 
suicidalité et intervenir auprès des personnes suicidaires ? Dans l’esprit 
de Cvetkovich, qui cherche à extraire les affects négatifs et la dépression 
du domaine médical pour les politiser, comment pouvons-nous étendre 
cette politisation à la suicidalité d’une façon qui n’insiste pas seulement 
sur les aspects sociaux et politiques de la suicidalité, mais qui voit aussi 
le suicide lui-même et le soutien aux personnes suicidaires comme des 
gestes politiques et relationnels ?



174

Défaire le suicidisme

Dans une perspective queer antisociale, le suicide pourrait être 
théorisé comme le geste figuratif queer par excellence. En effet, le sujet 
suicidaire refuse de reproduire l’ordre social ou d’investir dans la futurité 
et ses normes dominantes. Le « futurisme reproductif », théorisé en 2004 
par le chercheur Lee Edelman dans Merde au futur : théorie queer et pulsion 
de mort, suggère que l’organisation idéologique et matérielle des sociétés 
se base sur l’idée figurative de l’enfant à venir et la nécessité de protéger 
cet enfant et son avenir. Cette idée du futurisme reproductif pourrait 
être interprétée parallèlement à la contrainte à la vie et à l’injonction à 
la vie et à la futurité. En fait, la contrainte à la vie se nourrit du futurisme 
reproductif : pour produire la vie [aliveness], il faut qu’existe un futurisme 
reproductif, ou la promesse d’un avenir. Similaire au biopouvoir et à la 
biopolitique chez Foucault (1997, 2004a, 2004b) qui visent la vie de la 
population elle-même, Edelman (2004, 9) conçoit la figure de l’enfant 
comme le point focal de « toute intervention politique » nourrissant 
cette logique du futurisme reproductif. Du point de vue dominant du 
futurisme reproductif, la queeritude et son association avec la néga
tivité et le désir de mort (dans un sens psychanalytique) sont présentées 
comme des menaces et des espaces de résistance contestant les normes 
hétéronormatives orientées vers la futurité. Même si Edelman ne théorise 
pas la suicidalité en soi, je soutiens que, dans un contexte suicidiste, la 
suicidalité et son désir littéral de mort représentent similairement des 
menaces et des espaces de résistance à la contrainte à la vie et à ses 
mécanismes, comme l’injonction à la vie et à la futurité. En ce sens, 
elle est aussi un affront au futurisme reproductif. Refuser la vie, comme 
refuser l’enfant, selon la théorie d’Edelman, devrait être vu comme 
un geste hautement politique. Tout comme queeriser la temporalité, 
queeriser la suicidalité permet d’ouvrir des possibilités et d’imaginer des 
perspectives de substitution à la temporalité et à la futurité reproductrices 
conformistes, qui valorisent les histoires linéaires constituées d’emplois, 
de relations, de familles et de longues vies de bonheur normatif. En effet, 
le suicide peut être vu comme une manière de refuser la mort lente, 
cruelle et insoutenable qui est imposée aux communautés margina
lisées (Greensmith et Froese 2021), comme une manière de dire : « Merde 
à l’injonction à la vie et à la futurité, merde à aller mieux et merde à la 
productivité », de la même façon qu’Edelman (2004, 29) dit : « Merde à 
l’ordre social et à l’enfant ». Le « merde au futur » dans le titre du livre 
d’Edelman revêt un nouveau sens quand on pense au refus de continuer 
à vivre chez les personnes suicidaires. Utilisant les mots d’Ahmed, nous 
pourrions comprendre la suicidalité comme un refus radical de se 
conformer aux objets « joyeux » pour imaginer le potentiel politique de 
ce que j’appelle læ rabat-joie suicidaire. Le suicide pourrait être vu comme 



175

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

un geste ultime de rabat-joie féministe (c’est-à-dire le geste rabat-joie 
d’une personne marginalisée qui refuse de sourire et de se soumettre en 
silence à l’oppression qu’elle subit). En somme, queeriser la suicidalité 
pourrait nous aider à réimaginer la mort au-delà du script habituel de 
la vieillesse, des maladies terminales ou des accidents involontaires, 
contestant les conceptualisations normatives qui voient la mort comme 
nécessairement involontaire et indésirable.

Cependant, un des dangers de théoriser la suicidalité à travers 
le prisme des concepts queers, comme les notions de futurisme anti
reproductif, d’échec ou de geste rabat-joie féministe/suicidaire, serait 
de romantiser l’expérience suicidaire ou de l’utiliser comme un exemple 
figuratif qui appuie un programme politique queer contestant les normes 
dominantes sur le succès, le bonheur, la productivité, la reproduction 
et l’intelligibilité, sans considérer la gravité de la détresse vécue par les 
personnes suicidaires. Défaire le suicidisme tente de maintenir l’équilibre 
fragile entre, d’un côté, la présentation de la suicidalité comme un geste 
rebelle ou un rejet radical des normes dominantes dans une perspective 
queer antisociale et, de l’autre côté, sa représentation comme l’échec 
ultime, même si cet échec est compris comme social et non personnel. 
Pour élaborer cet argument nuancé, les travaux d’auteurices qui ont 
critiqué certains aspects de la perspective antisociale dans la théorie 
queer pourraient être éclairants. Par exemple, le chercheur José Esteban 
Muñoz (2009, 12) critique Edelman et d’autres chercheureuses queers 
qui défendent le tournant antisocial avec une « certaine romance de la 
négativité » et propose à la place d’imaginer ce à quoi pourrait ressembler 
une futurité queer pour les personnes vivant à l’intersection de multi-
ples oppressions. Dans la même lignée, dans sa critique féministe crip 
de l’échec chez Halberstam, la chercheuse Merri Lisa Johnson (2015) 
soutient que l’échec n’ouvre pas seulement la porte à des imaginaires 
politiques alternatifs, mais aussi à des expériences réelles, concrètes et 
vécues impliquant de la détresse, de la tristesse et du désespoir. Il est 
important de reconnaître cet échec, et j’ajouterais ici que la suicidalité 
représente parfois, voire presque toujours chez plusieurs personnes 
suicidaires, une expérience extrêmement difficile et atroce. Autrement 
dit, il importe de se rappeler que certaines expériences de l’échec sont 
horribles. Les expériences suicidaires peuvent ne pas être vécues (et ne 
sont fort probablement pas vécues par la majorité) comme une révolution 
queer contre le futurisme reproductif, comme une contestation de la 
contrainte à la vie, comme une critique de l’injonction à la vie et à la 
futurité ou comme un échec ouvrant des manières alternatives de penser 
et d’être au monde ; elles sont simplement des solutions tragiques et 
inéluctables à des situations désespérées. Mobiliser les politiques de la 



176

Défaire le suicidisme

négativité avancées par des théoricien·nes queers pourrait faire courir le 
risque d’invisibiliser la réalité cruelle que vivent beaucoup de personnes 
suicidaires — d’où l’importance de ne pas romantiser la suicidalité et les 
affects et sentiments négatifs dans une perspective queer antisociale. 
Bien qu’elle s’ancre dans une critique de l’espoir même, la question 
de Halberstam (2011, 1), « qu’est-ce qui vient après l’espoir ? », s’appuie 
encore sur une forme d’espoir, ou sur ce que Muñoz (2009, 13) appelle 
« l’utopisme queer », ancré dans une relationalité. Parfois, pour certains 
sujets suicidaires, rien n’arrive après l’espoir : abandonner l’espoir mène 
à abandonner la vie elle-même, et aucune autre option n’est imaginée. 
Dans l’esprit de Cvetkovich (2012, 2), qui soutient au début de son ouvrage 
qu’« il n’existe pas de solution miracle, qu’elle soit médicale ou politique, il 
n’y a que le travail lent et constant de la survie et de la résilience », j’estime 
qu’il n’existe pas de solution miracle pour certaines personnes suici-
daires. Le choix qui reste peut être simplement d’« apprendre à vivre avec 
l’envie de mourir », comme l’affirme Cortez Wright (2018, § 1). Queeriser 
la suicidalité pourrait nous aider à voir la tension productive entre ces 
différentes tendances de la théorie queer, entre le tournant antisocial et 
l’utopisme queer, et entre les affects positifs et négatifs, au lieu de voir 
ces affects à travers une opposition binaire et un filtre qui les présente 
comme mutuellement exclusifs (Ahmed 2010). Cvetkovich nous met en 
garde quant au fait que politiser la dépression et les affects et sentiments 
négatifs ne devrait pas signifier de simplement les réinterpréter d’une 
manière positive, en romantisant des expériences vécues difficiles et 
ardues. La même chose peut être dite de la suicidalité : si nous pouvons 
envisager ses aspects fondamentalement relationnels, sociaux et poli-
tiques ainsi que souligner sa valeur heuristique dans le démantèlement 
des normes et des injonctions imposées aux sujets marginalisés de même 
que son refus des morts lentes et sinistres, il faut se rappeler que, pour 
beaucoup de personnes suicidaires, la suicidalité représente le dernier 
recours, la meilleure de deux « mauvaises » possibilités. Il faut réconcilier 
et valoriser ces différents discours et expériences.

Cvetkovich souligne également que la dépression peut évoquer 
simultanément une grande variété d’affects négatifs et de types de 
socialité alternatifs. Elle peut rassembler les gens et mener à des trans-
formations politiques. J’estime que la même chose pourrait être vraie de 
la suicidalité, pour autant que nous abandonnions le suicidisme. Tout 
comme nous avons commencé à discuter des enjeux de santé mentale 
plus ouvertement dans la sphère publique en créant des réseaux de 
services et de soutien pour les personnes vivant avec des enjeux de santé 
mentale, un cadre antisuicidiste nous aiderait à percevoir la suicidalité 
comme un terrain pour des transformations relationnelles et politiques. 



177

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

La mort et la préparation à la mort pourraient rassembler les gens 
d’une manière radicale ; la famille, les proches ou les ami·es qui ont 
été déchiré·es et éloigné·es pendant des années pourraient peut-être 
se réunir pour réfléchir à la mort ou pour assister à cet ultime passage 
entre la vie et la mort, et trouver une résolution à de vieux conflits. 
Qu’elle soit naturelle ou provoquée (par un suicide assisté, par exemple), 
il semble que la mort soulève souvent le sentiment qu’il faut résoudre 
d’urgence tous les enjeux encore en suspens avant qu’il ne soit trop tard. 
L’approche affirmative du suicide dont je discute au chapitre 5 accorderait 
aux personnes suicidaires le même soutien dont bénéficient les autres 
personnes dans leur processus de mort. Surtout, elle pourrait nous 
permettre de remplacer l’isolement et le silence qui précèdent les gestes 
suicidaires par davantage de relationalité et de conversations ouvertes, un 
processus qui sauverait probablement plus de vies que les mesures coer-
citives actuelles en prévention. Je ne veux pas seulement élaborer une 
politique de la négativité, de l’antisocialité, de l’antifuturité ou de l’échec, 
comme Halberstam ou Edelman. Suivant les théories de l’affect avancées 
entre autres par Ahmed et Cvetkovich, je veux aussi conceptualiser la 
suicidalité comme un état profondément social et relationnel. Queeriser 
et transer notre approche de la suicidalité, comme je le propose ici, 
soulignent l’importance d’un tournant affectif et relationnel à propos 
de la suicidalité. Aussi paradoxal que cela puisse paraître, nous devons 
commencer à penser à la (non-)futurité des personnes suicidaires pour 
maximiser ce que nous pouvons leur offrir pendant qu’elles sont encore 
en vie. Quand nous conceptualisons les personnes suicidaires comme un 
groupe dont les voix sont ignorées, dont les pensées sont délégitimées 
et dont les demandes sont présentées comme irrationnelles ou inintel-
ligibles — en somme, comme un groupe vivant des formes significatives 
d’injustice épistémique —, il devient urgent de théoriser et de concrétiser 
un avenir viable pour ces personnes, y compris un soutien affirmatif du 
suicide, qui pourrait être affirmatif à la fois de la vie et de la mort. 

À l’instar de la manière dont Ahmed (2010, 13) met en suspens le 
postulat selon lequel le bonheur serait nécessairement une bonne chose, 
je me demande quel nouveau rapport à la suicidalité et aux personnes 
suicidaires pourrait émerger si nous abandonnions l’injonction à la vie 
et à la futurité en mettant en suspens notre adhésion à la contrainte à 
la vie. Comme le fait Ahmed avec le bonheur, je voudrais retracer les 
effets délétères de la présence spectrale de la contrainte à la vie sur les 
groupes marginalisés, y compris chez les personnes suicidaires : comme 
le devoir de bonheur, la contrainte à la vie est utilisée pour justifier 
l’oppression aussi bien dans les politiques sociales que dans la santé 
publique, les lois et les règlements, les stratégies d’intervention et les 



178

Défaire le suicidisme

initiatives communautaires. Ahmed note judicieusement comment les 
« indicateurs du bonheur » (6) sont utilisés pour comparer et contraster 
les États-nations. D’une façon similaire, les taux de suicide sont utilisés 
pour évaluer la santé des États-nations du point de vue du biopouvoir. En 
effet, depuis le développement des premières conceptualisations sociales 
de la suicidalité, « le déséquilibre entre les taux de suicide (débits) et les 
taux de naissance (crédits) sert de signal d’alarme d’une crise nationale 
et du besoin urgent d’actions sociales et politiques » (BayatRizi 2008, 115). 
Laissant le soin aux suicidologues critiques féru·es d’histoire d’accomplir 
cette tâche, je voudrais seulement indiquer que les taux de suicide sont 
toujours instrumentalisés par des agendas nationalistes, colonialistes, 
racistes et capitalistes. La guerre contre le suicide dans les discours de 
santé publique est implicitement une guerre pour une nation forte, en 
santé et saine d’esprit, basée sur plusieurs -ismes. Dans ce contexte, que 
signifie le fait d’avoir non seulement un devoir de bonheur, mais aussi 
un « devoir de vie » mis en œuvre par un large éventail de mécanismes, 
tels que l’injonction à la vie et à la futurité intégrée dans la médecine, 
la psychiatrie, la psychologie, la loi, l’économie, les institutions et ainsi 
de suite ? Ahmed estime que, dans un monde centré sur le bonheur, le 
mécontentement devient, d’une certaine manière, un droit. D’une façon 
similaire, dans les sociétés suicidistes imposant la vie à travers diverses 
formes de violences infligées aux sujets suicidaires, la mort par le suicide 
devrait devenir un droit, et un droit positif. Pour faire écho à Ahmed, qui 
souligne la manière dont le bonheur devient un fardeau et une respon
sabilité pour les sujets marginalisés, le bonheur d’autrui devient le fardeau 
des personnes suicidaires. L’injonction à la vie et à la futurité se base 
sur l’idée de rester en vie pour faire plaisir aux autres, qui ne veulent 
pas laisser une personne suicidaire partir. L’injonction à la vie et à la 
futurité est aussi nourrie par les idéologies et les structures capitalistes 
et néolibérales, qui cherchent à sauver un individu de plus pour le réin-
tégrer dans l’économie productive. Autrement dit, le bonheur d’autrui 
et la satisfaction de l’État-nation sont les fondements au nom desquels 
nous imposons la vie et la futurité à certains sujets, mais pas à d’autres. 

J’affirme donc que les divers récits composant la contrainte à la 
vie et l’injonction à la vie et à la futurité ne constituent pas seulement des 
somatechnologies de vie, mais aussi des formes d’« optimisme cruel », 
tel que défini par Lauren Berlant (2011, 1) : 

Une relation d’optimisme cruel existe quand une 
chose qu’on désire constitue en réalité un obstacle à 
notre épanouissement. Il peut s’agir de nourriture ou 
d’une sorte d’amour, du fantasme d’une bonne vie ou 



179

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

d’un projet politique. Cela peut reposer sur quelque 
chose de plus simple aussi, comme une nouvelle habi-
tude promettant de nous introduire à un mode de vie 
amélioré. Les relations optimistes de ce genre ne sont 
pas intrinsèquement cruelles. Elles ne le deviennent 
que lorsque l’objet qui suscite notre attachement 
bloque activement le but qui nous avait attiré·es vers 
lui au départ.

Autrement dit, l’optimisme cruel se matérialise quand le but qu’on désire 
atteindre devient, par l’impossibilité de le réaliser, ce qui nous fait souf-
frir cruellement. Le désir de vivre et le désir de futurité promus par le 
script suicidiste préventionniste qu’endossent beaucoup d’activistes/
chercheureuses queers et trans abordant l’enjeu de la suicidalité pour-
raient être interprétés comme des désirs qui sont « un obstacle à notre 
épanouissement », pour citer Berlant, étant donné que cette promesse 
d’une bonne vie, d’un meilleur avenir ou d’une cure (médicale ou poli-
tique) à la suicidalité empêche spécifiquement les personnes suicidaires 
de pouvoir exprimer leurs besoins et les construit ainsi comme des sujets 
épistémiquement morts. En d’autres mots, la prévention du suicide est 
un optimisme cruel car elle est un fantasme ayant l’apparence de libérer 
les sujets suicidaires d’un fardeau — la suicidalité —, mais renforce en 
réalité le contrôle, la surveillance, la régulation et la normalisation. Les 
stratégies de prévention du suicide constituent une forme d’optimisme 
cruel car elles préservent « un attachement à un objet significativement 
problématique » (Berlant 2011, 24), qu’il s’agisse d’une longue vie de 
bonheur, d’un meilleur avenir ou d’un sentiment de bien-être. Elles le 
sont aussi du fait que les promesses d’aide, de compassion et de soutien 
sont le plus souvent inatteignables et se transforment en violence ainsi 
qu’en une marginalisation et un isolement accrus, particulièrement 
chez les sujets marginalisés. Berlant (11) considère que son livre Cruel 
Optimism parle de « l’érosion d’un fantasme, d’une forme de vie investie 
collectivement, la bonne vie ». Défaire le suicidisme propose également 
« l’érosion d’un fantasme » à propos de certaines formes de « bonnes 
morts » excluant les personnes suicidaires. D’un point de vue suicidiste, 
les bonnes morts sont celles qu’on perçoit et qu’on construit comme 
naturelles et involontaires. Mourir de vieillesse, d’une maladie ou 
même d’un accident tragique est présenté comme normal, même si 
c’est malheureux. Les morts volontaires ou choisies par le suicide et le 
suicide assisté (comme en témoignent les débats sociaux et éthiques qui 
font rage) sont souvent présentées comme anormales et indésirables. 
L’érosion du fantasme de la bonne mort devient possible en queerisant et 



180

Défaire le suicidisme

en transant la suicidalité. Berlant nous invite à porter un regard critique 
sur toutes les formes d’optimisme cruel qui tuent les populations margi-
nalisées à petit feu, en les attachant à l’espoir d’un meilleur avenir. C’est 
exactement ce qui se passe avec les personnes suicidaires : lentement 
mais sûrement, les scripts suicidistes préventionnistes causent plus de 
mal que de bien, et provoquent éventuellement plus de morts, en forçant 
ces personnes à rester silencieuses avant d’accomplir leur suicide. Ces 
formes d’optimisme cruel93 représentent donc des « “technologies de 
la patience” qui permettent à un concept du futur de suspendre les 
questions sur la cruauté du maintenant » (28). En ce sens, les discours 
des activistes/chercheureuses queers et trans sur la suicidalité LGBTQ 
sont des somatechnologies de la « patience » qui promettent l’espoir d’un 
meilleur avenir tout en effaçant « la cruauté du maintenant » produite 
par les normes et les structures suicidistes.

2.4. Mot de la fin

Le chapitre 2 démontre que la manière dont les activistes/chercheureuses 
conceptualisent la suicidalité des personnes LGBTQ produit des soma-
technologies de vie qui imposent un fardeau du bonheur, de l’espoir, du 
futur et de la vie sur les personnes suicidaires. Malgré toutes leurs bonnes 
intentions de soutenir et d’aider les personnes suicidaires, les réflexions 
et les interventions qu’iels proposent reproduisent parfois par inad-
vertance des formes d’oppression, comme le sanisme et le suicidisme. 
Malgré les contributions inestimables des discours sur la suicidalité 
LGBTQ pour améliorer les expériences vécues quotidiennement par 
les personnes queers et trans, ceux-ci échouent souvent à expliquer 
la complexité de la suicidalité et à offrir des solutions véritablement 
responsables envers les personnes suicidaires. En effet, les stratégies 
actuelles de prévention du suicide centrées sur les personnes LGBTQ 
comptent souvent sur l’évaluation des risques chez les personnes suici-
daires, sur leur surveillance, sur le recours aux services d’urgence et 
sur la prévention du suicide par diverses mesures (coercitives). De telles 
mesures ne sont pas seulement suicidistes, comme je le démontre dans 
le chapitre 1, infligeant un vaste éventail de violences inhumaines, mais 
elles renforcent aussi, comme je le montre dans le chapitre 2, le racisme, 
le colonialisme, le classisme, le validisme, le sanisme et le cisgenrisme, 
car les personnes suicidaires qui appartiennent à plusieurs commu-
nautés marginalisées sont généralement affectées plus négativement 
par les mesures de prévention coercitives. Une approche queerisant et 
transant le suicide dans une perspective intersectionnelle et de justice 



181

Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ

sociale nous permettrait d’évaluer comment les stratégies d’intervention 
sur le suicide devraient tenir compte non seulement du suicidisme et de 
son rôle dans la manière dont les personnes suicidaires sont maltraitées 
dans une perspective préventionniste, mais aussi de la manière dont tous 
les -ismes sont renforcés par les interventions axées sur la prévention. 
Des approches alternatives, comme celles de discharged ou de Trans 
Lifeline, ont commencé à proposer des analyses intersectionnelles dans 
leurs critiques des sauvetages non consentis, mais il leur reste encore 
à inclure le suicidisme parmi les oppressions examinées. Pour revenir 
à Alcorn et à sa lettre de suicide introduite au début de ce chapitre, et 
qui nous demandait de réparer la société, je voudrais réinterpréter cette 
demande non seulement à l’aune de l’hétérosexisme et du cisgenrisme, 
mais aussi des autres -ismes, y compris du suicidisme qui est au cœur de 
l’expérience quotidienne des personnes suicidaires (LGBTQ).

L’intention de ce chapitre est aussi d’encourager les suicidologues 
(critiques) et les activistes/chercheureuses queers et trans à déployer 
la valeur heuristique des affects et sentiments négatifs, de la pulsion 
de mort et des notions d’échec et d’optimisme cruel pour repenser la 
suicidalité. C’est une invitation à queeriser et à transer non seulement 
les atteintes auto-infligées, les idéations suicidaires ou les tentatives 
de suicide, mais aussi le suicide en soi. En effet, ces réflexions et ces 
concepts queers offrent une excellente base pour commencer à problé-
matiser et à dénoncer l’imposition d’un fardeau du bonheur et de la 
futurité aux personnes suicidaires et l’optimisme cruel dans lequel elles 
sont enfermées par le biais du script suicidiste préventionniste. La même 
chose peut être dite de la théorie trans et de la possibilité de transer 
la suicidalité. Tout comme la théorie trans permet de déconstruire 
un certain nombre de fantasmes et de fictions régulatrices, comme 
la contrainte à la cissexualité, transer la suicidalité nous permet de 
comprendre, par extension, d’autres fictions régulatrices, comme la 
contrainte à la vie, qu’il nous reste encore à dévoiler et à critiquer. De ce 
point de vue, combattre la logique suicidiste et son injonction à la vie et 
à la futurité implique de combattre la logique cisnormative de la vie dans 
un sens large, qui postule que la seule option normale, valable et saine 
serait de mourir de la même manière dont on vient au monde — c’est-à-
dire sans le choisir. Néanmoins, comme je l’ai démontré, ce potentiel de 
la théorie trans et queer reste sous-développé dans ces champs d’études 
ainsi que dans la suicidologie critique, qui n’ont toujours pas théorisé le 
suicidisme. Comme je le montre au chapitre 3, cette omission s’applique 
aussi aux activistes/chercheureuses du handicap qui, tout en discutant de 
diverses formes de suicide assisté, n’ont pas ou peu abordé le suicidisme 
et les personnes suicidaires. 





183

chapitre 3
Cripper et détraquer le 

suicide  : repenser la suicidalité 
handicapée/détraquée 

Bear, cela fait plus de dix ans que tu t’es tué·e et je veux encore hurler.  
[…] Une fois par semaine, peut-être une fois par mois, j’entends parler d’un 
autre suicide. […] Ce sont des personnes queers, trans, handicapées, avec des 
maladies chroniques, des jeunes, des personnes racisées, pauvres, survivant·es 
d’abus et de violence, sans-abri. […] Bear, je ferais presque tout pour t’avoir 
en vie, ici et maintenant, tout pour repousser ta mort. Mais de quoi avais-tu 
besoin alors ? De médicaments qui fonctionnent ? De psys qui t’écoutent et qui 
acceptent de négocier les termes de ton confinement ? D’un système de soutien 
plus efficace ? De mettre fin à la honte et au secret ? De quoi avais-tu besoin, 
alors que la souffrance et l’injustice se tordaient dans ta corpomentalité ? 
J’aurais pu presque accepter la cure, sans ambivalence, si cela avait soutenu 
ta vie. Mais qu’est-ce que j’en sais ? Peut-être que tes démons, les montagnes 
russes de ton monde émotionnel et spirituel, faisaient tellement partie de toi 
qu’une cure n’aurait pas eu de sens.

— Eli Clare, Brilliant Imperfection: Grappling with Cure

Eli Clare, activiste et écrivain trans, queer et handicapé, capture avec 
éloquence les affects, questions, doutes et réflexions complexes avec 
lesquelles luttent les gens quand un·e proche ou un·e ami·e se suicide. 
Dans son livre Brilliant Imperfection, Clare explore la complexité entou-
rant la notion de cure pour les corpomentalités différant des normes 
validistes/sanistes. Selon lui, il ne faut pas voir les cures d’une manière 
réductrice mais dans toute leur complexité. Clare (2017, xvi) affirme 
que les cures sont de vrais « nœuds de contradictions ». S’il prend garde 
de ne pas étiqueter toutes les interventions curatives comme violentes 
afin de ne pas condamner certaines personnes handicapées, malades, 
souffrantes ou détraquées cherchant une cure, il nous rappelle comment 
l’insistance sur cette dernière et sur la normalisation des corpomentalités 
handicapées situe déjà d’une certaine manière la cure dans un horizon 
de violence. Dans son livre, Clare utilise la même approche sensible 
lorsqu’il aborde brièvement le suicide et le suicide assisté. Il partage avec 
humilité sa tristesse, son sentiment de perte et son incompréhension 
après le suicide de son ami·e. Les défis qu’implique le fait de perdre des 
ami·es et des connaissances ciblé·es par le cisgenrisme, le racisme, le 
classisme et le validisme ont amené Clare à admettre qu’il « ferait presque 



184

Défaire le suicidisme

tout » (64) pour sauver la vie de Bear, y compris ce qui est presque incon-
cevable de son point de vue, c’est-à-dire de « presque accepter la cure, 
sans ambivalence » (64). Cette citation illustre les sentiments difficiles 
qui émergent après un suicide. De telles émotions ont le pouvoir de 
nous entraîner, à l’instar de Clare, vers des positions que nous éviterions 
autrement. Alors que Clare nous invite à réfléchir de façon nuancée à ses 
côtés aux enjeux complexes sur le sujet de la cure, des débats houleux 
ont lieu entre activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur la question 
du suicide et du suicide assisté.

En vérité, ces disputes sont liées plus précisément au suicide 
assisté, vu que le suicide lui-même est rarement abordé ou considéré 
comme une option par une majorité écrasante d’activistes/chercheu-
reuses du handicap/Mad. Aussi surprenant que cela puisse paraître, la 
suicidalité reste sous-théorisée dans les études critiques du handicap et 
les études Mad. Par exemple, la quatrième édition de l’ouvrage canonique 
Disability Studies Reader (Davis 2013b) inclut pour la première fois un 
texte abordant directement le suicide (Puar 2013). Ce silence au sujet des 
personnes suicidaires est aussi à l’œuvre dans la plupart des monogra-
phies clés des études du handicap/crips que je cite dans ce livre. Encore 
plus surprenant est le fait que la plupart des ouvrages des études Mad 
n’abordent pas directement la question du suicide94. Par exemple, parmi 
les presque quarante contributions à l’ouvrage collectif récent Routledge 
International Handbook of Mad Studies (Beresford et Russo 2022), un 
seul chapitre aborde la suicidalité, présentant des extraits de la thèse 
de doctorat de David Webb (suicidologue dont je traite au chapitre 1) 
écrite au début des années 2000. Dans l’ouvrage Psychiatry Disrupted 
(Burstow, LeFrançois et Diamond 2014, 10‒13), le collectif éditorial note 
sept groupes (personnes trans, autochtones, âgées, etc.) qui ne sont pas 
abordés exhaustivement dans leur ouvrage, mais omet de mentionner les 
personnes suicidaires. Malgré le fait qu’elles sont souvent psychiatrisées, 
pathologisées, hospitalisées de force ou traitées comme les personnes 
détraquées, les personnes suicidaires ne font pas partie des groupes 
analysés dans l’ouvrage, et le mot suicide n’apparaît pas dans l’index95.  
Un autre exemple se trouve dans le livre brillant de Liat Ben-Moshe (2020) 
sur le handicap, la folie et l’incarcération. Alors que Ben-Moshe se penche 
d’un point de vue abolitionniste sur l’expérience des personnes handica-
pées/détraquées vivant diverses formes d’incarcération, il est surprenant 
que la suicidalité ne soit mentionnée qu’à deux reprises dans le livre. 
Quand l’autrice en parle, elle aborde la suicidalité comme un repoussoir 
dans la lutte contre la logique carcérale : la prison et l’incarcération causent 
la suicidalité. Ce ne sont que quelques exemples parmi beaucoup d’autres 
qui montrent comment les réalités et les oppressions intersectionnelles 



185

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

des personnes suicidaires sont effacées ou oubliées quand il est temps de 
discuter des sujets qui leur sont pertinents, comme le handicap et la folie. 

Contrairement aux activistes/chercheureuses queers et trans qui 
discutent beaucoup de la suicidalité LGBTQ mais qui n’abordent pas la 
question du suicide assisté, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad  
ne discutent presque pas de suicidalité mais s’engagent beaucoup au 
sujet du suicide assisté en réaction aux lois validistes/sanistes des gouver
nements néolibéraux sur la mort assistée, l’euthanasie, l’aide médicale 
à mourir ou des pratiques auxquelles je réfère dans ce livre comme des 
formes de suicide assisté. Des activistes/chercheureuses du handicap/Mad  
ont réagi avec véhémence au fait que beaucoup de bioéthicien·nes 
endossent de façon acritique des préjugés validistes/sanistes qui déva-
lorisent les vies des personnes handicapées/détraquées pour libéraliser 
la règlementation de diverses formes de suicide assisté (Reynolds 2017 ; 
Wieseler 2016, 2020). Leur réaction vise la logique eugéniste qui prône 
l’extermination des personnes handicapées/détraquées avant qu’elles 
naissent à l’aide de tests génétiques, et une fois qu’elles sont en vie, avec 
des lois encourageant leur mort. Comme je le démontre dans ce chapitre, 
la plupart des activistes/chercheureuses du handicap/Mad, avec qui je 
suis complètement d’accord, voient le fait que le suicide assisté soit seule-
ment disponible pour les personnes handicapées, malades, souffrantes 
ou détraquées comme la pire manifestation possible du validisme et du 
sanisme. J’ajouterais que c’est aussi profondément suicidiste, comme je 
le montrerai dans les deux prochains chapitres.

Avant de poursuivre cette discussion, j’aimerais faire trois 
remarques. Premièrement, si je combine les études du handicap/crips  
et les études Mad, ce n’est pas pour confondre ces mouvements 
sociaux/champs d’études ou pour minimiser les débats entre eux et 
les formes d’oppression qu’ils reproduisent les uns vis-à-vis des autres 
(Thorneycroft 2020). En effet, dans leurs efforts légitimes pour dépatho-
logiser la folie, le mouvement Mad et le mouvement antipsychiatrie (qui 
sont eux-mêmes distincts à plusieurs niveaux, comme nous le rappelle 
Burstow [2015]) ont souvent réutilisé des logiques et des arguments 
validistes, comme l’idée que les traitements psychiatriques imposés aux 
personnes détraquées les handicapent physiquement. De façon similaire, 
en se concentrant sur les handicaps physiques, les mouvements pour 
les droits des personnes handicapées ont souvent exclu les personnes 
détraquées et véhiculé des préjugés sanistes. Néanmoins, comme nous 
l’avons vu dans le chapitre 2 par rapport aux mouvements/champs 
d’études queers et trans, j’estime qu’il y a une valeur heuristique au fait 
de les théoriser ensemble en lien avec la suicidalité, vu les similarités 
entre les analyses des activistes/chercheureuses du handicap et Mad.



186

Défaire le suicidisme

Deuxièmement, j’utilise des mots comme handicap et folie 
comme termes parapluie, cherchant à inclure un large éventail de 
réalités, y compris les handicaps physiques et sensoriels, les conditions 
ou les maladies chroniques, et ce qu’on appelle parfois les « handicaps 
mentaux » (Price 2011). Mon usage du terme handicap mental, suivant 
des auteurices dans les études critiques du handicap et les études crips, 
réfère à une diversité de réalités : handicaps cognitifs, troubles d’appren-
tissage, neurodiversité et plusieurs enjeux psychologiques et émotionnels 
qu’on appelle parfois maladies mentales (par exemple : schizophrénie, 
psychose, anxiété ou dépression ; Mollow 2006 ; Nicki 2001 ; Price 2011). 
Je considère donc la souffrance psychologique et émotionnelle comme 
une forme de handicap mental, et je réfère souvent au handicap mental 
comme à la folie ou à un détraquement, dans l’esprit des études Mad. 
Je suis conscient que la classification de la dépression et d’autres 
formes de souffrance émotionnelle comme des formes de handicap ou 
de maladie fait l’objet de beaucoup de débats dans les communautés 
handicapées/détraquées. Malgré ces débats, les études sur les personnes 
suicidaires s’entendent sur un point : les souffrances psychologiques et 
émotionnelles qui prennent la forme du désespoir, de la détresse et de 
la tristesse caractérisent la majorité des expériences suicidaires, peu 
importe l’origine de cette souffrance (individuelle, sociale ou les deux). 
Même si l’on ne saurait confondre les réalités des personnes ayant des 
malades chroniques avec celles des personnes handicapées en bonne 
santé ou celles des personnes détraquées (comprenant les personnes 
suicidaires), regrouper ces différentes personnes dans la grande caté-
gorie des personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées 
possède une valeur heuristique permettant d’analyser certaines formes 
communes de violence, d’exclusion, d’incarcération et de délégitimation 
auxquelles ces personnes font face. 

Troisièmement, ce chapitre est consacré au suicide et non au 
suicide assisté, que j’explore dans les chapitres  4 et 5. Néanmoins,  
la recherche sur le suicide dans une perspective de justice sociale dans 
les cercles d’études du handicap/Mad est rare et s’accompagne dans  
la plupart des cas de commentaires sur le suicide assisté. La suicidalité 
demeure souvent dans l’ombre, dissimulée derrière les débats sur  
le suicide assisté. Parmi ces recherches, un nombre disproportionné 
d’auteurices se positionnent contre le suicide assisté (et du même  
coup contre le suicide lui-même 96), évoquant sa logique eugéniste. Une 
minorité endosse le suicide assisté pour les personnes handicapées, 
malades ou souffrantes sur la base d’arguments fondés sur l’autonomie 
et l’autodétermination 97, tandis que quelques autres essaient de dépasser 
ce débat binaire 98. Malgré des désaccords profonds au sujet du suicide 



187

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

assisté, l’ensemble de ces auteurices ne remettent pas en question le 
script suicidiste préventionniste au sujet du suicide lui-même. En effet, 
qu’iels soient pour ou contre certaines formes de suicide assisté pour 
les personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées, iels 
continuent d’affirmer la nécessité de prévenir le suicide, adhérant à 
l’injonction à la vie et à la futurité et contribuant à des somatechnologies 
de vie affectant les individus suicidaires. 

Dans ce chapitre, je propose de cripper [cripping] et de détraquer 
[maddening] la suicidalité. Initialement utilisés comme insultes pour les 
personnes handicapées et détraquées, les mots crip (de crippled, infirme) 
et détraqué (mad) ont été réclamés par ces communautés et sont devenus 
les vecteurs d’une resignification positive. Dans ce passage d’un usage 
péjoratif à une affirmation fière, cripper et détraquer sont devenus des 
verbes 99. Dans un texte pionnier, à l’intersection des études queers et 
crips, la chercheuse Carrie Sandahl (2003, 137) avait proposé d’utiliser 
queer et crip de la façon suivante : 

Pour résister aux interpellations négatives venant du fait 
d’être queer ou handicapé·e [crippled] […], des membres des 
deux groupes ont développé une critique ironique des normes 
hégémoniques. Dans les communautés queers, l’application 
de cette critique a reçu son propre verbe : queeriser. […] 
Similairement, certaines personnes handicapées pratiquent 
le « crippement » [cripping]. Cripper détourne les représen
tations ou les pratiques dominantes pour mettre en lumière 
les présupposés validistes et leurs effets d’exclusion. Queeriser 
et cripper exposent tous deux la séparation arbitraire entre la 
normalité et la déficience, ainsi que les ramifications sociales 
négatives des tentatives d’homogénéiser l’humanité, et les deux 
désarment ce qui est blessant à l’aide d’un humour mordant, y 
compris l’humour kitsch.

Comme nous le rappelle Robert McRuer (2006, 31‒32), la théorie crip, 
comme la théorie queer, joue un rôle d’opposition ou de confrontation 
des normes dominantes — dans ce cas, les normes validistes et sanistes. 
Elle ouvre des imaginaires et des possibilités sur le handicap qui auraient 
autrement été bloquées par les idéologies et structures validistes 
et sanistes. Cripper nous permet d’intégrer une perspective critique 
handicapée et crip dans notre lecture de certains phénomènes, comme 
je le fais ici avec la suicidalité. McRuer (2018, 23‒24) suggère que « cripper 
expose aussi les manières dont la validité et la sanité [able-bodiedness 
and able-mindedness] sont naturalisées et comment les corps, les esprits  



188

Défaire le suicidisme

et les incapacités qui devraient être absolument au cœur d’un espace, 
d’un enjeu ou d’une discussion sont éliminés de cet espace, de cet enjeu 
ou de cette discussion » (souligné dans l’original). Je crois que le handicap 
et le détraquement devraient être « absolument au cœur » des discus-
sions et des réflexions en suicidologie critique, vu que les personnes 
suicidaires sont dites « malades », « souffrantes », « folles », « détraquées », 
« aliénées » et « irrationnelles » dans leur désir de mourir. Cependant, le 
handicap et le détraquement sont « éliminés de cet espace » disciplinaire 
par un mouvement de quasi-répulsion vis-à-vis des explications de la 
suicidalité qui ne se basent pas sur un cadre strictement sociopolitique.  
Handicap/maladie et folie sont des termes qui ont été supprimés de 
la suicidologie critique, et quand des auteurices les utilisent, c’est 
presque toujours pour dissocier la suicidalité du handicap/de la maladie 
mental·e et de la folie. En ce sens, cripper la suicidologie critique est une 
invitation à repenser l’espace accordé au handicap, à la maladie, à la 
souffrance et à la folie dans ce domaine, ainsi que la relation conflictuelle 
qu’entretiennent les suicidologues critiques avec le handicap et la folie. 
Comme je l’ai noté dans mes travaux antérieurs sur la distanciation 
des activistes/chercheureuses trans au regard du handicap, « j’estime 
que le problème réside non pas dans le concept de transitude comme 
handicap, mais dans les conceptions individualistes, validistes et patho-
logisantes du handicap » (Baril 2015, 66). La même chose s’applique à 
la suicidalité : le problème ne réside pas dans le fait de conceptualiser 
la suicidalité à travers la maladie mentale, le handicap mental ou la  
folie/le détraquement, mais dans les conceptions individualistes, 
validistes/sanistes, médicales/psychologiques et pathologisantes du 
handicap/de la maladie mental·e et de la folie/du détraquement. Cripper, et 
surtout détraquer la suicidologie critique nous permet d’aborder les inter-
sections entre la suicidalité, le détraquement et le handicap/la maladie  
mental·e avec des perspectives critiques renouvelées, au lieu d’adopter 
une conception individualiste problématique de la suicidalité comme 
dérivant de la maladie mentale, à l’instar du modèle médical.

S’il est utilisé dans le champ des études Mad, le verbe détraquer 
reste encore à être théorisé plus systématiquement. Ryan Thorneycroft 
(2020, 249) discute de l’usage émergent du verbe : 

Alors que le cripping est entré dans le discours sur le 
handicap, le maddening est une pratique peu explorée et 
théorisée. Le maddening mobilise aussi des processus qui 
exigent de se détacher du « connu » et du normatif, et par 
lesquels les personnes folles adoptent des pratiques qui 
visent à exposer et critiquer les hypothèses, les attentes, 



189

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

les pratiques et les effets sanistes […]. Le cripping et le madde-
ning supposent de perturber et de subvertir le capacitisme 
et le sanisme. 

Cripper et détraquer la suicidalité permettent de souligner des formes 
de validisme/sanisme dans la recherche en suicidologie critique qui, 
même lorsqu’elle adopte une approche intersectionnelle et basée sur 
la justice sociale, n’a toujours pas déconstruit certains préjugés liés au 
handicap, à la maladie, à la souffrance et à la folie. Cripper et détraquer 
la suicidalité signifient aussi de pousser les études critiques du handicap/
crip/Mad à adopter une posture critique vis-à-vis de la suicidalité au lieu 
de la présenter comme un sous-produit d’idéologies et de structures 
validistes/sanistes et carcérales. C’est dans l’esprit des cripistémologies, 
un terme inventé par Merri Lisa Johnson100, qui valorise la centralité des 
savoirs des personnes handicapées/détraquées, que j’écris ce chapitre.

Ce chapitre se divise en trois sections. La première passe en revue 
les discours sur la suicidalité des personnes handicapées/détraquées 
en explorant les débats sur le suicide assisté chez les activistes/cher-
cheureuses du handicap/Mad qui s’opposent au suicide assisté ou qui 
le défendent. Après avoir démontré que tous ces discours, peu importe 
leurs perspectives, représentent des formes de somatechnologies de 
vie perpétuant le suicidisme et la contrainte à la vie, je critique certains 
de leurs effets les plus délétères sur les personnes suicidaires. Cette 
première section analyse aussi les réflexions de suicidologues critiques 
sur la suicidalité des sujets handicapés/détraqués. La deuxième section 
explore deux plateformes qui permettent d’avancer des discours alter-
natifs sur la suicidalité : le webzine Mad in America et plusieurs de ses 
contributions, ainsi que le mouvement pour la justice pour toutes les 
personnes handicapées [disability justice movement]. La dernière section 
adopte une cripistémologie permettant de cripper et de détraquer la 
suicidalité. Inspiré par des activistes chercheureuses du handicap, crips 
et Mad qui critiquent les modèles médical et social du handicap et qui 
ont proposé un troisième modèle que j’appelle le modèle sociosubjectif 
du handicap, j’utilise ce modèle pour repenser la suicidalité.

3.1. Les discours sur la suicidalité 
handicapée/détraquée comme 

somatechnologies de vie 

Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha (elle/iel), une fem non-binaire, queer, 
racisé·e et handicapé·e qui est un·e artiste, écrivain·e et éducateurice sur 



190

Défaire le suicidisme

les questions de justice pour toutes les personnes handicapées, montre 
de façon puissante comment la suicidalité demeure taboue, même dans 
les cercles antioppression (2018, 174‒175) :

Si une personne venait me demander AS-TU SONGÉ À 
TE TUER RÉCEMMENT ?, je mentirais automatiquement 
en lui disant bien sûr que non. De la même façon que 
je l’ai fait avec chaque médecin, travailleureuse social·e 
et la plupart des thérapeutes dans ma vie. Comme toute 
personne détraquée et futée, je ne veux rien que je ne 
puisse pas supprimer dans mon dossier permanent, et je 
ne veux définitivement pas d’un Danger pour Soi-même 
ou pour les Autres. C’est ce contre quoi j’ai lutté toute 
ma vie, et j’ai vu l’oppression et la difficulté qu’implique 
cette étiquette pour les gens. Mais si vous normalisez 
ça. Car c’est normal. Ce secret. Que tant de nous luttons 
avec la suicidalité. Alors peut-être, peut-être, peut-être 
seulement que je vous dirai où j’en étais [souligné dans 
l’original].

Piepzna-Samarasinha identifie des formes de validisme/sanisme comme 
des obstacles dans les mouvements sociaux empêchant les conversations 
honnêtes sur la suicidalité. L’inconfort qu’elle exprime à propos du fait 
de révéler sa suicidalité montre que des somatechnologies de vie sont à 
l’œuvre, non seulement à travers des canaux formels de prévention du 
suicide, mais aussi au sein des milieux antioppression, et elles prennent 
la forme de discours et de pratiques suicidistes et sanistes interreliées. Ce 
chapitre analyse les somatechnologies de vie produites par les discours 
sur la suicidalité des personnes handicapées/détraquées.

S’il existe un corpus de recherche important sur la santé mentale 
et le suicide, il est rare que ces recherches adoptent une perspective 
handicapée/détraquée. Quelques études empiriques ont analysé les taux 
de suicidalité chez les personnes handicapées/détraquées. Par exemple, 
David McConnell et ses collègues (2016) rapportent que les personnes 
qui s’identifient comme handicapées parmi les 19 740 Canadien·nes de 
leur étude — c’est-à-dire 25 % de leur échantillon — avaient trois fois et 
demie plus de chances d’avoir eu des idéations suicidaires l’année précé
dente que les personnes valides. Parmi d’autres facteurs, la suicidalité 
était expliquée par des obstacles validistes, comme la marginalisation, 
la pauvreté et la stigmatisation. Ce risque était plus important quand 
il y avait une « morbidité psychiatrique » (anxiété ou « troubles » de 
comportement), comme le décrivent les auteurices (521). McConnell et 



191

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

ses collègues concluent que les personnes handicapées sont plus à risque 
de suicidalité et que les personnes qui s’identifient comme ayant des 
« troubles psychiatriques » le sont encore davantage, comparées à d’autres 
personnes handicapées. Néanmoins, les chercheureuses réitèrent que les 
suicides restent rares dans les communautés handicapées, comme c’est 
le cas dans le reste de la population. Une autre étude quantitative d’Emily 
M. Lund et de ses collègues (2016) a permis de sonder 500 Étasunien·nes, 
leur présentant des vignettes de personnes potentiellement suicidaires 
pour évaluer si le statut de personne handicapée menait les personnes 
interrogées à accepter davantage la suicidalité. Parmi celles-ci, 19 % 
s’identifiaient comme handicapées. Bien que l’équipe de recherche ait 
émis l’hypothèse que le fait d’être handicapé·e ou d’avoir une personne 
handicapée dans son entourage pouvait diminuer l’acceptation du suicide, 
leur étude n’a pas permis de le confirmer. Dans toutes les vignettes 
présentées, quand les cas hypothétiques impliquaient une personne 
handicapée, le suicide était vu comme un choix plus acceptable par les 
personnes handicapées et non handicapées (Lund et al. 2016, 32). De plus, 
l’acceptation du suicide était plus importante quand le handicap était 
visible. Lund et ses collègues (2016, 33) concluent que leur découverte 
a des impacts sur la prévention du suicide :

Cette étude établit que le suicide était généralement vu 
comme plus acceptable quand la personne hypothéti-
quement suicidaire avait un handicap que lorsqu’elle 
n’en avait pas. […] Si les individus ayant un handicap qui 
vivent avec des idéations suicidaires reçoivent un message 
social suggérant que leur handicap rend le suicide plus 
acceptable ou compréhensible, ils peuvent sentir qu’ils 
ont implicitement la permission sociale de se suicider. 
Autrement dit, le message « le suicide n’est pas une 
option » pourrait plutôt être remplacé par « le suicide 
n’est pas une option pour tout le monde, mais elle l’est 
pour vous ». Une plus grande acceptabilité de la suici-
dalité chez les personnes ayant des handicaps pourrait 
suggérer à des individus handicapés qui sont suicidaires 
et qui cherchent de l’aide que leurs sentiments de déses-
poir sont justifiés et même rationnels.

La conclusion de cette étude confirme les craintes exprimées depuis 
plusieurs années dans les communautés handicapées/détraquées. 
L’aphorisme « mieux vaut être mort·es qu’handicapé·es » est souvent 
évoqué dans les cercles handicapés/Mad pour dénoncer les jugements 



192

Défaire le suicidisme

et les préjugés négatifs résultant de biais validistes/sanistes à propos 
de la qualité de vie des personnes handicapées/détraquées, qui mènent 
à approuver des formes de suicide assisté pour elles, mais pas pour 
le reste de la population (Coleman 2010 ; Kafer 2013 ; Reynolds 2017 ; 
Wieseler 2016, 2020). Les pages qui suivent explorent les réflexions d’acti
vistes/chercheureuses du handicap sur ce double standard concernant 
la prévention de la suicidalité.

3.1.1. Handicap et suicide assisté :  
exceptionnalisme de la prévention du suicide  

ou droit à l’autonomie ? 

Selon l’activiste pour les droits des personnes handicapées Diane 
Coleman (2020, § 3), le validisme des personnes qui prônent le suicide 
assisté est « si extrême qu’elles veulent soustraire un segment vaguement 
défini de personnes âgées, malades et handicapées de la prévention 
du suicide, impliquer notre système de santé pour qu’il facilite notre 
chemin vers la mort et immuniser toutes les personnes impliquées de 
toute conséquence légale, nous privant ainsi du droit à une protection 
égale par la loi101 ». L’exception du droit à mourir concernant la suicidalité 
des personnes handicapées, malades ou souffrantes, en comparaison 
avec celles perçues comme corporellement valides et en bonne santé, 
a forgé l’opposition binaire entre le suicide et le suicide assisté, quelque 
soit la manière dont ce dernier est nommé et cadré (mort assistée par 
un médecin, assistance à la mort, aide médicale à mourir, mort médi-
calement assistée ou euthanasie volontaire). Catherine Frazee (2020), 
une activiste/chercheuse handicapée active dans les débats sur l’aide 
médicale à mourir (AMM) au Canada, note le double standard dans la 
loi, qui ne vise que les personnes handicapées, malades ou souffrantes. 
Elle demande : « Pourquoi nous ? Pourquoi seulement nous ? » (2020, § 5). 
Frazee se demande pourquoi la même « mort sur demande » (§ 8) n’est 
pas offerte à tout le monde et identifie le validisme comme coupable 
de cet exceptionnalisme. Elle implore les Canadien·nes de réagir à cette 
forme si extrême de discrimination envers un groupe et à agir contre 
cette violence institutionnalisée. Frazee n’est pas la seule à dénoncer 
la disponibilité du suicide assisté exclusivement pour certains groupes 
de personnes marginalisées. Cet exceptionnalisme est critiqué depuis 
longtemps par des activistes/chercheureuses du handicap, et je suis tout 
à fait d’accord avec elleux sur ce point. Les lois actuelles dans divers 
contextes nationaux sont bâties sur des doubles standards et sur des 
formes profondes de validisme et d’âgisme102. Comme l’exprimait au début 
de cette section Coleman (2018, § 1), qui s’implique aux États-Unis dans 



193

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

le groupe de défense de droits des personnes handicapées Not Dead Yet, 
le suicide assisté est perçu par la plupart des activistes/chercheureuses 
du handicap comme la forme ultime du validisme, traitant les personnes 
handicapées comme étant « jetables ». La culture validiste de la sacri-
fiabilité est comparée, dans certains cas, aux exterminations nazies et 
est vue par l’activiste/chercheur handicapé Paul K. Longmore comme  
« le geste d’oppression ultime » (2003, 168).

Carol J. Gill a consacré plusieurs articles à ce qu’elle appelle les 
interventions « sélectives » sur le suicide, qui marginalisent les personnes 
handicapées. L’importance de ses travaux sur le sujet justifie la place que 
je lui accorde dans ce chapitre. Dans un de ses premiers articles sur le 
handicap et le suicide, Gill notait les doubles standards sur la suicidalité 
basés sur le statut d’incapacité, qui existent dans la société et chez les 
professionnel·les de la santé. Quand un individu physiquement valide 
exprime le désir de mourir, on le caractérise comme suicidaire et il 
devient la cible d’interventions de prévention du suicide ; mais quand 
cet individu est handicapé, son désir de mourir est reformulé comme 
normal, rationnel, « naturel » ou « raisonnable » (Gill 1992, 39), une 
catégorisation qui représente, selon Gill (1999, 180), « la forme la plus 
dangereuse de discrimination à laquelle nous avons été confronté·es ». 
Gill (2004, 178‒179) soutient aussi que les personnes qui défendent le 
suicide assisté adhèrent à trois postulats qui contribuent à cette dévalo
risation des vies handicapées : (1) le handicap cause le désespoir et la 
dépression, (2) ce désespoir est irréversible et irrémédiable, et (3) il ne 
faudrait pas poursuivre la prévention du suicide quand le désespoir se 
fonde sur le handicap, la maladie ou la souffrance. Comme l’affirme 
Gill (2004, 179) :

Ces présupposés ont déclenché l’accusation, chez les  
activistes pour les droits des personnes handicapées, 
selon laquelle le suicide assisté est manifestement discri-
minatoire. Iels indiquent que cette pratique n’est pas 
offerte universellement à toustes les citoyen·nes adultes, 
mais seulement aux personnes qui ont des déficiences 
biologiques incurables. De plus, la pratique appelle à 
une réponse en deux temps du personnel médical : si 
l’individu a une condition handicapante incurable, le 
désir de mourir peut être jugé rationnel et on peut aider  
l’individu à mourir, tandis que les individus « en santé » 
qui veulent mourir sont l’objet d’interventions sur le 
suicide pour sauver leurs vies.



194

Défaire le suicidisme

Dans le même esprit, j’ai proposé qu’il existe une « ontologie du suicide 
assisté » (Baril 2022) — c’est-à-dire une définition de ce que le suicide 
assisté est, son ancrage dans des formes généralisées de validisme/
sanisme (parmi d’autres systèmes d’oppression) et dans l’invalidation 
systémique de la qualité de vie des personnes handicapées, malades ou 
souffrantes (un argument que j’approfondis dans le chapitre 4). Cette 
ontologie crée « deux classes de sujets suicidaires en considérant les 
personnes physiquement handicapées ou malades comme des sujets 
légitimes qui devraient recevoir de l’aide à mourir et les personnes 
suicidaires comme des sujets illégitimes qui devraient être gardés en 
vie » (Baril 2017, 201). Même si des activistes/chercheureuses du handicap 
dénoncent le double standard et l’exceptionnalisme relatifs à la suicidalité 
des personnes handicapées, malades ou souffrantes, iels ne questionnent 
pas le postulat selon lequel la seconde classe de sujets suicidaires est 
ciblée par l’injonction à la vie et à la futurité.

Généralement, les activistes/chercheureuses du handicap ont 
approché le suicide et le suicide assisté depuis une perspective anti
validiste, considérant que les incapacités ne sont pas la source première 
ou la seule source de souffrance ; le désespoir et le désir de mourir 
résultent d’une oppression validiste qui pathologise et discrimine les 
personnes handicapées, malades ou souffrantes. Iels affirment que 
l’oppression validiste façonne la suicidalité et que le remède à ce désespoir  
ne devrait pas se trouver dans la recherche de solutions individuelles 
comme le suicide ou le suicide assisté, mais dans le fait de confronter 
les conditions sociales, politiques, médicales, légales et économiques 
qui sont à la racine du problème103. S’il n’existe pas de consensus 
absolu dans les communautés handicapées, malades ou souffrantes, le 
suicide et les requêtes de suicide assisté sont généralement critiquées. 
Les activistes/chercheureuses du handicap insistent sur le fait que la 
notion d’autonomie avancée par les gens qui prônent le suicide assisté 
est individualiste et ne tient pas compte des contextes, structures et 
oppressions qui influencent les choix des personnes (Braswell 2018 ; 
Ho 2014). Comme le défendent plusieurs auteurices, les décisions de 
mourir chez les personnes handicapées, malades ou souffrantes reposent 
sur une fausse notion d’autonomie (Coleman 2010 ; Gill 1992, 1999, 
2004 ; Longmore 2003). Le suicide n’est pas vu comme un libre choix, 
mais comme le résultat de cultures validistes/sanistes et carcérales 
invivables (Ben-Moshe 2020).

De la même manière que les activistes/chercheureuses queers 
et trans présentent le suicide comme une forme d’hétérosexisme et 
de cisgenrisme intériorisés, beaucoup d’activistes/chercheureuses du 
handicap conceptualisent la suicidalité comme une forme de haine 



195

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

et de violence retournées contre soi-même. Gill (1999, 174) soutient : 
« Entouré·es par l’invalidation, il est difficile de ne pas apprendre à se 
détester soi-même. La haine du soi handicapé est une pression interne 
intense entraînant certains individus vers l’auto-annihilation. » En ce sens, 
le suicide est vu comme une forme de meurtre de soi-même. Plusieurs 
auteurices abordent la façon dont les stéréotypes validistes au sujet des 
personnes handicapées, qui les présentent comme étant un fardeau pour 
les autres ou en perte de leur dignité, sont intériorisés et nourrissent un 
désir de mourir, que ce soit par le suicide ou le suicide assisté (Amundson 
et Taira 2005 ; Coleman 2010, 2020). Selon ces auteurices, en plus de cette 
oppression intériorisée, il existe des formes d’« épuisement du handicap » 
[disability burn-out], comme l’explique Gill (2004, 180) :

L’oppression des personnes handicapées peut entraîner 
des répercussions sur elles. Après avoir lutté contre 
les préjugés en milieu de travail, la pauvreté, l’accès 
bloqué à la communauté et à ses ressources, des soins 
de santé peu adaptés et sélectifs, le manque de logements 
accessibles et abordables, des politiques d’assistance 
sociale pénalisantes et le manque de transport adapté, 
certaines peuvent vivre ce qu’on connaît dans la commu-
nauté handicapée comme « l’épuisement du handicap ».  
Ce terme réfère au désespoir émotionnel engendré par 
les opportunités manquées et les objectifs bloqués. Il 
est aggravé et intensifié par des années d’exposition aux 
préjugés et à la dévalorisation en regard des handicaps. 
En fait, un thème répété fréquemment dans les entre-
tiens de recherche avec des personnes ayant des handi-
caps et des maladies est : « Je peux vivre avec ma condition 
physique, mais je suis fatigué·e de lutter contre la manière 
dont on me traite. »

Gill distingue clairement le désespoir apparemment causé par des 
incapacités de celui causé par les obstacles systémiques auxquels font 
face les personnes handicapées, d’où son endossement d’un modèle 
social du handicap (sur lequel je reviendrai plus tard). Comme beaucoup 
d’autres activistes/chercheureuses, Gill (2000, 536) suggère de travailler 
sur le plan systémique pour éliminer ces obstacles et améliorer les expé-
riences vécues par les personnes handicapées : « Il s’agit de problèmes 
médiés socialement, demandant une intervention sociale plutôt qu’une 
aide à mourir. »



196

Défaire le suicidisme

Se dissociant des personnes qui s’opposent au suicide assisté 
pour les personnes handicapées, d’autres activistes/chercheureuses du 
handicap, que nous pourrions considérer comme les voix « dissidentes » 
du mouvement, adoptent la perspective opposée 104. Par exemple, Andrew 
Batavia, qui s’est positionné en faveur du droit pour les personnes handi-
capées d’avoir accès au suicide assisté dans les années 1990, insiste sur le 
fait que ce débat présente moins d’homogénéité dans les communautés 
handicapées qu’il n’y paraît de prime abord. Selon Batavia (1997, 1672), 
certains sondages indiquent que la plupart des personnes handicapées 
approuvent le suicide assisté avec des arguments basés sur l’autonomie et 
la liberté de choix : « Beaucoup de gens ayant des handicaps, moi inclus, 
sont en profond désaccord avec les arguments de nos opposant·es. Nous 
croyons que le mouvement pour les droits des personnes handicapées 
dans ce pays défend notre droit à l’autodétermination — c’est-à-dire, notre 
droit fondamental de contrôler nos vies, y compris nos décisions sur 
l’échéancier et les moyens d’une mort imminente venant d’une maladie 
terminale. » Contrairement à la plupart des personnes handicapées, 
Batavia ne croit pas que les lois sur le suicide assisté reposent sur des 
fondements validistes : « Nous ne croyons pas que le droit au suicide 
assisté se base sur la perception erronée, répandue dans notre société, 
selon laquelle les personnes avec des handicaps ont une qualité de 
vie moindre. Il se base sur le respect de l’autonomie » (1672). D’autres 
chercheureuses de renom dans les études du handicap, comme 
Lennard J. Davis, adoptent une perspective similaire à propos des lois 
sur le suicide assisté. Davis (2013b, 107) soutient que bannir le suicide 
médicalement assisté « s’oppose au genre de monde où les études du 
handicap souhaitent que nous vivions. De plus, je crois que le suicide 
médicalement assisté fait partie d’un programme progressiste soutenu 
par les gens qui ont élaboré des conceptions justes et responsables de 
la justice, des droits et de la citoyenneté dans les démocraties. » Comme 
je le démontre dans le chapitre 4, j’estime, contrairement à Batavia et 
Davis, que les lois sur le suicide assisté s’enracinent dans des formes de 
validisme, de sanisme, d’âgisme, de classisme, de capitalisme et/ou de 
racisme, et qu’il serait irréaliste de penser que certaines institutions, lois, 
règlements ou politiques sociales pourraient être exemptes de validisme 
et d’autres -ismes.

Karen Hwang (1999) adopte une position semblable, mais suggère 
une réflexion plus nuancée. Étant elle-même handicapée, elle ne s’iden-
tifie pas comme une activiste du handicap, mais prend une posture ferme 
dans les débats sur le suicide assisté. Hwang insiste sur la diversité de 
personnes comprises dans la catégorie large du handicap. Si certaines 
personnes handicapées sont en santé et ne souffrent pas, d’autres vivent 



197

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

avec des maladies chroniques et des conditions douloureuses qui rendent 
leur vie difficile. Dans ce dernier cas, Hwang affirme que ces gens 
devraient avoir droit au suicide assisté ; les empêcher de prendre cette 
décision ne fait que renforcer l’idée selon laquelle les personnes handi-
capées sont faibles, vulnérables et trop incompétentes pour prendre 
des décisions à leur propos. Sans nier l’oppression systémique, Hwang 
introduit dans la conversation la question de la douleur, de la souffrance 
et de la subjectivité — des réalités souvent écartées du revers de la main 
par les personnes qui adhèrent à un modèle social du handicap. Sans 
nier le fait qu’un validisme systémique puisse déterminer en partie la 
décision que prend un individu de se tourner vers le suicide assisté, 
Hwang (1999, 184) défend que les activistes qui s’y opposent reproduisent 
paradoxalement des formes de validisme : « Loin d’affirmer la dignité 
et la valeur de l’autodétermination individuelle, les gens qui défendent 
cette position préféreraient que nous abandonnions le contrôle de nos 
esprits, de nos corps et de nos vies à des gens qui veulent nous protéger 
de nous-mêmes. Néanmoins, vu ce dilemme, la plupart des personnes 
handicapées avec qui j’ai parlé préféreraient l’autodétermination à ce 
type de protection. »

Un autre activiste/chercheur de renom ayant une voix dissidente 
dans le débat sur le suicide assisté est Tom Shakespeare105 (2006). Connu 
pour sa critique des limites du modèle social du handicap, que j’aborde 
plus loin dans ce chapitre, Shakespeare estime que la prédominance du 
modèle social dans les études du handicap empêche de se pencher sur 
la douleur et la souffrance. Il reconnaît l’importance du validisme systé-
mique et de ses impacts sur les décisions des personnes handicapées, 
mais estime que le fait de présenter ces dernières comme des individus 
vulnérables ayant besoin d’une protection spéciale en ce qui concerne 
leurs choix de fin de vie a des effets pernicieux. Shakespeare soutient 
que diverses pratiques, comme l’euthanasie volontaire — par opposition 
à l’euthanasie involontaire — ou le retrait de traitements de maintien en 
vie, sont confondues lorsque les activistes/chercheureuses du handicap 
discutent du suicide assisté. Au lieu d’une condamnation universelle de 
ces pratiques, il convient d’examiner soigneusement chaque cas. Selon 
lui, les personnes handicapées ont le droit d’être soutenues pour toutes 
leurs autres activités, comme manger, s’habiller ou se laver. Il argumente 
que les priver de soutien lorsqu’il s’agit de mettre à exécution un désir 
de mourir constitue une exception discriminatoire : « Donner accès à 
une aide à mourir pour les personnes handicapées éliminerait donc une 
iniquité, plaçant celles-ci dans la même position qu’une personne non 
handicapée » (Shakespeare 2006, 124). Shakespeare fonde son argument 
de soutien au suicide assisté sur les notions de libre choix, de liberté, 



198

Défaire le suicidisme

d’autodétermination et d’autonomie. Comme Hwang, il insiste sur le fait 
qu’appuyer le suicide assisté implique d’adhérer à des règles et des dispo-
sitifs stricts déterminant pour qui, comment et quand ces gestes sont 
autorisés. Il soutient aussi qu’il faut à la fois défendre le suicide assisté et 
agir pour promouvoir des changements systémiques pouvant améliorer 
les conditions de vie des personnes handicapées. Je critiquerai plus loin 
dans ce chapitre la manière dont beaucoup d’auteurices abordé·es jusqu’à 
maintenant, y compris celleux qui défendent le droit au suicide assisté 
pour les personnes handicapées, malades ou souffrantes, reproduisent 
malgré tout certaines formes de sanisme et de suicidisme. En effet, les 
personnes qui défendent le suicide assisté recréent souvent deux classes 
de sujets suicidaires : une classe méritant l’aide à mourir et une autre 
qui devrait être sauvée pour l’empêcher de commettre l’irréparable.  
Par exemple, Shakespeare (2006) reproduit certaines formes de sanisme 
et de suicidisme en faisant valoir un dépistage rigoureux visant à s’assurer 
que les personnes qui veulent accéder au suicide assisté ne soient pas 
déprimées, malades mentalement ou suicidaires.

Des bioéthicien·nes comme Harold Braswell (2018) suggèrent 
d’abandonner les débats improductifs en refusant de prendre position 
sur le suicide assisté, pour plutôt s’intéresser aux enjeux plus urgents qui 
affectent les communautés handicapées106. Même si je suis d’accord que 
nous devons mettre l’accent sur ce qui compte dans la vie quotidienne de 
la plupart des personnes handicapées, malades ou souffrantes — comme 
l’indépendance dans la vie quotidienne, les logements abordables, et un 
accès approprié aux soins de santé, à l’emploi et à un soutien social, légal et 
économique —, j’estime que les questions entourant la mort représentent 
aussi des enjeux pressants, et je conteste l’idée que les chercheureuses 
ne devraient pas se positionner dans le débat sur le suicide assisté. 
Au contraire, ne pas prendre position revient à affirmer une position. 
Alors que ce débat est complexe et exige de faire preuve de nuance pour 
éviter le dogmatisme, il est clair pour moi et pour la vaste majorité des 
activistes/chercheureuses du handicap que l’ontologie du suicide assisté 
s’enracine dans des formes profondes de validisme, de sanisme, d’âgisme, 
de capitalisme et d’autres oppressions (Baril 2017, 2022). Quand il s’agit 
du suicide assisté, s’allier aux communautés handicapées, malades, 
souffrantes, détraquées et âgées doit impliquer de dénoncer la violence 
validiste, saniste et âgiste qui a structuré et qui continue de façonner les 
discussions, les réglementations, les lois et les politiques sociales sur 
le suicide assisté. Éviter de prendre position ou, pire encore, nier que 
cette violence est au cœur de l’ontologie du suicide assisté, a pour effet 
de reproduire des (micro-)agressions envers les personnes handicapées, 
malades, souffrantes, détraquées ou âgées. Je veux être clair : je dénonce 



199

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

fermement les aspects ontologiques, sociaux, politiques et légaux du suicide 
assisté dans sa forme actuelle. En même temps, j’adhère fermement au droit 
positif à mourir, non spécifiquement pour les personnes handicapées, malades, 
souffrantes, détraquées ou âgées, mais pour toutes les personnes suicidaires, 
qu’elles soient handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou âgées ou non. 
Comme je l’ai écrit au sujet de l’AMM en 2017 (212) :

Les lois, politiques publiques, stratégies de prévention 
et modèles/discours actuels sur le suicide ne constituent 
pas des réponses responsables, pragmatiques ou compa
tissantes envers les personnes suicidaires. Depuis une 
approche de réduction des risques centrée sur les voix et 
le bien-être des personnes suicidaires, mon but n’est pas 
de réformer la loi sur l’aide médicale à mourir pour inclure 
les personnes suicidaires, mais de proposer un projet socio
politico-légal entièrement différent. Je suggère d’abroger la 
loi, car elle est doublement validiste, et je propose à la place 
que toutes les personnes qui veulent mourir, y compris 
les personnes suicidaires, devraient avoir accès à l’aide 
médicale à mourir, peu importe leur condition physique 
ou leur mort imminente [italique ajouté].

Ma position est souvent confondue avec celle des défenseur·es du droit 
à mourir qui veulent étendre le suicide assisté aux personnes vivant 
avec une souffrance psychologique (ou d’autres formes de souffrance), 
mais qui continuent d’adhérer au script ontologique validiste, saniste 
et âgiste au sujet du suicide assisté. Comme je le démontre dans les 
chapitres 4 et 5, ma posture diffère radicalement de ce qui a été proposé 
jusqu’à maintenant, car elle se base sur la création de nouvelles formes 
antivalidistes, antisanistes et antiâgistes de soutien au suicide assisté 
pour les personnes suicidaires.

3.1.2. Redéfinir la folie…  
sauf pour les personnes suicidaires

Les activistes/chercheureuses Mad, tout comme les activistes/chercheu-
reuses du mouvement antipsychiatrie, ont dénoncé les mauvais traite-
ments, la violence et la cruauté exercées contre les personnes détraquées 
et la communauté c/s/x, « un acronyme pour consommateurice, survi-
vant·e, ex-patient·e, désignant toustes des politiques identitaires ou des 
relations spécifiques au système psychiatrique » (LeFrançois, Menzies 



200

Défaire le suicidisme

et Reaume 2013, 335). Iels veulent élaborer une autre relation à un large 
éventail de réalités, incluant la dépression, l’anxiété, la psychose, la schi-
zophrénie ou la manie, relation qui ne serait pas gouvernée par l’idée que 
ces différentes manières d’être au monde doivent être corrigées107. Alors 
qu’un nombre croissant d’auteurices traitent de la violence épistémique 
subie par les personnes détraquées lorsque leurs voix et leur crédibi-
lité comme sujets connaissants sont délégitimées108, l’effacement des 
personnes suicidaires n’est pas expliqué comme une forme de violence 
épistémique dans l’activisme et la recherche Mad. Les voix des personnes 
suicidaires ont été effacées des conversations sur la médicalisation et 
la psychiatrisation, l’hospitalisation ou l’incarcération forcées et les 
traitements inhumains (contraintes chimiques ou physiques) infligés 
aux personnes détraquées. Les personnes suicidaires sont écartées de 
ces conversations et la suicidalité comme thème n’apparaît presque pas 
dans les textes sur la folie. En outre, la suicidalité est souvent réduite à 
être comprise comme un résultat de la violence saniste (Lee 2013 ; The 
Icarus Project 2015) ou comme un effet secondaire des médicaments 
imposés aux sujets détraqués (Whitaker 2018).

À mon avis, cette omission est une opportunité manquée pour 
les activistes/chercheureuses Mad, parce qu’être suicidaire et être handi-
capé·e, malade, souffrant·e et/ou détraqué·e ne sont pas mutuellement 
exclusifs, et parce que le validisme, le sanisme et le suicidisme sont 
imbriqués. Analyser une forme d’oppression en oubliant les autres (ainsi 
que les autres systèmes d’oppression) ne saurait fournir qu’un aperçu 
partiel des enjeux que vivent les personnes handicapées/détraquées. 
Pour ne donner qu’un exemple parmi beaucoup d’autres, plusieurs 
« traitements » médicaux et psychiatriques comme l’hospitalisation forcée 
et les contraintes physiques ou chimiques sont imposés aux personnes 
considérées comme « folles » et « détraquées » qui représentent (peut-être) 
un danger pour elles-mêmes, un danger qu’on associe souvent à la suici-
dalité. Autrement dit, une personne est souvent hospitalisée/incarcérée 
de force, contrainte physiquement ou médicamentée contre son gré 
parce qu’elle est considérée en même temps comme « folle » et suicidaire. 
Le « danger » du suicide est aussi souvent utilisé comme un argument 
ultime par le personnel médical pour imposer des traitements forcés aux 
personnes détraquées (Kious et Battin 2019). Il devient presque impossible 
de distinguer les différents systèmes d’oppression dans ces cas : être suicidaire 
suffit pour être étiqueté·e comme une personne « folle » ou « détraquée » ; avoir 
une « maladie mentale » exige une « cure » médicale/psychiatrique et les trai-
tements coercitifs sont vus comme la norme quand il s’agit de personnes qui 
représentent un « danger pour elles-mêmes ». Alors que le désir de guérir les 
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées est vivement 



201

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

critiqué dans les mouvements sociaux/champs d’études du handicap/Mad,  
le besoin de guérir les individus suicidaires, un désir qui émerge des 
mêmes systèmes médicaux et psychiatriques validistes/sanistes et qui 
mobilise les mêmes types de discours curatifs et d’outils coercitifs, est 
rarement questionné. Même chez les abolitionnistes qui s’opposent le plus 
radicalement aux lois sur la santé mentale, il n’y a pas de consensus sur 
la pertinence de l’abolition de ces lois en ce qui concerne les personnes 
suicidaires109 (Ben-Moshe 2020 ; Wilson 2018).

Un exemple concret de l’exceptionnalisme appliqué aux 
personnes suicidaires dans les cercles Mad se trouve dans les travaux 
du Fireweed Collective, initialement connu comme The Icarus Project, 
une organisation étasunienne de promotion de la santé mentale dans 
une perspective intersectionnelle et de justice réparatrice. Connu pour 
son travail inestimable au service des groupes les plus marginalisés qui 
vivent à l’intersection de la folie, de la maladie/du handicap mental·e et 
d’autres identités stigmatisées, le collectif cherche à aborder les crises 
de santé mentale de manière à éviter de reproduire l’oppression des 
personnes en détresse. Par exemple, dans son texte de 2020, « When It 
All Comes Crashing Down: Navigating Crisis », le Fireweed Collective 
offre plus d’une douzaine de suggestions d’interventions pour prévenir 
des dommages supplémentaires dans les épisodes de crises de santé 
mentale, incluant le fait de ne pas appeler automatiquement les services 
d’urgence, car ces services peuvent causer plus de mal que de bien. 
Néanmoins, l’organisation affirme l’importance d’utiliser ces services 
si la crise atteint un certain niveau de « dangerosité », expliquant que, 
« parfois, une intervention forte et rapide est nécessaire si la situation 
est véritablement dangereuse et que la vie d’une personne s’écroule 
vraiment » (129). Selon le collectif, appeler les services d’urgence devient 
une solution, particulièrement quand une personne est suicidaire, afin 
de sauver sa vie (130) : « Appeler la police ou l’hôpital ne devrait pas être la 
réponse automatique. La police et les hôpitaux ne sont pas des sauveurs. Ils 
peuvent aggraver les choses. Cependant, quand vous n’avez plus d’autres 
options, vous ne devez pas les écarter. […] Soyez réalistes, quand votre 
communauté a épuisé sa capacité d’aider et qu’il existe un réel danger. […] 
Le plus important est de garder la personne en vie » (souligné dans l’ori-
ginal). Pour ce collectif, ce qui est valable pour les personnes détraquées 
en crise ne semble pas s’appliquer aux personnes suicidaires en crise.  
Il soutient que les vies des personnes suicidaires doivent être préservées, 
d’où le fait qu’il serait justifié d’appeler les services d’urgence, un geste 
vu comme néfaste quand il s’agit d’autres personnes marginalisées. 
Néanmoins, comme le démontre Trans Lifeline (2020) dans le chapitre 2, 
les personnes suicidaires qui subissent des sauvetages non consentis 



202

Défaire le suicidisme

souffrent souvent de violence et de mauvais traitements, et c’est particu-
lièrement le cas quand elles appartiennent à des groupes marginalisés, 
y compris les personnes handicapées, détraquées ou neurodivergentes. 
Je me demande donc ce qui justifie cet exceptionnalisme envers les 
personnes suicidaires. Tout en offrant habituellement des solutions 
créatives pour les personnes vivant de la détresse mentale, le Fireweed 
Collective semble revenir à une approche traditionnelle quand il s’agit 
de personnes détraquées suicidaires. Le collectif tente de trouver de 
bonnes raisons pour les personnes suicidaires de continuer à vivre 
et, dans une certaine mesure, impose la honte à celles qui pourraient 
envisager le suicide comme une option potentielle : « Il y a des manières 
de faire en sorte que vos sentiments changent et que votre tête fonctionne 
mieux. Si vous vous tuez, rien dans votre vie ne changera jamais. Vous 
nous manquerez. Vous ne saurez jamais ce qui aurait pu arriver. Vos 
problèmes sont très réels, mais il y a d’autres façons de les affronter » 
(The Icarus Project s.d., 3). Bien que je sois d’accord avec les activistes/
chercheureuses Mad qui dénoncent le traitement terrible que subissent 
les personnes détraquées, je ne peux m’empêcher de penser que le 
suicidisme est probablement l’un des aspects les plus importants que ces 
auteurices oublient dans leur activisme et leur production intellectuelle 
très riches. Un cadre théorique combinant le sanisme au suicidisme 
et à la contrainte à la vie pour comprendre les réalités difficiles que 
vivent les personnes détraquées dans diverses institutions et contextes 
(carcéraux) a le potentiel de fournir une meilleure compréhension de 
leurs réalités complexes. 

3.1.3. Suicidologie critique,  
handicap et folie 

Alors que les activistes/chercheureuses du handicap entretiennent un 
certain silence à propos de la suicidalité, les suicidologues critiques 
font généralement la même chose à l’égard du handicap et de la folie. 
Les perspectives handicapées/Mad sont étonnamment absentes de 
la suicidologie critique, à quelques exceptions près, dont le travail de 
China Mills (2017, 2018, 2020), que j’aborderai plus loin. Par exemple, deux 
ouvrages collectifs clés de la suicidologie critique que j’ai abordés dans le 
chapitre 1, Suicide and Social Justice et Critical Suicidology, ne comprennent 
qu’un texte (de Mills) sur le handicap et aucune entrée d’index sur le 
handicap et la folie. Cet effacement révèle une relation problématique 
entre la suicidologie critique et les études du handicap/Mad : soit le  
handicap/la folie sont mis de côté comme des sujets négatifs à dissocier 
de la suicidalité, soit ils ne sont tout simplement pas mentionnés. En 



203

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

fait, à ma connaissance, il n’y a que deux auteurices dans le domaine 
de la suicidologie critique qui explorent explicitement le handicap, soit  
Mark E. Button (2016) et China Mills110 (2015, 2017, 2018, 2020).

Button, un chercheur important en suicidologie critique qui a 
contribué à mettre en avant le modèle de justice sociale qui politise 
la suicidalité, aborde brièvement dans un de ses textes la question du 
handicap. Dans cet article, il endosse sans explication l’exceptionnalisme 
du suicide assisté pour les personnes handicapées, malades ou souf-
frantes (Button 2016, 271) :

À mon avis, il n’y a pas de devoir catégorique de garder 
quelqu’un·e en vie […] de sorte que le suicide puisse être 
considéré comme un tort moral absolu, et ce point est 
particulièrement important dans le contexte des maladies 
terminales et de la mort médicalement assistée. Je crois 
cependant qu’il y a une obligation collective impérieuse, 
fondée sur l’équité morale et la dignité des personnes, 
d’améliorer les conditions sociales, économiques et 
matérielles corrélées aux taux de suicide élevés (hors du 
contexte médical des décisions sur la fin de vie).

Ce passage pourrait être interprété vaguement si ce n’était d’autres 
passages du texte de Button, où il distingue également les suicides 
rationnels des personnes handicapées, malades ou souffrantes des 
suicides illégitimes basés sur une souffrance sociale et politique. Il semble 
effectivement adopter un point de vue selon lequel il est naturel que les 
personnes handicapées, souffrantes, malades ou en fin de vie optent 
pour le suicide. Ainsi, s’il y a un besoin urgent de politiser toutes les 
« subjectivités suicidaires », celles des personnes qui sont handicapées, 
malades, souffrantes ou en fin de vie sont exclues de cette analyse poli-
tique : « Hors du contexte des décisions sur la fin de vie et des cas associés 
où des individus cherchent à mettre fin à une maladie terminale et/ou à 
une douleur physique irrémédiable, le suicide, et plus spécifiquement 
la distribution des subjectivités suicidaires, est un sujet approprié de 
réflexion politique » (278). Button mobilise aussi des analogies ou des 
métaphores qui pourraient être interprétées comme validistes/sanistes, 
même s’il réclame l’utilisation d’une perspective de justice sociale qui 
cherche à répondre à toutes les inégalités, y compris celles liées au statut 
de personne handicapée (276). Il présente souvent le suicide comme 
une maladie à combattre : « Le suicide (hors du contexte de la maladie 
terminale et de la mort assistée) appartient proprement aux maux [ills] 
qu’une théorie politique socialement responsable devrait affronter » (272).



204

Défaire le suicidisme

Dans son désir de combattre toutes les formes de suicide sauf 
celles des personnes handicapées, malades ou souffrantes, Button (271) 
évoque un « droit à la vie » qui pourrait constituer la base d’un nouveau 
mouvement social ou même de coalitions avec d’autres groupes pro-vie 
(de droite). Button (2020) mentionne la possibilité de faire des alliances 
avec des groupes religieux et conservateurs pour protéger le caractère 
sacré de la vie. Ici, l’injonction à la vie et à la futurité prend une forme 
concrète et se manifeste dans l’endossement de mesures de prévention 
du suicide qui briment les droits fondamentaux avec des mesures et des 
règles coercitives (Button 2020, 99). Comme les activistes/chercheureuses 
Mad l’ont démontré, une position qui légitime les hospitalisations, les 
traitements forcés et les détentions pour les personnes qui représentent 
des « dangers pour elles-mêmes » est néfaste pour les personnes détra-
quées et, comme je le défends, pour les personnes suicidaires. Autrement 
dit, malgré sa contribution inestimable à la suicidologie critique, la 
position de Button sur le suicide et le suicide assisté ne gagnerait certai-
nement pas la faveur des activistes/chercheureuses du handicap/Mad. 
Nous pouvons cependant reconnaître la manière dont Button politise la 
suicidalité, ouvrant la voie à d’autres analyses de la « psychopolitique du 
suicide », comme celle de Mills.

Dans ses travaux, Mills (2015, 2017, 2018, 2020) propose des 
réflexions innovantes sur la suicidalité et le handicap, adoptant clai-
rement un éthos handicapé/détraqué. Mills nous met en garde de ne 
pas reproduire une conception pathologisante et stigmatisante des 
personnes handicapées/détraquées quand nous discutons des consé-
quences négatives de différents systèmes oppressifs (2020, 80). En outre, 
Mills (2020, 78) propose une « psychopolitique du suicide » comme 
cadre analytique visant à souligner les liens entre les affects négatifs 
et les conditions sociopolitiques dans lesquelles vivent les personnes :  
« Ici la détresse mentale est utilisée politiquement pour attirer l’attention 
vers les manières dont les environnements et les systèmes peuvent être 
conçus pour induire la suicidalité. Cela évoque l’intérêt que je manifeste 
depuis longtemps pour la psychopolitique comme cadre analytique 
visant à mieux comprendre les enchevêtrements anxieux entre les 
phénomènes systémiques et politiques et la vie psychique (Mills 2017) ». 
Dans ce texte, Mills traite de la psychopolitique à l’œuvre derrière 
les mesures d’austérité au Royaume-Uni et des transformations des 
politiques relatives aux frontières et à l’assistance sociale affectant les 
personnes migrantes, pauvres et handicapées 111. Elle établit des liens 
entre l’expérience que font les personnes migrantes du renforcement des 
frontières au Royaume-Uni et celle des personnes pauvres et handicapées 
quant aux lois qui gouvernent l’assistance sociale. Elle affirme, à l’instar 



205

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

de quelques activistes/chercheureuses que j’aborde dans le chapitre 2, 
que c’est la haine qui tue les personnes migrantes et handicapées. Les 
mesures d’austérité engendrent une mort lente (et pas-si-lente), banale et 
non spectaculaire ciblant les personnes racisées, migrantes, pauvres et 
handicapées par le biais d’un ensemble de méthodes, incluant la violence 
administrative et financière. Mills affirme que les mesures d’austérité au 
Royaume-Uni, basées sur des systèmes d’oppression comme le validisme 
et le capitalisme, sont responsables des morts par suicide : « La logique 
sous-jacente à ces systèmes crée les conditions d’une dévaluation de la 
vie de certaines personnes et tue des gens, entre autres en les incitant à 
se tuer » (Mills 2020, 83). Ainsi, selon Mills, la suicidalité des personnes 
handicapées/détraquées est le résultat de formes imbriquées de racisme, 
de colonialisme, de classisme, de capitalisme, de validisme et de sanisme. 
Bien que je sois entièrement d’accord avec l’analyse astucieuse de Mills, 
je suis en désaccord avec sa conclusion selon laquelle le suicide constitue 
la forme ultime de l’oppression car le désespoir suicidaire résulte de 
conditions sociopolitiques, et qu’accepter le suicide signifierait d’ac-
cepter la culture de sacrifiabilité que subissent les sujets marginalisés.  
D’un point de vue de la justice sociale, cette conclusion demeure incom-
plète si elle n’intègre pas le suicidisme et les perspectives des personnes 
suicidaires. De la même manière que Mills nous encourage à penser à la 
coconstitution du validisme, du sanisme, du capitalisme, du colonialisme 
et du racisme, je propose une perspective qui comprend ces formes 
d’oppression comme coconstitutives du suicidisme.

En somme, si elles sont inestimables sur plusieurs plans, les 
contributions des activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur le 
suicide et le suicide assisté et celles des suicidologues critiques sur le 
handicap/la folie adhèrent néanmoins au script préventionniste et nour-
rissent involontairement la contrainte à la vie et les régimes suicidistes. 
Ce faisant, elles constituent des somatechnologies de vie affectant les 
personnes suicidaires. Même s’il est difficile de rassembler des discours 
si variés et disparates sur la suicidalité handicapée/détraquée, beaucoup 
d’entre eux produisent des effets similaires sur les personnes suicidaires, 
dont je traite dans la section qui suit.

3.1.4. Le traitement saniste et suicidiste  
des personnes suicidaires handicapées/détraquées 

Les discours sur la suicidalité handicapée/détraquée ont plusieurs 
impacts négatifs sur les personnes suicidaires. Les représentations du 
suicide ou des requêtes de suicide assisté chez les personnes handicapées/
détraquées ne constituent pas seulement des explications simplistes en ce 



206

Défaire le suicidisme

qui a trait aux pressions externes validistes/sanistes et à l’intériorisation 
de la haine, mais elles reproduisent aussi des stéréotypes à propos des 
personnes handicapées/détraquées (présentées comme vulnérables 
et passives, réduites à un seul aspect de leur identité, c’est-à-dire le 
handicap/la folie) ainsi que certaines formes de sanisme et de suicidisme.

Des recherches en études du handicap/Mad montrent qu’il existe 
des formes de sanisme chez les chercheureuses et activistes du handicap112. 
Ainsi, sans surprise, les activistes/chercheureuses voient souvent la 
suicidalité à travers une lunette saniste, comme une maladie mentale 
à « corriger ». Pour ne donner qu’un exemple, Shakespeare (2006, 124), 
tout en justifiant le suicide assisté pour les personnes handicapées avec 
des maladies terminales, insiste sur le fait que les personnes ayant des 
maladies mentales qui veulent mourir devraient être empêchées de le 
faire : « Par exemple, la dépression et d’autres maladies mentales pour-
raient brouiller le jugement et empêcher une personne vivant avec une 
maladie terminale de prendre adéquatement la décision de demander 
la mort. » Les personnes avec des maladies mentales sont présentées 
comme irrationnelles et incompétentes pour prendre ces décisions. 
Shakespeare ajoute que la prévention du suicide est essentielle dans 
toutes les circonstances, sauf dans de rares cas de maladies terminales 
(40) : « Même si le suicide a été décriminalisé, les tierces parties ont un 
devoir moral de tenter de dissuader une personne de se suicider. Il ne 
serait donc pas juste qu’une société aide toute personne handicapée 
ou non handicapée à se suicider en invoquant l’autonomie. Le seul cas 
socialement approuvé où le suicide devient un choix légitime est celui 
d’une maladie en phase terminale. »

Le script suicidiste préventionniste et le modèle curatif de la 
suicidalité, endossés aussi bien par les activistes/chercheureuses du 
handicap/Mad qui prônent le suicide assisté que par celleux qui s’y 
opposent, nourrissent paradoxalement le trope curatif validiste relatif 
à certains sujets considérés comme « brisés » et ayant besoin d’être 
« réparés ». Outre les formes de validisme/sanisme intégrées dans 
certaines analyses de la suicidalité handicapée/détraquée, comme 
dans les exemples qui précèdent, des formes de suicidisme sont aussi à 
l’œuvre. Par exemple, le Fireweed Collective (The Icarus Project s.d., 1) 
insiste sur le fait que « se sentir suicidaire n’est pas abandonner la vie » 
et adhère à la contrainte à la vie, selon laquelle une « meilleure vie » est 
toujours possible. L’injonction à rester en vie et à se tourner vers un 
meilleur avenir est un thème qui traverse presque tous les discours sur 
la suicidalité handicapée/détraquée. J’affirme que le validisme/sanisme 
et le suicidisme fonctionnent de manière concomitante de sorte qu’ils 
nuisent aux personnes suicidaires, et ce, de trois manières : (1) en créant 



207

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

une image pathologique et négative des personnes suicidaires, (2) en 
réduisant au silence les personnes suicidaires et (3) en endossant des 
stratégies coercitives de prévention du suicide.

Premièrement, une image pathologique et négative des 
personnes suicidaires (handicapées/détraquées ou pas) prévaut dans 
la recherche. Par exemple, Gill (1992, 42) adopte une vision patho
logisante des personnes handicapées qui veulent mourir, affirmant que 
leurs demandes de suicide assisté « sont clairement pathologiques ». 
En se basant sur une interprétation individualiste et psychologique, 
Gill dépeint les personnes suicidaires comme « affligées par une vision 
étroite » (46). Gill (1999, 174) questionne même la compétence légale 
des personnes handicapées étant donné leur oppression généralisée : 
« Si les libertés individuelles sont limitées et distordues par les caprices 
des politiques sociales, il est difficile de soutenir que ces individus 
agissent librement comme des adultes matures. De plus, l’isolement 
social à long terme et la douleur d’une existence imposée et vide de 
sens […] peuvent éroder la capacité individuelle à prendre des décisions 
raisonnées. » Plus tard dans sa carrière, Gill (2004, 185) continuera  
d’adhérer à cette conceptualisation pathologique de la suicidalité, réité
rant que le « suicide est déclenché par un sentiment de désespoir lié à 
des troubles psychiatriques, à une vulnérabilité émotionnelle et/ou à 
des facteurs de stress psychosociaux démoralisants ». S’il est peut-être 
compréhensible que Gill, qui travaille dans le champ de la psychologie, 
soit tentée d’adopter des explications psychiatriques de la suicidalité, 
une conceptualisation similaire semble incohérente venant d’activistes 
comme Coleman, qui reste par ailleurs critique de la pathologisation 
individuelle. Coleman (2010, 41) se réfère à des études qui soulignent la 
« détresse psychologique » et les « perturbations psychologiques » pour 
montrer que les requêtes de suicide assisté des personnes handicapées 
ne sont pas fondées ou raisonnables et devraient être prévenues, comme 
elles le sont pour le reste de la population. Ces positions dans les études 
du handicap/Mad s’ancrent habituellement dans une reconceptualisation 
de l’autonomie qui favorise une perspective relationnelle aussi bien 
qu’une reconceptualisation de la compétence, vue comme biaisée par 
des formes intériorisées de validisme/sanisme. Bien que je sois d’accord 
avec les activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur la nécessité 
d’avoir conscience des impacts profonds des conditions systémiques 
sur nos subjectivités, je suis fasciné par l’adhésion parfois acritique aux 
explications psychopathologiques qui ont cours quand il est question 
de suicidalité. En effet, les affirmations comme celles de Gill ou de 
Coleman illustrent que, si les activistes/chercheureuses du handicap/
Mad sont normalement opposé·es aux explications pathologiques et 



208

Défaire le suicidisme

individualistes, iels tendent à les redéployer assez rapidement quand il 
s’agit d’individus suicidaires. Alors que l’empouvoirement et l’agentivité 
sont encouragés pour les autres groupes marginalisés, ils sont déniés 
quand il s’agit des personnes suicidaires, qui peuvent être considérées 
comme trop « folles » ou « détraquées » pour prendre des décisions 
importantes sur leur vie et leur mort. Ici, le sanisme et le suicidisme 
fonctionnent ensemble pour délégitimer les personnes suicidaires, qui 
peuvent être disqualifiées comme « irrationnelles » et « perturbées ». De 
plus, l’image négative des personnes suicidaires handicapées/détraquées 
qui est avancée par certain·es activistes/chercheureuses nourrit les 
stéréotypes suicidistes sur les personnes suicidaires, qui les présentent 
comme dangereuses, impulsives, menteuses et manipulatrices. Pour 
ne donner qu’un exemple parmi d’autres, Gill (1992, 41) écrit : « Les 
personnes ayant des handicaps sévères sont typiquement expertes dans 
la survie. Par la force des choses, elles apprennent comment influencer 
les autres de sorte qu’iels les aident. C’est une habileté créative et 
essentielle qui peut malheureusement être appliquée consciemment 
ou inconsciemment à l’autodestruction. »

Deuxièmement, le sanisme et le suicidisme travaillent de concert 
pour réduire au silence les personnes suicidaires handicapées/détra
quées. Beaucoup d’activistes/chercheureuses dont j’ai traité jusqu’à 
maintenant, particulièrement celleux qui s’opposent au suicide assisté, 
abordent certains cas médiatiquement célèbres de personnes handi
capées ayant défié le système de justice pour accéder au suicide assisté 
(par exemple Elizabeth Bouvia) aux États-Unis et au Canada113. Leur 
conclusion principale est que les personnes handicapées sont victimes 
de l’oppression validiste et que, si leurs conditions de vie étaient diffé-
rentes, elles ne voudraient plus avoir accès au suicide assisté. J’ai deux 
critiques à formuler à propos de cette interprétation réductrice, qui 
réduit au silence les personnes suicidaires handicapées/détraquées. 
Premièrement, réécrire les histoires des gens en prétendant savoir mieux 
qu’eux pourquoi ils veulent mourir est paternaliste et constitue une 
forme de violence épistémique. Deuxièmement, cette réinterprétation 
ne tient pas compte pas de « l’habileté créative » des personnes « expertes 
dans la survie », pour reprendre les mots de Gill. En effet, les personnes  
suicidaires handicapées/détraquées peuvent être créatives dans la  
poursuite de leurs objectifs, y compris dans leur désir de mourir. Comme 
nous l’avons vu au chapitre 1, il semble qu’il existe des formes d’étouf-
fement testimonial parmi les personnes suicidaires qui connaissent les 
conséquences potentiellement sérieuses du fait de prendre la parole 
pour partager leur vérité, ce qui les dépouillera de leur légitimité comme 
interlocutrices. 



209

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

En tant que personne suicidaire, j’ai songé à la possibilité  
d’accomplir mon suicide à plusieurs moments de ma vie. Je suis toujours 
ambivalent en ce qui concerne mon désir de rester en vie ou de mourir. 
Même si je m’identifie comme un homme handicapé/détraqué et même si 
j’estime que les lois sur le suicide assisté se basent sur des formes violentes de 
validisme/sanisme et de suicidisme, je n’hésiterais pas à recadrer mon discours 
pour qu’il réponde aux critères validistes, sanistes et suicidistes de la loi si 
je voulais mettre fin à mes jours par le suicide assisté à un certain moment. 
Le contexte canadien dans lequel je vis, selon la législation actuelle, 
exigerait que je dissimule ma dépression, le fait que je suis suicidaire et 
que j’ai certaines convictions politiques à propos du suicide. Il faudrait 
que je souligne que je suis affecté par l’« indignité » de mes handicaps et 
que ma souffrance est invivable et insoutenable. J’adopterais ce discours 
non pas parce que j’y crois, mais parce qu’il me permettrait d’accéder 
à une mort paisible, entouré des personnes que j’aime, et à un espace 
et un temps pour conclure ce dernier chapitre de ma vie. Je suis assez 
certain que, si je meurs d’un suicide à un certain moment, ce sera par 
un suicide assisté, car l’idée de mourir seul par le biais de moyens 
violents — une solution actuellement imposée aux personnes suicidaires 
dans le contexte suicidiste — me semble extrêmement effrayante. 
Mobiliser un discours validiste sur la souffrance liée à mes incapacités 
ne constituerait pas seulement une forme d’étouffement testimonial, 
mais endosserait un discours opposé à ce que j’ai affirmé toute ma 
vie — simplement pour accéder à ce que je considère comme une mort 
décente. Le fait que je sois prêt à modifier mon discours et à mentir pour 
atteindre ce but pourrait aussi être une stratégie utilisée par d’autres 
personnes suicidaires handicapées/détraquées pour obtenir ce dont elles 
ont besoin. Pour paraphraser Clare, je pourrais presque accepter sans 
hésitation une cure et un discours validiste si cela pouvait m’épargner 
une mort horrible par un suicide sans assistance. Les explications qui 
réduisent les personnes handicapées/détraquées réclamant le suicide 
assisté à des sujets aliénés ayant besoin de protection ne sauraient être 
plus erronées, à tout le moins en ce qui me concerne. Je ne suis proba-
blement pas le seul. Comme nous le rappellent des chercheureuses du  
handicap/crips/Mad comme Ally Day (2021), personne ne devrait imposer 
ses discours aux autres. En plus d’être potentiellement erronés, ces 
discours causent des dommages en privant certaines personnes du statut 
de sujets connaissants et en renforçant des formes de silenciation.

Troisièmement, l’imposition de certaines interprétations de la 
suicidalité des personnes handicapées/détraquées comme résultant 
d’une oppression validiste/saniste mène à des solutions qui ne sont pas 
seulement incomplètes, mais franchement problématiques et violentes. 



210

Défaire le suicidisme

Beaucoup d’activistes/chercheureuses du handicap/Mad ne questionnent 
pas la violence suicidiste subie par les personnes suicidaires handi
capées/détraquées et souhaitent appliquer les méthodes traditionnelles 
de prévention du suicide pour empêcher leur mort (Shakespeare 2006). 
Par exemple, Gill (2004, 178‒179) souligne la nécessité de stratégies 
coercitives de prévention du suicide, dont « la psychothérapie, la dissua-
sion, l’hospitalisation ou des formes de vigilance protectrice ». Un autre 
exemple se trouve dans la discussion sur le suicide et le suicide assisté 
chez Frazee (2020, 3), qui insiste sur la nécessité d’appliquer les mêmes 
mesures coercitives à toutes les personnes suicidaires peu importe leur 
statut de personnes handicapées, en appelant les services d’urgence et 
en ayant recours à l’hospitalisation, à l’incarcération et aux traitements 
forcés si nécessaire : « Nous appellerons le 911, nous vous retirerons 
du bord du précipice et, oui, nous allons vous contraindre lors de votre 
crise. Au diable l’autonomie. » Le même constat s’applique à l’organisation 
Not Dead Yet, qui reconnaît que le suicide exige des « méthodes déplai-
santes », mais appelle tout de même à « appliquer les lois qui requièrent 
du personnel médical qu’il protège les individus qui représentent un 
danger pour eux-mêmes » (Coleman 2010, 44). Non seulement Coleman, 
une activiste de Not Dead Yet, n’interroge pas certaines pratiques domma-
geables avancées dans le script suicidiste préventionniste, comme l’hos-
pitalisation involontaire, mais elle ajoute que les personnes suicidaires, 
qu’elles soient handicapées ou non, devraient être laissées à elles-mêmes 
dans leur quête de mort : « La loi devrait les laisser à leur propre sort. 
Toute personne compétente, même handicapée, peut se suicider en 
refusant de s’hydrater et de se nourrir » (49). Cette solution traduit de 
l’insensibilité envers les personnes suicidaires, les forçant à mourir par 
des moyens solitaires et violents comme la famine, l’empoisonnement, 
les armes à feu ou la pendaison. En outre, cette attitude de laisser-faire 
appliquée à un groupe marginalisé comme les personnes suicidaires, 
qui sont souvent criminalisées, hospitalisées involontairement ou 
stigmatisées sur la base de leur handicap/maladie mental·e perçu·e ou 
réel·le, semble en contradiction avec les analyses systémiques avancées 
dans les études du handicap/Mad 114.

Comme je le soutiens dans le chapitre  5, j’estime que mon 
approche affirmative du suicide et basée sur la réduction des risques 
sauverait plus de vies que les méthodes coercitives actuelles (même si 
sauver des vies n’est pas mon but principal) et offrirait l’option d’une mort 
moins traumatique ou solitaire, une meilleure préparation pour cette 
phase de la vie, un meilleur processus de deuil et de préparation avec la 
famille et les proches, et moins de conséquences négatives résultant de 
tentatives de suicide non fatales. Sans chercher à reproduire un trope 



211

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

validiste sur la peur du handicap, il est important de mentionner que les 
tentatives de suicide qui ne se soldent pas par un suicide complété (et il 
y a beaucoup plus de tentatives que de suicides complétés) produisent 
souvent des traumatismes physiques et émotionnels importants chez 
les personnes suicidaires115. Une approche basée sur la réduction des 
risques permettrait aux personnes qui choisissent cette voie d’éviter 
les conséquences et les traumatismes de leurs tentatives non fatales. 
En somme, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad offrent des 
solutions incomplètes sur la base d’explications simplistes des raisons 
pour lesquelles les personnes handicapées/détraquées sont suicidaires, 
et reproduisent des formes de suicidisme en appuyant les méthodes de 
prévention coercitives ou en ignorant les dures réalités des personnes 
suicidaires. Ces formes de suicidisme sont profondément imbriquées 
avec des formes de validisme/sanisme. Je crois que prendre en compte 
le suicidisme aiderait les activistes/chercheureuses du handicap/Mad  
à proposer des analyses plus riches du fonctionnement du validisme et 
du sanisme.

3.2. Les approches  
alternatives de la suicidalité 

handicapée/détraquée 

Considérant que les suicidologues critiques abordent rarement les 
réalités vécues des personnes handicapées/détraquées par rapport à la 
suicidalité et que les activistes/chercheureuses du handicap/Mad traitent 
principalement du suicide assisté et non du suicide en soi, les approches 
alternatives de la suicidalité pour les personnes handicapées/détraquées 
sont rares. Bonnie Burstow, une figure importante dans les mouvements 
antipsychiatrie et handicapé/Mad, a proposé des réflexions brillantes et 
innovantes sur la suicidalité au début des années 1990, dénonçant les 
traitements psychiatriques imposés aux personnes suicidaires 116. Si sa 
position sur le suicide constitue une approche alternative de la suicidalité 
handicapée/détraquée, je me penche ici sur des réflexions plus récentes. 
Celles-ci se trouvent dans deux des rares plateformes proposant une 
approche non coercitive de la suicidalité dans une perspective handi-
capée/Mad : le webzine Mad in America et certaines des personnes qui 
y contribuent, ainsi que le mouvement pour la justice pour toutes les 
personnes handicapées et certaines de ses figures de proue.

En 2012, Robert Whitaker, un auteur américain connu pour ses 
écrits sur la folie, a fondé le webzine Mad in America. Dans l’esprit des 
mouvements Mad et antipsychiatrie, ce webzine est une plateforme 



212

Défaire le suicidisme

où des auteurices écrivent sur la manière dont les systèmes  
médicaux/psychiatriques échouent à servir les communautés détraquées. 
Certaines contributions adoptent un regard critique sur les traitements 
réservés aux personnes détraquées suicidaires. Whitaker (2018) ques-
tionne lui-même l’approche médicale du suicide, souvent axée sur les 
médicaments et les solutions individuelles, qui peut causer davantage 
de suicides plutôt que de les prévenir. Il estime que les antidépresseurs 
peuvent être une cause potentielle de suicidalité, une possibilité également 
suggérée par d’autres auteurices antipsychiatrie comme Burstow (1992, 
2015). D’autres contributions, comme celles de Rob Wipond (2020), 
insistent sur la nécessité de délaisser les interventions individuelles au 
profit de stratégies qui reconnaissent les contextes sociopolitiques où la 
suicidalité se produit et illustrent la manière dont les stratégies actuelles 
de prévention qu’utilisent beaucoup de lignes d’écoute en prévention du 
suicide causent souvent plus de tort que de bien. En se basant sur les 
témoignages de personnes suicidaires, Wipond (2020) révèle la façon 
dont la pratique courante des lignes d’écoute en prévention du suicide, 
qui consiste à appeler les services d’urgence sans le consentement des 
appelant·es, peut être violente et pénible pour les personnes suicidaires : 
« Pourtant, un fait rarement rapporté ou examiné est que les appels à la 
National Suicide Prevention Lifeline (NSPL) — qui s’affiche visiblement 
comme service “confidentiel” — sont souvent retracés en secret. Les 
personnes qui appellent sont sujettes à des interventions policières et 
à des hospitalisations psychiatriques forcées. Beaucoup d’entre elles 
décrivent leurs expériences comme terrifiantes et traumatisantes. » 
Megan Wildhood (2018), une collaboratrice neurodivergente de Mad in 
America, a écrit sur les dommages causés aux personnes détraquées et 
suicidaires en détresse lorsqu’elles font appel aux services actuellement 
disponibles quand elles vivent des crises de santé mentale. Comme 
Wipond, elle croit que les lignes d’écoute en prévention du suicide et 
leurs protocoles par défaut — c’est-à-dire d’appeler les services d’urgence 
quand une personne envisage une tentative de suicide — font du tort 
aux personnes détraquées. Les interactions avec la police finissent 
souvent par violenter la personne au lieu de lui fournir du soutien et 
une connexion humaine.

Une autre collaboratrice de Mad in America est Jess Stohlmann-
Rainey (2018, 2019), qui adopte une approche antisaniste du suicide et 
s’auto-identifie comme handicapée, détraquée et grosse. Stohlmann-
Rainey (2018, § 12) dénonce la « sanité hégémonique » qui divise les 
personnes suicidaires en deux catégories : celles qui acceptent les 
interventions médicales/psychiatriques et désirent être réparées 
et sauvées par les traitements dominants (les « bonnes » personnes 



213

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

suicidaires), et celles qui résistent aux différentes interventions et 
qui persistent dans leurs idéations suicidaires, même après des tenta-
tives de suicide non fatales (les « mauvaises » personnes suicidaires). 
Selon Stohlmann-Rainey (§ 17), une perspective antisaniste pourrait  
contribuer à traiter les personnes suicidaires de manière plus 
respectueuse : 

Quand nous commençons à décortiquer l’idéologie de la 
sanité hégémonique, il est possible d’aborder le suicide de 
façon plus pertinente. L’approche antisaniste du suicide crée 
un espace pour la folie. Elle n’exclut jamais le suicide et 
protège le droit qu’ont les personnes de prendre des décisions 
sur leur vie et leur mort sans intervention forcée. Mettre en 
œuvre une approche antisaniste du suicide […] exige que 
nous passions d’une démarche de triage et d’évaluation à 
l’exploration et à la compréhension. […] Nous pouvons leur 
demander quels sont leurs besoins. Et nous pouvons ultime-
ment leur faire confiance et considérer qu’elles connaissent 
et prennent la meilleure décision pour elles-mêmes.

Comme moi, Stohlmann-Rainey (2019, § 4) soutient que le sanisme et 
le suicidisme (même si elle n’utilise pas ce dernier terme) fonctionnent 
de pair : « La sanité est construite autour de la volonté de vivre,  
la folie autour de la volonté de mourir. Dans ce paradigme, on ne peut 
jamais faire confiance aux personnes suicidaires, qui sont toujours 
déjà détraquées [insane]. » Utilisant des arguments similaires à ceux 
que j’ai soulevés par le passé (Baril 2017, 2018), elle soutient que les 
expériences des personnes suicidaires sont définies par les personnes 
non suicidaires et que les discours des personnes suicidaires sont 
façonnés par ce que les personnes non suicidaires veulent entendre. Si 
les personnes suicidaires ne se conforment pas au script préventionniste 
de la volonté d’être réparées et sauvées, elles sont considérées comme 
d’autant plus « folles » et « détraquées ». Comme d’autres auteurices qui 
adoptent des approches alternatives de la suicidalité, Stohlmann-Rainey 
espère créer des espaces plus sûrs pour que les personnes suicidaires 
puissent discuter de leurs idéations suicidaires sans honte, culpabilité 
ou conséquences négatives.

Un autre milieu faisant la promotion d’approches alternatives de 
la suicidalité est le mouvement pour la justice pour toutes les personnes 
handicapées. Ce dernier se penche sur l’imbrication entre les différents 
systèmes d’oppression, comme le racisme, l’hétérosexisme ou le cisgen-
risme, pour analyser les réalités des personnes handicapées/détraquées. 



214

Défaire le suicidisme

Il représente à certains égards une version plus radicale et intersection
nelle du mouvement pour les droits des personnes handicapées, et se 
concentre moins sur les droits formels que sur la justice en général pour 
toutes les personnes handicapées/détraquées qui sont racisées, trans 
et queers. Piepzna-Samarasinha (2018, 15), une figure importante du 
mouvement, raconte son histoire :

La « justice pour toutes les personnes handicapées » [disa-
bility justice] est un terme inventé par les membres fonda-
teurices Noir·es et brun·es queers et trans du Disability 
Justice Collective, fondé en  2005 par Patty Berne, Mia 
Mingus, Leroy Moore, Eli Clare et Sebastian Margaret. Ces  
activistes et artistes handicapé·es queers et trans Noir·es, 
asiatiques et blanc·hes rêvaient de construire un mouvement 
centré sur les vies, les besoins et les stratégies d’organisation 
des personnes handicapées queers et trans et/ou Noires et 
brunes, qui étaient marginalisées du mouvement pour les 
droits des personnes handicapées focalisé sur un seul enjeu 
et dominé par des personnes blanches.

Il est impossible d’affirmer que toutes les personnes qui prônent la justice 
pour toutes les personnes handicapées adoptent des visions alternatives 
de la suicidalité. En fait, beaucoup reproduisent simplement le suici-
disme. Cependant, quelques personnes qui s’identifient publiquement 
comme ayant des pensées suicidaires, comme Piepzna-Samarasinha, 
ne défendent pas les interventions qui pourraient blesser, criminaliser, 
stigmatiser ou isoler les personnes suicidaires, et proposent donc des 
approches alternatives qui prônent une meilleure justice pour les 
personnes suicidaires. Dans « Two or Three Things I Know for Sure 
about Femmes and Suicide », un chapitre de son livre publié en 2018, 
Piepzna-Samarasinha dénonce le double standard dans la perception 
de la suicidalité des personnes handicapées, malades, souffrantes ou 
détraquées, souvent considérées comme rationnelles, courageuses et 
saines d’esprit dans leur quête de mort, tandis que les personnes non 
handicapées qui sont suicidaires sont vues comme anormales et irration-
nelles. Iel note que cette perception est particulièrement vraie quand 
ces personnes handicapées/détraquées vivent également à l’intersection 
d’autres systèmes d’oppression, comme le classisme, le racisme ou le 
colonialisme. Elle estime aussi que le validisme et le sanisme jouent un 
rôle clé dans la manière dont on réagit à la suicidalité, non seulement 
dans la société, mais dans les communautés antioppression. Des formes 
de validisme/sanisme empêchent les personnes suicidaires de parler 



215

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

ou de chercher de l’aide, car elles craignent d’être vues comme « folles » 
ou « excessives » (Piepzna-Samarasinha 2018, 178). Ainsi, la prévention 
du suicide ne devrait pas se limiter à inviter les personnes à chercher 
de l’aide, mais devrait aussi impliquer de déconstruire des formes de 
validisme/sanisme qui créent de la honte et qui érigent des barrières 
empêchant de parler de la suicidalité (199) :

Quand une personne meurt, beaucoup de personnes disent « je 
n’en avais aucune idée ». Je pense que nous devons nous demander 
pourquoi c’est le cas. De quoi pouvons-nous parler dans ces 
lieux que nous appelons la communauté queer ? De quoi ne 
pouvons-nous pas parler ? Il ne suffit pas de dire « vous n’avez 
qu’à nous contacter ». Je pense que nous pourrions utiliser les 
morts par suicide dans nos communautés pour interroger en 
profondeur comment le sanisme et le validisme sont diffusés 
dans la communauté queer. Dans beaucoup de communautés 
queers branchées qui ne sont pas explicitement handica-
pées, il n’est pas bien vu de dire que nous n’allons pas bien  
[l’emphase est en caractères gras dans l’original].

Comme moi, Piepzna-Samarasinha estime que « la promesse d’une 
cure » (230) issue du système validiste/saniste est imbriquée dans notre 
conceptualisation de la suicidalité. Elle indique que les personnes suici-
daires sont présentées comme de bonnes ou de mauvaises survivantes 
selon qu’elles adhèrent ou non à l’idéologie curative. Iel suggère que ce 
modèle validiste/saniste, avec ses catégories binaires comme « brisé·e » et 
« réparé·e », représente l’un des seuls modèles disponibles pour penser la 
douleur, la détresse et le traumatisme (231). Elle affirme que nous devons 
commencer à accepter tout le désordre, la complexité et la diversité 
humaines, qui comprennent les idéations et la détresse suicidaires, 
ainsi que les affects négatifs (239) : « Je ne veux pas qu’on me répare, si 
être réparé·e signifie effacer ma mémoire et désapprendre ce que j’ai 
appris au long du miracle de ma survie. Ma survie n’est pas un problème 
individuel. […] Je ne veux pas qu’on me répare. Je veux changer le monde. 
Je veux être vivant·e, éveillé·e, en deuil et plein·e de joie. »

De plusieurs manières, les approches alternatives esquissées 
plus haut sont compatibles avec la mienne. Beaucoup de ces auteurices 
adoptent une approche intersectionnelle similaire à la mienne et 
dénoncent l’oppression des personnes suicidaires à partir d’une posture 
antivalidiste et antisaniste, même s’iels n’appellent pas cette oppression 
« suicidisme ». Leurs approches sont humaines et respectueuses, et 
leurs critiques des stratégies de prévention actuelles sont innovantes. 



216

Défaire le suicidisme

Néanmoins, s’iels critiquent les formes de silenciation vécues par les 
personnes suicidaires à cause du validisme/sanisme, iels ne promeuvent 
pas des droits positifs et des actions visant à soutenir les personnes 
suicidaires dans leur quête de mort, exception faite de la lutte contre le 
validisme/sanisme et les formes de stigmatisation, de pathologisation 
et d’interventions coercitives. Mon travail s’appuie sur leurs réflexions 
inestimables, les prolonge et constitue une invitation à mobiliser leurs 
idées critiques pour théoriser le suicidisme et ses interactions profondes 
avec d’autres systèmes d’oppression, tout en avançant un programme 
politique travaillant à la libération et à l’autodétermination des personnes 
suicidaires. Inspiré par les chercheureuses du handicap/Mad proposant 
des modèles alternatifs du handicap allant au-delà des modèles médical 
et social, je propose dans la prochaine section l’adoption d’un modèle 
alternatif du handicap pour repenser la suicidalité.

3.3. La suicidalité comme  
handicap : repenser la suicidalité  

avec la cripistémologie 

Dans mon article « Transness as Debility: Rethinking Intersections 
between Trans and Disabled Embodiments » (Baril 2015), j’ai mobi-
lisé les outils conceptuels des études du handicap pour repenser les  
corps/identités trans. Beaucoup considéraient que c’était une publication 
risquée, vu que la psychiatrisation et la pathologisation historiques des 
corps/identités trans ont mené les activistes/chercheureuses trans à se 
dissocier non seulement des perspectives médicales et psychiatriques, 
mais aussi du handicap, de la maladie et de la souffrance. Dans cet article, 
je soutenais que la quête légitime d’une dépathologisation des identités 
trans a malheureusement été menée au détriment des communautés 
handicapées/détraquées, reproduisant des formes de validisme/sanisme. 
J’identifiais en même temps certaines formes de cisgenrisme et de 
cisnormativité dans les cercles du handicap/Mad. En outre, je soutenais 
qu’à l’instar du handicap, la transitude a été conceptualisée à partir de 
deux principaux modèles, médical et social. Or, les modèles alternatifs 
élaborés dans les études du handicap pour surmonter les limites des 
modèles médical et social n’avaient pas encore été explorés dans les 
études trans. Mon but dans cet article était donc d’utiliser ces modèles 
alternatifs pour repenser la transitude depuis la perspective du handicap, 
ce qu’on aurait pu appeler cripper la transitude.

De façon similaire, comme je l’ai montré dans le chapitre 1, la 
suicidalité a été conceptualisée par le biais de divers modèles, dont 



217

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

les modèles médical, social et de justice sociale de la suicidalité. Les 
conceptualisations médicales et sociales de la suicidalité sont limitées, 
car elles laissent certaines personnes de côté et reproduisent même des 
oppressions, y compris la violence validiste, saniste et suicidiste. Je crois 
donc nécessaire d’adopter une cripistémologie crippant et détraquant 
la suicidalité afin d’élaborer un modèle de suicidalité inspiré par des 
approches similaires développées dans les études du handicap/crips/Mad, 
cherchant à dépasser les modèles médical et social (Crow 1996 ; Hall 2017a ; 
Kafer 2013 ; Nicki 2001 ; Siebers 2008). En effet, de la même manière qu’un 
modèle social de la transitude avancé par des activistes/chercheureuses 
trans en réaction à la conceptualisation médicale des identités trans, 
l’adoption d’un modèle de justice sociale de la suicidalité par la suicidologie 
critique a émergé en réaction au modèle médical. Comme je le démontre 
dans le chapitre 1, le modèle de justice sociale de la suicidalité tend à 
rejeter les explications physiques, psychiatriques et psychologiques de la 
suicidalité. Ce faisant, les suicidologues critiques ne font pas qu’involon-
tairement reproduire une logique validiste/saniste, mais se privent aussi 
d’outils développés dans les études du handicap/crips/Mad qui pourraient 
être utiles pour repenser la suicidalité. Avant d’explorer la manière dont 
ces outils pourraient être mobilisés en lien avec la suicidalité, je voudrais 
offrir une courte description des modèles médical et social du handicap, 
ainsi que les modèles alternatifs qui ont été proposés pour surmonter 
leurs limites117.

Le modèle médical comprend le handicap/la folie comme des 
pathologies individuelles à guérir. Ce modèle cherche à « réparer » les 
personnes handicapées et détraquées en supposant que leur souffrance 
résulte directement de leur handicap ou de leur folie. Critiqué car il se 
concentre sur la prévention et l’élimination du handicap/de la folie et 
sur l’assimilation des personnes handicapées et détraquées dans des 
sociétés conçues pour les personnes physiquement et mentalement 
valides, le modèle médical est souvent considéré comme réducteur et 
validiste/saniste par les activistes/chercheureuses du handicap/Mad, car 
il ne tient pas compte de l’expérience vécue d’oppression systémique 
par les personnes handicapées/détraquées (Clare 2009 ; Lewis 2010 ; 
Wendell 1996). Ces activistes/chercheureuses proposent un modèle social 
du handicap, distinguant la « déficience » [impairment], définie comme 
une condition physique ou mentale, du handicap lui-même [disability], 
qui résulte de l’interaction entre la déficience et l’environnement validiste 
(Crow 1996 ; Shakespeare 2010 ; Siebers 2008). Ici, le handicap est le 
produit d’une société et d’un environnement insuffi samment adaptés 
aux personnes ayant diverses in/capacités. Autrement dit, les institutions, 
les méthodes de communication et l’architecture, pour ne nommer 



218

Défaire le suicidisme

que certains exemples, se basent sur les besoins des personnes valides 
physiquement et mentalement, marginalisant ainsi les personnes handi-
capées/détraquées. À quelques exceptions près, plusieurs auteurices 
dont j’ai traité dans ce chapitre adhèrent au modèle social du handicap. 
Par exemple, Ron Amundson et Gayle Taira (2005, 54), qui discutent du 
suicide et du suicide assisté, appliquent le modèle social du handicap au 
désir de mourir : « Il était évident que ces personnes voulaient mourir à 
cause de leur situation sociale, pas à cause de leurs déficiences. »

Malgré de nombreux avantages, le modèle social n’est pas sans 
failles118. Comme le modèle médical, le modèle social produit ses propres 
formes de violence, de stigmatisation et d’exclusion en rejetant certaines 
réalités vécues par les personnes handicapées/détraquées ou en jugeant 
leur désir d’une cure. Basé sur la croyance qu’une société universellement 
accessible éradiquerait le handicap, le modèle social néglige souvent les 
expériences subjectives des personnes handicapées. Vu que la déficience 
est souvent considérée dans ce modèle comme neutre et ne causant 
pas directement de souffrance, l’élimination de l’oppression validiste 
est vue comme suffisante pour libérer les personnes handicapées.  
L’artiste/activiste Liz Crow (1996, 57) écrit : « Au lieu d’affronter fronta-
lement les contradictions et les complexités de nos expériences, nous 
avons choisi dans nos campagnes de présenter la déficience comme non 
pertinente, neutre et parfois positive, mais jamais comme le dilemme 
qu’elle est vraiment. » Le modèle social est aussi critiqué parce qu’il se 
concentre sur des handicaps typiques. Pour les gens qui vivent avec 
des enjeux de santé ou dont les handicaps sont mentaux, émotionnels, 
chroniques, invisibles ou difficiles à mesurer objectivement, les solutions 
du modèle social consistant à ne cibler que les normes et structures 
validistes sont incomplètes. Selon Alison Kafer (2013, 7) : 

Avec sa distinction déficience/handicap, le modèle social 
efface la déficience comme réalité vécue. En se concen-
trant, avec de bonnes intentions, sur les effets handica-
pants de la société, ce modèle néglige les effets souvent 
handicapants de nos corps. Les personnes vivant avec 
une maladie, une douleur ou une fatigue chroniques 
ont été parmi les plus critiques de cet aspect du modèle 
social, soulignant à juste titre que les changements 
sociaux et systémiques ne suffiront pas pour atténuer 
la douleur des articulations ou du dos d’une personne. 
[…] Se pencher exclusivement sur les barrières handica-
pantes, comme semble le faire un modèle strictement 
social, rend la douleur et la fatigue non pertinentes dans 



219

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

le projet d’une politique des handicaps. Par conséquent, 
le modèle social peut marginaliser les personnes handi-
capées qui montrent de l’intérêt pour les interventions 
ou les cures médicales.

En somme, le modèle social tend à favoriser une perspective désincarnée 
sur le handicap qui néglige les difficultés causées par les déficiences 
physiques et mentales/émotionnelles, au lieu de considérer ces diffi-
cultés en combinaison avec l’oppression sociale.

Pour contourner les pièges de ces deux modèles, quelques auteu-
rices des études du handicap/crips/Mad ont adopté un modèle alternatif 
théorisant les structures et idéologies validistes en lien avec l’expérience 
subjective du handicap et des déficiences (Hall 2017a). La plupart de ces 
auteurices (Mollow 2006 ; Nicki 2001 ; Wendell 2001) ne nomment pas leur 
modèle. D’autres, comme Crow (1996, 70), présentent un modèle social 
dit amélioré ou « renouvelé ». D’autres encore désignent leur approche 
comme une « théorie de l’incarnation complexe [theory of complex embo-
diment] » (Siebers 2008, 22), un « modèle hybride politique/relationnel » 
(Kafer 2013, 4) ou un « modèle composite du handicap » (Baril 2015, 59). 
Dans un autre article (Baril 2018), j’ai modifié le nom de mon modèle 
pour le désigner comme modèle sociosubjectif du handicap, qui semble 
plus intuitif pour décrire la complexité des aspects sociaux, politiques 
et systémiques propres aux handicaps et déficiences aussi bien que les 
expériences subjectives et phénoménologiques. Critiquant les modèles 
médical et social du handicap, ces modèles alternatifs reconnaissent 
l’expérience complexe du handicap tout en incluant les dimensions 
subjectives/personnelles et sociales/politiques. Ces modèles, comme 
le modèle sociosubjectif que je propose, semblent particulièrement 
appropriés pour examiner la suicidalité qui résulte d’une potentielle 
douleur psychologique/émotionnelle et d’une dépression, des aspects de 
la souffrance qui, même s’ils sont liés à des facteurs sociopolitiques, sont 
trop souvent négligés par le modèle social et le modèle de justice sociale 
de la suicidalité. Malgré leur potentiel heuristique pour examiner l’expé-
rience sociosubjective des sujets suicidaires, ces modèles alternatifs du 
handicap, souvent associés avec les perspectives queercrips, demeurent 
inexplorés en suicidologie critique, même s’ils sont de plus en plus popu-
laires dans les cercles du handicap, crip et Mad. En effet, les modèles 
social et de justice sociale prédominent encore quand il s’agit d’adopter 
une approche antioppression du suicide. Shakespeare (2006, 43) indique 
comment la prédominance du modèle social du handicap empêche les 
communautés handicapées de réfléchir de manière critique au suicide 
assisté pour les personnes ayant une maladie terminale : 



220

Défaire le suicidisme

Il est tentant d’interpréter une partie de l’opposition au 
suicide assisté de la communauté de défense des droits 
des personnes handicapées comme résultant de l’hégé-
monie des perspectives fondées sur le modèle social. 
Pour les personnes qui clament que le handicap n’a rien 
à voir avec la déficience, ou que le handicap ne devrait pas 
être médicalisé, il est simplement inapproprié de parler 
en termes de maladie, de souffrance et de mort, car la 
solution au problème du handicap n’est pas de porter 
attention à la déficience, mais de retirer les barrières 
sociales et de favoriser l’autonomie, l’inclusion sociale 
et le respect. La puissance des approches basées sur le 
modèle social a sans doute compliqué la possibilité qu’a la 
communauté de défense des droits des personnes handi-
capées à s’engager dans les débats sur la maladie, la défi-
cience et la fin de vie.

Si je m’accorde avec Shakespeare sur l’hégémonie du modèle social, 
comme je l’ai démontré, il n’applique pas cette critique du modèle social 
du handicap à la suicidalité des personnes handicapées, malades, souf-
frantes ou détraquées qui ne sont pas en fin de vie et qui sont suicidaires. 
Je soutiens que la domination des modèles social et de justice sociale de 
la suicidalité qu’endossent les activistes/chercheureuses des mouvements 
sociaux/champs d’études antioppression nous a empêché·es d’aborder 
des enjeux cruciaux relatifs aux personnes suicidaires, dont leur lutte 
avec le handicap/la maladie mental·e. 

Pour être clair, je ne veux pas m’engager dans des débats sur 
les causes de la suicidalité, qu’elles soient physiques, neurologiques, 
psychologiques, psychosociales ou sociopolitiques. Alors que le fait 
d’établir les causes de la suicidalité est souvent vu comme crucial pour 
informer les pratiques d’intervention sur le suicide, j’estime qu’il est 
moins important de déterminer les causes de la suicidalité que de mettre 
en relief les expériences vécues des personnes suicidaires. Autrement dit, 
peu importe si la détresse et le désespoir vécus par les personnes suici-
daires proviennent d’un débalancement chimique neurologique, d’un 
traumatisme psychologique dans l’enfance ou d’une détresse existentielle 
causée par une oppression sociopolitique, le résultat demeure que les 
personnes suicidaires veulent mettre fin à leur vie et qu’elles subissent 
une large gamme de violences suicidistes. Évidemment, déterminer 
les causes pourrait aider à cibler des solutions spécifiques ; s’il était 
déterminé que la suicidalité dérivait de « troubles neurologiques », le 
problème serait facilement réglé par quelques « cures ». De la même 



221

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

façon, si elle était un phénomène exclusivement sociopolitique, les solu-
tions proposées par les activistes/chercheureuses de divers mouvements  
sociaux/champs d’études antioppression seraient adéquates. Néanmoins, 
malgré des décennies de recherche, les causes de la suicidalité demeurent 
incertaines et nous pourrions ne jamais savoir avec certitude ce qui 
pousse certains individus plutôt que d’autres à se suicider (Bryan 2022). 
Ainsi, je suis davantage préoccupé par les conditions de vie et de mort 
des personnes suicidaires que par la course visant à trouver la cause de 
la suicidalité et sa solution. Dans leur recherche de causes et de solu-
tions, les modèles médical, social et de justice sociale de la suicidalité 
tiennent pour acquis que toutes les personnes suicidaires cherchent à 
être « sauvées » et veulent un meilleur avenir ou, pour le dire autrement, 
une solution (autre que mourir). Écrivant sur le handicap, Kafer (2013, 29) 
critique cette idéologie curative :

En nous concentrant toujours sur un meilleur avenir, 
nous détournons notre attention de l’ici et maintenant 
[…]. Ce report, ce focus rigide sur l’avenir, est souvent 
exprimé en termes de cure et de réhabilitation, et s’en-
ferme donc dans des approches normatives de la corpo-
mentalité. Les activistes du handicap protestent depuis 
longtemps contre une politique du report infini qui verse 
des ressources financières et culturelles dans une « cure » 
pour les personnes handicapées à venir (en les empê-
chant de voir le jour), tout en ignorant les besoins et les 
expériences des personnes handicapées dans le présent.

Bien que le modèle social du handicap prenne ses distances vis-à-vis de 
cette perspective curative et se concentre sur l’« ici et maintenant » des 
vies des personnes handicapées, les modèles social et de justice sociale 
de la suicidalité restent malheureusement ancrés dans une idéologie 
curative qui repousse les préoccupations de l’ici et maintenant en faveur 
de l’attachement à un « meilleur avenir » pour les personnes suicidaires, 
matérialisé par des transformations sociopolitiques. Les ressources 
financières et culturelles sont investies dans la recherche des causes de 
la suicidalité et des solutions pour la « guérir », peu importe que ces cures 
soient médicales ou sociopolitiques. Cet investissement dans l’avenir 
des personnes suicidaires masque leurs besoins et leurs expériences 
actuelles, informées par le suicidisme.

Un modèle sociosubjectif du handicap appliqué au suicide recon-
naît l’implication des systèmes d’oppression dans la formation des subjec-
tivités suicidaires, mais situe également les enjeux de santé mentale 



222

Défaire le suicidisme

et ces subjectivités (par exemple : les visions, expériences, discours et 
demandes des personnes suicidaires) au cœur de l’analyse (Baril 2018). 
Autrement dit, l’ici et maintenant de leurs conditions de vie et de mort 
est prioritaire sur leur « meilleur avenir » potentiel, où la suicidalité 
pourrait être « guérie ». Ce modèle facilite la création d’espaces plus sûrs 
où les voix des personnes suicidaires peuvent être entendues sans être 
insérées de force dans le script suicidiste préventionniste. Appliqué à la 
suicidalité, le modèle sociosubjectif du handicap nous permet d’échapper 
au dilemme des explications et des solutions entièrement fondées soit 
dans les problèmes individuels, soit dans les structures sociopolitiques. 
Surtout, ce modèle n’ignore pas les déficiences/incapacités, les maladies, 
les souffrances et la folie liées à la suicidalité, trop souvent balayées 
du revers de la main dans les modèles social et de justice sociale de la 
suicidalité. Bien que je ne prétende pas représenter les expériences de 
toutes les personnes suicidaires, puisqu’il en existe une large variété, 
un point commun des témoignages que j’ai lus et entendus (et j’ai 
recueilli et consulté plus de 1 700 références sur le suicide pour écrire 
ce livre) est l’élément de la souffrance émotionnelle et psychologique. 
À l’instar de Tobin Siebers (2008), Alyson Patsavas119 (2014) et China 
Mills (2017, 2018, 2020), je crois en une psychopolitique des émotions 
et en l’impossibilité d’isoler la souffrance émotionnelle des conditions 
sociales de la vie, d’où l’importance de théoriser l’entrelacement entre les 
aspects sociaux et subjectifs de la suicidalité. Néanmoins, reconnaître 
cet enchevêtrement entre les contextes émotionnels et sociopolitiques 
ne signifie pas nier, rejeter ou oublier l’importance du handicap/de la 
maladie mental·e (dépression, anxiété, etc.) dans la vie de certaines 
personnes suicidaires. Dans une perspective cripistémologique, cripper 
et détraquer la suicidalité impliquent d’accepter le handicap mental, la 
souffrance/maladie mentales et la folie, comme nous le faisons dans les 
mouvements du handicap/crips/Mad, au lieu de les rejeter, comme c’est 
trop souvent le cas dans le modèle de justice sociale de la suicidalité. 

Comme l’affirme la chercheuse féministe du handicap Susan 
Wendell (2001, 18) dans sa critique du modèle social du handicap et de 
l’accent qu’il met sur les barrières sociales, « certaines personnes handica-
pées qui ne sont pas en santé, tout comme certaines personnes en santé 
ayant des handicaps, vivent avec un fardeau physique ou psychologique 
qu’aucune mesure de justice sociale ne saurait éliminer. Par conséquent, 
certaines d’entre elles voudraient vraiment une cure pour leur corps, non 
en tant que substitut à une cure contre le validisme, mais en complément 
à celle-ci. » Ce désir s’applique aussi aux personnes suicidaires : certaines 
pourraient continuer à vivre avec une souffrance et des fardeaux signifi-
catifs qui ne seraient pas suffisamment ou assez rapidement soulagés par 



223

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

des solutions centrées sur la justice sociale. Vu que la justice sociale est 
un projet à long terme, toute amélioration individuelle des effets destruc-
teurs que peuvent avoir le capitalisme, le racisme, le cisgenrisme et le 
validisme/sanisme sur la vie des gens pourrait prendre plusieurs dizaines 
d’années. Entre-temps, les personnes suicidaires continuent de souffrir 
en silence et pourraient vouloir accéder au suicide assisté, « non en tant 
que substitut à une cure [contre les oppressions], mais en complément 
à celle-ci. » Il se peut que cette situation ait été celle que vivait Leelah 
Alcorn, abordée dans le chapitre 2, qui nous demandait simultanément 
de réparer la société et de respecter sa décision de mourir. Si je quittais ce 
monde par un suicide (assisté), mon souhait le plus profond serait que les 
personnes toujours vivantes continuent de se battre pour la justice sociale 
pour les groupes marginalisés tout en respectant celles qui étaient trop 
fatiguées pour continuer à se battre. En somme, si le modèle de justice 
sociale de la suicidalité qu’adoptent tant d’activistes/chercheureuses est 
pertinent et juste lorsqu’il s’agit d’identifier les structures sociopolitiques 
qui influencent la suicidalité, il a des effets déplorables et involontaires de 
silenciation des personnes suicidaires, similaires aux impacts du modèle 
social du handicap sur les personnes handicapées/détraquées. Comme 
l’affirme la chercheuse Anna Mollow (2006, 70) :

Je suggère donc qu’en examinant les intersections entre 
différentes formes d’oppression, nous nous protégions 
contre les dangers d’un « essentialisme du handicap » 
où l’on présume que les expériences, besoins, désirs et 
objectifs de toutes les personnes handicapées sont les 
mêmes et où l’on ne soutient les personnes vivant des 
expériences « différentes » que si elles ne proposent rien 
pouvant saper les arguments fondateurs du mouvement. 
Beaucoup de ces arguments ont été développés principa-
lement en ayant le handicap physique à l’esprit. Même si 
elles retiennent de plus en plus l’attention, les déficiences 
cognitives et psychiatriques demeurent marginalisées […].

Utiliser un modèle sociosubjectif du handicap pour commencer à cripper 
et à détraquer la suicidalité pourrait permettre de créer des espaces plus 
accueillants et sûrs pour les personnes suicidaires et d’ainsi combattre 
l’essentialisme de la suicidalité fondé sur le script suicidiste préventionniste. 
Ces espaces devraient être aussi libres que possible de tout jugement, 
stigmatisation et oppression, y compris de l’oppression suicidiste. Ils 
devraient offrir un climat accueillant pour que les personnes suicidaires 
puissent exprimer leurs expériences, leurs réflexions et leurs demandes, 



224

Défaire le suicidisme

même si leurs discours peuvent contredire les interprétations domi-
nantes de la suicidalité handicapée/détraquée. 

D’une façon similaire au modèle de santé publique, le modèle 
sociosubjectif du handicap appliqué à la suicidalité tient compte de multi-
ples facteurs (par exemple : biologiques, environnementaux, sociaux, 
politiques) contribuant aux idéations suicidaires et aux tentatives de 
suicide. Pourtant, il aboutit à une conclusion différente. Le suicide reste 
une possibilité, et le script préventionniste est remis en cause. Le modèle 
sociosubjectif reconnaît la souffrance subjective causée par le handicap 
ou la maladie mentale ou physique tout en évitant les formes de sanisme 
qui invalideraient la compétence qu’ont les personnes suicidaires d’opter 
pour le suicide à cause de leur handicap/maladie mental·e. Il reconnaît 
que les expériences subjectives ne peuvent pas être vécues hors de leurs 
contextes sociaux, et s’enracine donc fermement dans les valeurs du 
modèle de justice sociale de la suicidalité. Ce modèle sociosubjectif évite 
les explications et les solutions réductrices articulées uniquement en 
termes médicaux ou sociopolitiques. Il propose de travailler simulta-
nément à de multiples niveaux ; s’il nous faut agir pour transformer 
les systèmes oppressifs (la pauvreté, le racisme, l’hétérosexisme, le 
cisgenrisme, le validisme, le sanisme, etc.) qui peuvent créer ou inten-
sifier les idéations suicidaires, nous devons aussi nous attarder à la 
souffrance individuelle que vivent les personnes suicidaires et respecter 
leur désir de mourir, comme je le soutiens au chapitre 5. Autrement, 
nous les prenons en otage dans notre mouvement pour une révolution 
sociale. Le modèle sociosubjectif accepte la possibilité que les personnes 
suicidaires mettent fin à leur vie, non pas individuellement comme le 
veut la vision (néo)libérale de l’autonomie, où toute personne a le droit 
de se suicider sans interférence, mais plutôt de manière accompagnée 
(suicide assisté), reconnaissant que, dans le contexte actuel, la liberté et 
l’autonomie des personnes suicidaires sont compromises par l’oppression 
suicidiste et les formes de validisme/sanisme affectant leur agentivité. 
Bref, lutter pour des transformations sociopolitiques et une plus grande 
justice sociale n’est pas incompatible avec le fait d’être plus responsables 
vis-à-vis des personnes suicidaires ou de reconnaître la violence qu’elles 
subissent, y compris dans les perspectives des activistes/chercheureuses 
du handicap/Mad ou de la suicidologie critique.



225

Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée

3.4. Mot de la fin
Contrairement aux activistes/chercheureuses queers et trans, qui 
traitent souvent de la suicidalité queer et trans tout en gardant le silence 
sur le suicide assisté, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad 
ont exprimé des préoccupations relatives au suicide assisté, mais ne 
s’expriment que très peu sur la suicidalité elle-même. Néanmoins, à 
l’instar des activistes/chercheureuses queers et trans, quand les acti-
vistes/chercheureuses du handicap/Mad abordent le suicide (assisté), 
quelle que soit leur position en regard du suicide assisté, iels conti-
nuent de voir la suicidalité comme une solution inappropriée qu’il faut 
éviter — perpétuant ainsi la logique suicidiste et la contrainte à la vie. 
Leurs discours, cherchant à garder les sujets suicidaires en vie, repré-
sentent des somatechnologies de vie qui n’ont toujours pas été explorées 
par la recherche. Si quelques activistes/chercheureuses proposent 
des approches alternatives de la suicidalité, soulignant la domination 
d’idéologies et de structures validistes/sanistes dans leurs critiques des 
mesures coercitives de prévention du suicide, iels ne défendent cepen-
dant aucun droit positif pour les personnes suicidaires. Leurs solutions, 
comme de cesser le retraçage non consenti des personnes suicidaires 
par les lignes d’écoute en prévention du suicide pour déployer des 
services d’urgence, ou d’arrêter les hospitalisations, les incarcérations 
et les traitements forcés sur les personnes qui vivent des crises de 
santé mentale, sont certainement un pas dans la bonne direction pour 
combattre les régimes suicidistes. Mais elles demeurent incomplètes. 
Une réponse pleinement responsable vis-à-vis des personnes suicidaires 
ne se contenterait pas de cesser les formes de violence et de discrimi-
nation qu’elles subissent, mais défendrait aussi leur pleine citoyenneté, 
reconnaissant leurs perspectives et leurs besoins, y compris sur la mort. 
Cette approche implique la reconnaissance de droits positifs pour les 
personnes suicidaires, des droits qui restent encore inexplorés et 
impensés — je dirais presque impensables — dans la suicidologie critique 
et au sein des communautés handicapées/détraquées. Ma position de 
soutien au suicide assisté pour les personnes suicidaires peut être 
particulièrement controversée étant donné la posture critique adoptée 
depuis longtemps par les communautés handicapées/détraquées au 
sujet du suicide assisté. Cependant, comme l’illustre la deuxième partie 
de ce livre, ma vision pour le suicide assisté constitue une rupture 
radicale avec les formes légalisées actuelles de suicide assisté dans 
divers pays, qui se fondent sur des formes de validisme, de sanisme, 
d’âgisme et de suicidisme. Mon soutien au suicide assisté, que permet 
le modèle sociosubjectif du handicap que j’applique ici à la suicidalité, 



226

Défaire le suicidisme

résulte d’une attention portée à la violence suicidiste que subissent 
les personnes suicidaires et de la conscience de leur souffrance (peu 
importe ses causes et ses sources). Le modèle sociosubjectif possède 
une valeur heuristique énorme qui n’a toujours pas été utilisée dans 
les analyses de la suicidalité des personnes handicapées/détraquées. 
Surtout, ce modèle qui consiste à cripper et à détraquer la suicidalité 
évite de marginaliser les personnes vivant avec des handicaps mentaux 
et des maladies mentales, les plaçant plutôt au centre et au-devant du 
modèle queercrip de la suicidalité.

PARTIE 2



PARTIE 2

REPENSER LE SUICIDE ASSISTÉ





229

chapitre 4
Le mouvement pour le droit  

à mourir et son ontologie validiste, 
saniste, âgiste et suicidiste  

du suicide assisté 

Honnêtement, je me sens comme un monstre, et c’est très difficile de vivre avec 
ça. Être confronté à ça [référant à sa phalloplastie « non réussie »] chaque fois 
que tu vas à la salle de bains, chaque fois que tu te laves le matin, c’est juste 
trop. […] En tant qu’homme, si tu dois mettre une serviette hygiénique dans 
ton pantalon parce que tu as des fuites urinaires, je ne pense pas que beaucoup 
d’hommes aimeraient ça. La partie est finie maintenant. Certaines personnes 
diront : « Nathan est un lâche. » OK, c’est peut-être vrai. Mais personne ne 
sent ce que je sens. Personne ne sait comment je me sens et à quel point je dois 
me battre. […] Si tu souffres chaque jour, si tu ressens de la douleur chaque 
jour, si tu meurs de tristesse sans cesse, je crois que personne ne peut vivre 
comme ça. Je décide de ma propre vie. Personne n’a à respecter ma décision 
[sur l’euthanasie]. Si elles le font, tant mieux. Si elles ne le font pas, c’est 
aussi correct. […] J’avais déjà contacté l’équipe de LEIF [Life End Information 
Forum] avant mon opération. J’ai été très clair sur le fait que je voulais avoir la 
possibilité de faire tous les arrangements nécessaires au cas où l’opération serait 
un échec. Et terminer ma vie dans la dignité. J’ai dû lutter avec acharnement 
plusieurs fois. J’avais assez de médicaments, j’aurais pu concocter le cocktail 
parfait. […] Mais mon psychologue m’a dit : « N’avez-vous pas peur de survivre 
si vous tentez de le faire vous-même ? » Et j’ai pensé : j’ai un avantage, je vis seul. 
Personne n’a la clé de mon appartement. Je n’aurais jamais averti personne. 

—Nathan Verhelst, dans un entretien dans Nathan, Free as a Bird par Roel Nollet

En 2013, suivant ce que la presse internationale a décrit comme une 
« opération ratée de changement de sexe » (Hamilton  2013) qui l’a 
transformé en un « monstre » et une « bête de foire » (selon ses propres 
mots), Nathan Verhelst, 44 ans, a décidé d’avoir recours au suicide assisté, 
appelé communément euthanasie en Belgique, dans sa quête pour mettre 
fin à des années de souffrance physique et psychologique. La Belgique 
permet aux personnes qui vivent une souffrance intolérable, qu’elle 
soit physique ou psychologique, de recevoir une aide à mourir, même 
si elles n’ont pas de maladie terminale (Cohen-Almagor 2016). Ayant 
vécu une enfance traumatisante incluant des abus psychologiques de 
la part de sa mère et des agressions sexuelles de la part de ses frères, 



230

Défaire le suicidisme

Verhelst portait déjà une longue histoire de dépression et de suicidalité 
avant même les « échecs » de certains traitements médicaux liés à sa 
transition, qui ont ensuite été utilisés comme justification pour mettre 
fin à sa vie (Hamilton 2013). Si son expérience est unique, le témoignage 
qui ouvre ce chapitre et qui est tiré du documentaire Nathan, Free as 
a Bird (Nollet 2014) rassemble néanmoins tous les thèmes abordés 
jusqu’à maintenant dans ce livre, notamment les attentes sociales hété-
rosexistes et cisgenristes, la transitude, le handicap physique, le handicap  
mental/la folie, la souffrance émotionnelle, le suicide et le suicide assisté. 
Les mots de Verhelst révèlent la porosité et l’enchevêtrement de ces 
thèmes, trop souvent pensés en vases clos.

Verhelst personnifiait un ensemble de discours contradictoires 
et paradoxaux, discours selon lesquels certaines identités, certains 
corps et certaines pratiques sont considérées (a)normales, (il)légitimes, 
(in)valides et (in)acceptables. En effet, un homme dont le corps et les 
parties génitales ne correspondent pas aux critères cisnormatifs et 
hétéronormatifs, dont les fonctions corporelles sont déficientes (comme 
l’incontinence) et dont la santé mentale/émotionnelle est instable, 
constitue, dans une perspective cisgenriste, hétérosexiste, validiste et 
saniste, un sujet abject pour qui la vie ne semble pas digne d’être vécue. 
Autrement dit, selon ces perspectives dominantes, ne pas correspondre 
aux normes sexuelles et de genre, être incontinent·e et lutter avec des 
enjeux de santé mentale peut altérer la qualité de vie au point de justifier 
le suicide assisté. Comme tout le monde, Verhelst avait fort probablement 
intériorisé ces discours dominants avant sa mort, parlant de lui-même 
comme étant moins qu’humain, un « monstre » et une « bête de foire ».  
En ce sens, Verhelst reproduisait ces idéologies et ces structures oppressives 
au lieu de les subvertir. En même temps, sa transition représente une forme 
de résistance contre le sexe qui lui avait été assigné à la naissance et contre 
les structures cisnormatives qui le confinaient à une identité/corporéité  
avec laquelle il ne se sentait pas confortable. De manière similaire, la légi-
timité qu’accorde Verhelst à sa souffrance émotionnelle, par la crédibilité 
qu’il octroie aux témoignages à la première personne (« mais personne 
ne sent ce que je sens »), souligne la valeur des savoirs désassujettis des 
personnes détraquées (Foucault 1994) et représente une demande de 
justice épistémique et testimoniale. De plus, sa requête d’un suicide 
assisté pour cause de souffrance psychologique offre une interprétation 
alternative aux discours sanistes par lesquels les personnes qui vivent 
avec une détresse mentale/émotionnelle importante se voient nier leur 
compétence mentale et leur capacité à décider de mettre fin à leurs 
jours. Bien que son point de vue soit individualiste et qu’il ne réclame 
pas de droits pour les personnes suicidaires en tant que groupe opprimé, 



231

Le mouvement pour le droit à mourir

Verhelst défait néanmoins, dans ses derniers mots, un ensemble d’idées 
préconçues et de préjugés sur la santé mentale, le suicide assisté et les 
personnes suicidaires, comme les stéréotypes selon lesquels elles sont 
faibles et lâches et qu’elles abandonnent la lutte. Avec son témoignage, 
Verhelst nous aide à reconnaître ce qui reste trop souvent inintelligible 
dans la société et dans les mouvements sociaux : le suicide peut être 
une option viable pour certaines personnes et les suicides continueront 
d’exister, malgré la surveillance et le contrôle exercés sur les personnes 
suicidaires et quelles que soient les luttes acharnées des mouvements 
pour la justice sociale. En effet, Verhelst était si déterminé à mourir 
que, si l’option de l’euthanasie n’avait pas été disponible, il aurait 
gardé ses plans secrets pour qu’ils ne soient pas contrecarrés. Alors 
que certaines personnes pourraient avoir interprété sa mort assistée 
comme la cristallisation d’une culture de la sacrifiabilité fondée sur 
l’hétérosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme, et auraient 
dès lors tout fait pour la prévenir, je crois que Verhelst cherchait à être 
respecté dans ses besoins et ses décisions plutôt qu’à être « réparé » ou 
forcé de changer d’idée. Même si je critique le rôle crucial que jouent 
les systèmes oppressifs dans le fait que des personnes décident d’opter 
pour le suicide assisté et que certaines d’entre elles y ont accès alors 
que d’autres non, le rôle joué par ces oppressions ne justifie pas, à mon 
avis, le fait d’invalider l’agentivité et le témoignage de Verhelst. Comme 
je le démontre plus loin, alors que le droit à mourir par suicide assisté 
repose sur des fondements extrêmement problématiques, la capacité de 
Verhelst d’accéder au suicide assisté lui a permis, comme on le voit dans 
le documentaire, d’avoir une mort paisible, entouré par les gens qu’il 
aimait et d’avoir suffisamment de temps pour préparer cette dernière 
phase de sa vie. Son histoire constitue un puissant témoignage à partir 
duquel analyser le suicide assisté et les conditions dans lesquelles il est 
perçu comme (il)légitime.

Comme je l’ai exploré dans le chapitre 3, la suicidologie et la 
suicidologie critique abordent rarement le suicide assisté et le droit à 
mourir. Dans ces champs, la question de la suicidalité semble décon-
nectée des discussions sur le suicide assisté, qui sont reléguées à d’autres 
champs d’études et domaines relevant des personnes handicapées, 
malades, souffrantes ou détraquées, qui sont elles-mêmes distinguées 
des personnes suicidaires. Dans les travaux récents, incluant la deuxième 
édition de Suicide: An Unnecessary Death (Wasserman  2016) — qui 
comprend trente-six chapitres sur une variété de sujets liés à la suici-
dalité —, la deuxième édition de The International Handbook of Suicide 
Prevention (O’Connor et Pirkis 2016) — avec quarante-quatre chapitres — et 
les deux principaux ouvrages collectifs en suicidologie critique (Button 



232

Défaire le suicidisme

and Marsh 2020 ; White et al. 2016a) — qui ont respectivement onze et 
treize chapitres —, aucun chapitre ne se penche sur le suicide assisté 
et le droit à mourir. Ce fait est éclairant : parmi plus de cent chapitres 
d’ouvrages clés en suicidologie et en suicidologie critique, aucun 
n’aborde la question du droit à mourir. Les discussions sur le suicide 
assisté ont lieu dans d’autres disciplines que la suicidologie (critique) 
et les mouvements sociaux/champs d’études antioppression, exception 
faite du mouvement pour les droits des personnes handicapées, qui 
s’oppose souvent vigoureusement au suicide assisté. Les conversations 
sur le suicide assisté ont lieu dans des disciplines comme la philosophie, 
la bioéthique, l’anthropologie et la sociologie. Néanmoins, dans cette 
littérature philosophique, bioéthique et sociologique, aussi bien que 
dans le mouvement pour le droit à mourir, la question de la suicidalité 
est souvent écartée et vue comme un sujet complètement différent.

Le chapitre 4 explore le mouvement et les discours pour le droit 
à mourir qui soutiennent certaines formes de suicide assisté pour certains 
individus. Mon objectif ici n’est pas de fournir une analyse de la docu-
mentation abondante à ce sujet ou une histoire du mouvement pour le 
droit à mourir, car ce travail a déjà été fait 120. Je m’intéresse davantage au 
fait de montrer comment le potentiel de soutien du mouvement pour le 
droit à mourir envers les personnes suicidaires est sous-développé. Aussi 
surprenant que cela puisse être (considérant que la première chose qui 
vient à l’esprit quand nous entendons l’expression droit à mourir est le 
fait de soutenir la décision de mourir de toute personne), le mouvement 
pour le droit à mourir n’a pas seulement exclu les personnes suicidaires, 
mais il a aussi articulé des discours qui constituent des somatechno-
logies de vie visant à garder les personnes suicidaires en vie. En effet, 
malgré la diversité interne des discours sur le droit à mourir, un de leurs 
thèmes les plus communs est la distinction entre les suicides assistés 
légitimes, habituellement réservés aux personnes en phase terminale 
ou aux personnes handicapées, malades ou souffrantes, et les suicides 
illégitimes des personnes suicidaires prétendument « irrationnelles » et 
« impulsives ». Alors que les premiers sont au fondement des batailles 
sociales, politiques et légales du mouvement pour le droit à mourir, les 
derniers sont vus comme des pratiques à prévenir. Autrement dit, en se 
concentrant sur la distinction cruciale entre les suicides assistés légitimes 
et les suicides illégitimes, les discours sur le droit à mourir représentent 
de puissantes somatechnologies de vie. La justification du suicide assisté 
se base sur une exclusion fondamentale de la suicidalité, des personnes 
suicidaires et de leurs besoins. En fin de compte, le mouvement pour 
le droit à mourir et ses discours endossent paradoxalement le même 
script suicidiste préventionniste que les divers modèles de la suicidalité 



233

Le mouvement pour le droit à mourir

abordés dans le chapitre 1. Ils reproduisent aussi directement des formes 
de suicidisme vis-à-vis des personnes suicidaires. En somme, tandis 
que la suicidologie (critique) ignore les débats sur le suicide assisté, 
les conversations sur le suicide assisté en philosophie, en bioéthique 
et au sein du mouvement pour le droit à mourir se concentrent sur 
le suicide assisté chez les personnes handicapées, malades ou souf-
frantes et laissent de côté la question de la suicidalité. Ces effacements 
semblent être parmi les principaux paradoxes de ces champs d’études 
et compliquent la possibilité de penser le suicide assisté en utilisant une 
approche intersectionnelle et antioppression. 

Le chapitre 4 se divise en quatre sections. La première présente, 
dans une perspective critique, les principaux arguments du mouve-
ment pour le droit à mourir, basés sur l’autonomie, la liberté, l’auto
détermination, le contrôle de son corps, la dignité et le droit de refuser 
des traitements121. Cette section explore aussi la question controversée 
de l’extension du droit à mourir par suicide assisté aux personnes dont 
la seule raison pour en faire la demande est une souffrance mentale 
ou émotionnelle (personnes vivant avec des maladies mentales ou 
détraquées). Je démontre que, peu importe si les personnes qui prônent 
le droit à mourir approuvent ou non l’extension du suicide assisté aux 
personnes qui ont des maladies mentales, elles adhèrent à une « onto-
logie du suicide assisté » (Baril 2022). Comme je l’établis dans la deuxième 
section, cette ontologie se base sur des conceptualisations individualistes 
et néolibérales du suicide assisté, ainsi que sur des postulats validistes et 
sanistes. Dans la troisième section, j’examine les présupposés suicidistes 
dans les discours et le mouvement pour le droit à mourir, selon lesquels 
les personnes suicidaires sont présentées comme « irrationnelles » et 
« illégitimes ». Les personnes suicidaires se voient nier leur capacité 
de prendre des décisions sur la base de conceptualisations validistes et 
sanistes de la compétence et de la rationalité. Dans la dernière section, je 
poursuis le travail initié dans les chapitres 2 et 3 pour queeriser, transer, 
cripper et détraquer la suicidalité en appliquant ces perspectives au 
suicide assisté. Dans l’esprit des études du handicap/crips/Mad, je mobilise 
des réflexions critiques sur l’adaptation et l’accessibilité pour théoriser 
le droit à mourir. J’estime que queeriser, transer, cripper et détraquer le 
suicide assisté impliquent de travailler à créer une vraie accessibilité du 
suicide assisté pour les personnes suicidaires, notamment par le biais de 
soins de santé affirmatifs du suicide. Contrairement aux personnes qui 
promeuvent le droit à mourir mais excluent les personnes suicidaires 
en défendant le suicide assisté d’un point de vue individualiste, validiste, 
saniste et âgiste (parmi d’autres -istes), je propose une conceptualisation 
du droit à mourir basée sur une approche antioppression qui reconnaît 



234

Défaire le suicidisme

le rôle central joué par le validisme, le sanisme, l’âgisme et le suicidisme 
dans la (dé)légitimation de certaines formes de mort.

4.1. Les discours  
sur le droit à mourir comme 

somatechnologies de vie

Dans son texte « A Complete Treatise on Rational Suicide », le philo-
sophe Al Giwa représente judicieusement la position sur le suicide de 
la plupart des philosophes, bioéthicien·nes et activistes pour le droit à 
mourir, présenté comme un geste fondamentalement irrationnel, sauf 
dans certaines circonstances marginales122. Parmi les circonstances 
exceptionnelles pouvant transformer l’irrationalité du suicide en un 
acte rationnel figurent les handicaps et maladies (physiques ou mentales) 
sévères ou la vieillesse. Giwa (2019, 118‒119) écrit : 

Le suicide rationnel est un sous-ensemble de la suicidalité 
chez les gens qui détiennent une capacité à prendre des 
décisions au niveau médical. Ces cas sont parfois entendus 
devant les tribunaux, qui déterminent souvent que les 
gestes autonomes d’individus autonomes sont compétents 
et rationnels. Les individus présentés ainsi ne sont pas ceux 
qui vivent une détresse mentale ou les personnes souvent 
intoxiquées [par des drogues ou de l’alcool] qui peuvent 
réagir à des facteurs récents ou à une série de facteurs de 
stress dans leur vie, et qui n’ont clairement pas la capacité ou 
la compétence de prendre des décisions. Ce ne sont pas les 
patient·es impétueux·ses qui « agissent de façon émotive » ou 
qui « cherchent de l’attention » après une rupture avec leur 
partenaire. Ni les gens qui souffrent d’un véritable trouble 
de la volonté ou de la cognition. Mes arguments portent sur 
les personnes qui agissent d’une manière compétente et 
rationnelle jusqu’au point où elles décident de mettre fin à 
leur vie. Elles peuvent souffrir d’une maladie incurable ou 
de souffrances émotionnelles et/ou physiques qu’aucune 
médication ou thérapie ne peut contrôler, ou elles peuvent 
tout simplement sentir qu’elles ont vécu assez longtemps et 
qu’il est temps de mettre fin à leurs jours.

Cette distinction entre le suicide irrationnel et rationnel est souvent mobi-
lisée dans les discussions bioéthiques pour justifier l’aide à mourir dans 



235

Le mouvement pour le droit à mourir

le dernier cas123. Dans les rares occasions où les suicidologues abordent 
le suicide assisté, la même distinction est réitérée. Par exemple, dans 
un document de 2017 intitulé « Statement of the American Association 
of Suicidology: “Suicide” Is Not the Same as “Physician Aid in Dying” », 
l’American Association of Suicidology (AAS) énumère quinze différences 
entre le suicide (à prévenir) et le suicide assisté (à soutenir). L’AAS conclut 
que le langage utilisé pour faire référence à cette dernière pratique — par 
exemple, « le suicide médicalement assisté, la mort avec dignité, le suicide 
assisté par médecin ou l’aide médicale à mourir » (Creighton, Cerel, et 
Battin 2017, § 1) — devrait éviter d’utiliser le terme suicide et que les morts 
résultant de suicides assistés « ne devraient pas être considérées comme 
des cas de suicide et constituent donc un enjeu externe au focus central 
de l’AAS ». Ce commentaire sur le vocabulaire utilisé pour décrire le 
suicide assisté n’est pas anodin ; une des stratégies centrales du mouve-
ment pour le droit à mourir est de trouver des manières alternatives de 
nommer et de promouvoir le droit au suicide pour certaines personnes 
en évitant la stigmatisation rattachée au mot suicide lui-même. Comme 
le montrent plusieurs études, le public en général, les politicien·nes, le 
personnel médical et beaucoup d’autres personnes tendent à accepter la 
pratique du suicide assisté plus facilement quand le terme suicide n’est 
pas utilisé, mais qu’elle est réétiquetée comme une aide à mourir et une 
forme de soutien en fin de vie124. Les expressions contenant le mot suicide 
sont désavouées, et les chercheureuses et les activistes qui s’associent au 
mouvement pour le droit à mourir essaient de prendre leurs distances 
vis-à-vis de cette terminologie (Gandsman 2018a ; Ogden 2001).

La multiplicité d’expressions utilisées pour référer au suicide 
assisté — une expression que j’utilise délibérément pour queeriser 
et cripper la stigmatisation du terme suicide — inclut une variété de 
pratiques. Qu’il s’agisse de suspendre ou d’arrêter des traitements 
permettant de maintenir la vie, de prescrire ou de fournir des subs-
tances à une personne qui veut mourir pour qu’elle se les administre 
elle-même, ou encore de provoquer la mort avec des médicaments, les 
pratiques comprises dans l’expression large suicide assisté suscitent des 
réactions variées, y compris chez les gens qui prônent le droit à mourir125. 
Habituellement, plus les gestes requis pour hâter activement la mort 
sont nombreux, moins ils font consensus, même quand la personne est 
en phase terminale. Par exemple, alors que la suspension ou l’arrêt des 
traitements permettant de maintenir la vie sont considérés comme des 
pratiques normales dans les pays capitalistes et industrialisés, paral
lèlement au droit fondamental de refuser des traitements médicaux, 
l’idée qu’un·e médecin puisse injecter une substance létale dans le bras 
d’un·e patient·e est plus controversée (Sumner 2011). La distinction 



236

Défaire le suicidisme

entre les formes volontaires et involontaires de suicide assisté est 
également digne d’intérêt. Cette distinction au regard de la volonté est 
souvent abordée dans le contexte de l’euthanasie126. S’il serait sans doute 
dogmatique de qualifier tous les cas d’euthanasie involontaire comme 
une forme de meurtre ou d’homicide (par exemple, pour une personne 
dans le coma), car cette position ne tient pas compte de multiples facteurs 
comme les directives de soin anticipées, je reste prudent au sujet des 
pratiques involontaires d’euthanasie et de mort assistée. Je ne pense pas 
que les formes involontaires de suicide assisté effectuées sur des sujets 
non autonomes devraient compter comme des suicides, vu que la volonté 
de mourir, c’est-à-dire la volition et l’agentivité du sujet, est absente de 
ces instances. Je me concentre donc sur les formes volontaires de suicide 
assisté, incluant toutes les pratiques nommées plus haut 127.

Le suicide assisté a été décriminalisé ou légalisé dans divers 
contextes nationaux, mais ces pays demeurent minoritaires à l’échelle 
mondiale. Pour n’en nommer que quelques-uns, la Suisse, la Belgique, 
le Luxembourg, les Pays-Bas, l’Australie et certains États aux États-Unis 
(dont l’Oregon, Washington et la Californie) autorisent certaines formes 
de suicide assisté (Stefan 2016). Dans le contexte canadien, l’affaire 
Carter, qui a fait couler beaucoup d’encre dans les médias, a poussé le 
gouvernement fédéral à promulguer le projet de loi C-14 sur l’aide médi-
cale à mourir (AMM) en juin 2016128. Sans exclure les personnes ayant des 
maladies mentales en tant que telles, cette loi est conçue pour exclure les 
personnes dont la requête pour mourir se baserait exclusivement sur la 
maladie mentale. Malgré des révisions majeures à cette loi en 2021 ayant 
retiré, entre autres, le critère d’une mort raisonnablement prévisible, 
l’accès à l’aide médicale à mourir est encore restreint pour les cas où la 
seule cause de la requête est la maladie mentale129. Autrement dit, si vous 
êtes une personne handicapée, malade ou souffrante au Canada, vous 
avez accès à ce service, mais si vous êtes une personne détraquée ayant 
un handicap/une maladie mental·e et dont la souffrance est strictement 
psychologique, vous n’y avez pas accès. Bien que le type de handicap, de 
maladie ou de souffrance rendant une personne éligible au suicide assisté 
fasse l’objet de nombreux débats dans plusieurs pays, dont le Canada, 
les demandes de suicide assisté se basant exclusivement sur la maladie 
mentale sont les plus controversées, même au sein du mouvement pour 
le droit à mourir (Gandsman 2018a).

Au-delà des débats sur les populations ou les types de procédures 
éligibles, un trait qui émerge clairement de la vaste littérature sur le 
droit à mourir est qu’elle se concentre sur le handicap, la maladie et la 
souffrance. Les dissensions et les discussions houleuses n’apparaissent 
que lorsqu’il est question du type ou de la sévérité du handicap, de la 



237

Le mouvement pour le droit à mourir

maladie ou de la souffrance. Par exemple, les maladies terminales 
tendent à récolter plus d’appui chez les politicien·nes, les activistes, 
les chercheureuses et la population en général que les maladies non 
terminales, car certaines personnes croient que le suicide assisté ne fait 
que devancer la date de la mort plutôt que de l’induire (Braswell 2018 ; 
Kious et Battin 2019, 32). Je soutiens que le critère de la terminalité pour 
l’éligibilité au suicide assisté est validiste et âgiste. Premièrement, il 
s’agit d’un critère validiste car il ne vise que les personnes malades et 
souffrantes en fin de vie, un point sur lequel je reviendrai plus loin. 
Deuxièmement, il s’agit d’un critère âgiste, car il justifie le suicide assisté 
sur la base de la longévité. Effectivement, plus une personne peut vivre 
longtemps, plus sa vie est valorisée et protégée. Ce n’est pas une coïnci-
dence si les personnes âgées constituent la seule population qui se situe 
hors du cadre des handicaps, des maladies et des souffrances (terminales 
ou pas) et qui est parfois considérée pour le suicide assisté, car vieillir est 
souvent associé avec le handicap, la maladie et la souffrance à travers des 
formes imbriquées d’âgisme, de validisme et de cogniticisme. Alors que 
le fait même d’imaginer donner accès au suicide assisté aux personnes 
jeunes ou adultes qui ne sont pas handicapées, malades ou souffrantes 
soit un anathème, cette possibilité est évoquée pour les adultes plus 
âgé·es, même par des gérontologues (Gandsman 2018b ; Palmore 1999 ; 
Westwood 2021). Comme c’est le cas pour le handicap, la maladie et la 
souffrance, la vieillesse devient, dans certains cas, un facteur trans-
formant l’irrationalité du suicide en un acte rationnel. Comme l’ont 
montré plusieurs chercheureuses et activistes, j’estime que l’inclusion des 
personnes âgées dans les lois sur le suicide assisté est âgiste (Balch 2017 ; 
Coleman 2020 ; McIntosh 1999). De plus, j’affirme que cette insistance 
sur la longévité est néfaste pour les personnes handicapées, malades ou 
souffrantes, qui ont parfois une espérance de vie plus courte, ainsi que 
pour les personnes âgées qui, parce qu’elles se trouvent dans une phase 
plus tardive de leur vie, ont généralement une espérance de vie moindre 
que les jeunes. En outre, contrairement à ceux que j’avance dans ce livre, 
les arguments utilisés pour justifier le suicide assisté pour des groupes 
« spéciaux », c’est-à-dire les personnes handicapées, malades, souffrantes 
ou détraquées et parfois les personnes âgées, ne se basent jamais sur 
des préoccupations relatives à l’oppression systémique des personnes 
suicidaires ou handicapées/détraquées. Au contraire : le suicide assisté 
est conceptualisé en termes de choix, de liberté, d’autodétermination, 
d’autonomie, de dignité, du contrôle sur son corps et sur sa mort, et 
du droit de refuser des traitements130. Comme je le démontrerai dans 
les sous-sections qui suivent, ces valeurs centrales intégrées dans les 
discours pour le droit à mourir sont habituellement conçues comme 



238

Défaire le suicidisme

incompatibles avec le handicap, la maladie, la souffrance, la folie, ou 
même avec la vieillesse dans certains cas.

4.1.1. Le mouvement pour  
le droit à mourir : un mouvement  

social comme les autres ? 

Quelques auteurices, comme Fran McInerney (2000), identifient les 
racines du mouvement actuel pour le droit à mourir comme datant de 
la dernière moitié du xixe siècle, avec l’émergence des discours et des 
lois eugénistes cherchant à éliminer les personnes handicapées, ainsi 
que dans les années 1930, quand ces discours ont été ravivés par la créa-
tion d’organisations prônant l’euthanasie. D’autres auteurices, comme 
Margaret Pabst Battin (2005), identifient l’apparition du mouvement pour 
le droit à mourir dans la même période qui a vu l’émergence d’autres 
mouvements sociaux, au tournant des années 1960 et 1970. Il est inté-
ressant de remarquer que le « mouvement de revendication de la mort », 
comme l’appelle McInerney (2000), n’avait aucun lien avec ces autres 
mouvements, comme celui pour les droits civiques, le mouvement fémi-
niste ou gay et lesbien. Cette tendance s’est poursuivie. À notre époque 
marquée par l’intersectionnalité et le désir des mouvements sociaux 
d’unir leurs forces pour combattre les effets enchevêtrés des oppressions, 
il convient de noter que le mouvement pour le droit à mourir n’a pas fait 
d’alliances avec d’autres mouvements sociaux. Ce manque d’alliances est 
bidirectionnel, car les mouvements sociaux antioppression, comme les 
mouvements queers, trans et du handicap/Mad, qui sont centraux dans 
ce livre, n’ont pas intégré les discours sur le droit à mourir, et les mouve-
ments du handicap/Mad critiquent même avec justesse le mouvement 
pour le droit à mourir. Ce dernier n’a pas inclus de perspectives critiques 
sur les divers -ismes auxquels font face les groupes marginalisés, ce qui 
m’amène à me demander si ce mouvement, au moins dans sa forme 
actuelle, peut être considéré comme un mouvement social au même titre 
que les autres. Sans égard aux débats sociologiques sur ce qui constitue 
un mouvement social, le mouvement pour le droit à mourir n’endosse pas 
de valeurs semblables à celles des mouvements sociaux antioppression 
fondés sur des approches intersectionnelles. Le mouvement pour le 
droit à mourir a été fortement critiqué pour avoir représenté et avoir été 
composé par des personnes socialement privilégiées, éduquées, aisées 
et blanches131 — d’où l’importance de queeriser et de cripper le droit à 
mourir, vu que son mouvement et ses discours, au lieu de combattre les 
divers systèmes d’oppression, les incarnent par le biais d’une logique de la 
sacrifiabilité des sujets abjects en se basant sur les normes dominantes.



239

Le mouvement pour le droit à mourir

Des auteurices s’étant entretenu·es avec certaines figures impor-
tantes du mouvement pour le droit à mourir, comme la journaliste Katie 
Engelhart (2021), présentent un portrait plus complexe que le mien. 
C’est aussi le cas de l’anthropologue Ari Edward Gandsman (2018b), qui a 
parlé avec des activistes pour le droit à mourir en Amérique du Nord, en 
Belgique et en Australie, et qui démontre que, malgré son discours centré 
sur les droits individuels et néolibéraux, le mouvement pour le droit à 
mourir aide à rassembler les gens et pourrait même incarner une forme 
d’éthique du soin [care]. Gandsman montre, et je suis d’accord avec lui 
sur ce point, qu’il est impossible de présenter toustes les activistes pour 
le droit à mourir comme adhérant aux mêmes valeurs individualistes, 
validistes, sanistes et âgistes. Des activistes lui ont expliqué que beau-
coup de personnes dans le mouvement sont motivées par des valeurs 
de soin, de compassion et de soutien. Gandsman rapporte aussi que le 
mouvement comprend à la fois des activistes réformistes et radicaux·les. 
Tandis que les réformistes axent leurs revendications uniquement sur les 
personnes avec des maladies terminales, les radicaux·les demandent le 
droit à mourir des individus n’ayant aucune sorte de maladie, de handicap 
ou de souffrance, mais qui sont simplement plus âgés et fatigués de 
la vie. Autrement dit, les radicaux·les défendent un droit à mourir qui 
se base davantage sur l’âge que sur les handicaps, les maladies et les 
souffrances132. Ces activistes radicaux·les qualifient leur approche de 
modèle pour le droit à mourir basé sur les droits, en opposition au modèle 
médical du droit à mourir. 

Exit International (2021), une organisation célèbre pour son 
activisme radical pour le droit à mourir, prône un « mouvement du 
suicide rationnel autoaccompli [DIY, Do It Yourself] », qui aide les gens 
partout dans le monde à accéder à des informations sur les manières 
plus paisibles de mourir. Relatant un entretien avec son fondateur, Philip 
Nitschke, Engelhart (2021, 266‒267) écrit :

Philip pensait que le mouvement pour le droit à mourir 
avançait rapidement vers un tournant historique devant 
lequel il ne pouvait pas et ne devait assurément pas 
reculer : le passage du modèle médical de l’aide à mourir 
à un modèle basé sur les droits. « Je vais vous expliquer la 
différence », dit-il. « Le “modèle médical” voit cela comme 
un service rendu aux personnes malades. Si une personne 
devient assez malade et que l’ensemble des médecins sont 
d’accord, cette personne très malade et qui veut mourir 
reçoit légalement une aide à mourir. […] Le modèle basé 
sur les droits, que j’appuie fortement, dit que cela n’a rien 



240

Défaire le suicidisme

à voir avec la maladie. L’idée est que mourir en paix est 
un droit humain. Et en tant que droit, ce n’est pas une 
chose pour laquelle vous devez demander la permission. 
Autrement dit, vous y avez accès simplement parce que 
vous êtes une personne vivant sur cette planète » [souligné 
dans l’original].

Ce tournant sans précédent qu’identifie Nitschke d’un modèle médical 
du suicide assisté à un modèle basé sur les droits représente une rupture 
radicale par rapport au reste du mouvement pour le droit à mourir. 
Malgré ce pas dans la bonne direction, il reste prématuré d’affirmer, 
comme Nitschke le fait, que le mouvement pour le droit à mourir avance 
pleinement dans cette direction, car une lecture attentive des discours 
ayant cours dans ce mouvement prouve le contraire. De plus, il manque 
encore certaines composantes clés à ce modèle de suicide assisté basé 
sur les droits. Premièrement, comme l’affirme Nitschke dans l’extrait cité 
plus haut, le modèle de suicide assisté basé sur les droits n’implique pas 
nécessairement l’État, les médecins ou les lois, et prône donc un droit 
négatif au suicide basé sur la non-interférence des autres, plutôt qu’un 
droit positif qui impliquerait un devoir moral ou légal d’assister une 
personne qui veut mourir. Deuxièmement, ce modèle de droits (négatifs) 
se fonde sur une approche individualiste et (néo)libérale qui ne se traduit 
pas en changement systémique. En se concentrant sur les droits indivi-
duels, cette position fait de l’ombre aux analyses qui ciblent des enjeux 
plus systémiques, comme le suicidisme systémique. Troisièmement, ce 
modèle basé sur les droits se fonde sur des perspectives non intersection-
nelles. Comme l’ont montré des activistes/chercheureuses trans et pour 
la justice pour toutes les personnes handicapées (voir les chapitres 2 et 3), 
les discours fondés sur les droits dans les mouvements sociaux tendent 
non seulement à prioriser certains sujets — habituellement ceux qui 
sont plus privilégiés en termes de statut racial, de capacités, de classe, 
d’éducation et ainsi de suite —, mais relèguent également aux marges les 
personnes les plus affectées par l’intersection entre plusieurs formes 
d’oppression (par exemple : Puar 2017 ; Spade 2011).

Selon Gandsman, les activistes radicaux·les comme Nitschke 
tendent à défendre des pratiques de suicide assisté qui sont clandestines 
ou intégrées dans des sous-cultures, et qui ne correspondent pas aux 
critères de la loi fondée sur la maladie, le handicap et la souffrance. Il 
écrit (2018b, 215) :

Ces activistes posent un défi aux organisations plus tradi-
tionnelles pour le droit à mourir, en critiquant le contrôle 



241

Le mouvement pour le droit à mourir

médical sur cet enjeu et en empouvoirant les personnes 
par le partage de renseignements sur les moyens et les 
méthodes permettant de mettre fin à leur propre vie. 
Iels organisent des ateliers et publient des documents 
qui instruisent les gens sur les manières de mettre fin à 
leurs jours au « moment de leur choix » avec des « sacs de 
sortie » connectés à des bonbonnes d’azote […] ou par une 
surdose délibérée de Nembutal importé (un barbiturique).

L’assistance clandestine au suicide assisté a été documentée par des 
chercheureuses et des journalistes (Engelhart 2021 ; Magnusson 2004 ; 
Ogden 2001). Certaine·s activistes radicaux·les qui défendent le droit 
à mourir estiment que toutes les personnes considérées comme 
« rationnelles » devraient avoir le droit de se suicider, peu importe leur 
état de santé, et avoir accès à une aide clandestine (Engelhart 2021 ; 
Gandsman 2018a, 2018b). Or, la promotion du suicide assisté clandestin 
pour les individus « rationnels » pose plusieurs problèmes, dont les 
trois suivants. Premièrement, comme je le démontre plus loin dans ce 
chapitre, le critère de la « rationalité » s’enracine profondément dans des 
formes de sanisme et de cogniticisme. La compétence et la capacité de 
prendre des décisions ne sont attribuées qu’à certains individus, et les 
personnes suicidaires en détresse sont souvent exclues de la catégorie des 
personnes « saines d’esprit » pouvant prendre des décisions rationnelles. 
Deuxièmement, fournir une aide individuelle aux gens sans balises ni 
processus d’accompagnement approprié leur permettant de prendre des 
décisions éclairées, et sans proposer de programme politique visant à 
mettre fin aux oppressions systémiques qui contribuent à la détresse 
de certaines communautés marginalisées, ne semble pas seulement 
risqué, mais aussi irresponsable. En effet, cela ne fournit aux individus 
en détresse qu’une solution rapide sans offrir de soutien qui serait 
affirmatif de la vie, ni effectuer le travail nécessaire pour réduire la 
souffrance sur le plan systémique, comme je le propose dans cet 
ouvrage. Autrement dit, même chez les activistes les plus radicaux·les 
qui défendent le droit à mourir, personne ne semble encore avoir 
proposé de soutenir les personnes suicidaires avec des mesures sociales, 
politiques, légales ou médicales, et personne n’a proposé un droit à 
mourir basé sur des valeurs antioppression. Ces activistes radicaux·les 
privilégient l’assistance par le biais d’un soutien clandestin et de formes 
d’aide individuelles. Troisièmement, l’étude de Gandsman (2018a, 181) 
montre que même les organisations radicales comme Exit International 
adhèrent officiellement à des critères stricts pour offrir de l’aide à leurs 
membres, lesquels font écho aux critères promus par des activistes plus 



242

Défaire le suicidisme

réformistes, comme celui d’avoir plus de cinquante ans et de ne pas avoir 
de maladie mentale133. Ainsi, même si Gandsman et Engelhart montrent 
comment certain·es activistes radicaux·les du droit à mourir acceptent 
le suicide dans diverses situations allant au-delà de la maladie, de la 
souffrance, du handicap et de l’âge, la majorité de leurs justifications 
semblent nourries par la peur de devenir handicapé·e, âgé·e, malade ou 
souffrant·e et de perdre son autonomie et sa dignité. Ces justifications 
guident en retour les discours validistes, sanistes, cogniticistes et âgistes 
dans le mouvement, comme le révèle clairement le résumé qu’offre 
Engelhart (2021, 18‒19) des arguments fondateurs des activistes pour le 
droit à mourir : « Pour ces gens, planifier la mort signifiait souvent éviter 
l’indignité, une mort imaginée comme humiliante, dégradante, vaine, 
contraignante, égoïste, laide, physiquement indécente, financièrement 
catastrophique, accablante, déraisonnable. »

Les revendications de la majorité des activistes pour le droit 
à mourir concernant le soutien au suicide assisté pour les personnes 
handicapées, malades, souffrantes ou âgées sont alignées avec les valeurs 
promues par les pays capitalistes et industrialisés. Selon plusieurs 
sondages réalisés au cours des dernières décennies, la population a 
soutenu l’idée selon laquelle les personnes handicapées, malades, souf-
frantes ou âgées devraient pouvoir déterminer le moment de leur mort et 
la manière dont elle se déroule, en recevant un soutien pour mourir avec 
« dignité » (Engelhart 2021 ; Stefan 2016), bien que les discussions soient 
plus conflictuelles lorsqu’il s’agit des personnes détraquées, comme je le 
démontre dans la section qui suit. Comme le note le philosophe Leonard 
Wayne Sumner (2011, 192) : « Au Canada et au Royaume-Uni, une forte 
majorité semble favoriser la légalisation [du suicide assisté ou de l’eu-
thanasie], tandis qu’aux États-Unis on ne rencontre une majorité stable 
que pour le suicide assisté [performé par la personne et non par un·e 
médecin]. » Dans le contexte étasunien, les médecins Timothy E. Quill 
et Bernard Sussman (2020) expliquent : « Dans la plupart des sondages, 
environ les deux tiers de la population étasunienne approuvent [le suicide 
médicalement assisté] comme une option pour les patient·es en phase 
terminale avec une souffrance intolérable. » Cette acceptation relative du 
suicide assisté pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou 
âgées est confirmée par l’adoption par plusieurs pays de lois soutenant 
diverses formes de suicide assisté. Cette acceptation se remarque aussi 
dans l’appui au suicide assisté de la part d’associations professionnelles 
importantes (par exemple en médecine, travail social, etc.) et chez les 
praticien·nes (Chao et al. 2016 ; McCormick 2011). L’appui au mouvement 
pour le droit à mourir par la majorité des gens et de nombreux gouver-
nements indique encore une fois que ce mouvement social diffère des 



243

Le mouvement pour le droit à mourir

autres dont je traite dans ce livre. Alors que les mouvements queers, 
trans et du handicap/Mad bouleversent les normes et appellent à des 
changements systémiques qui suscitent l’opposition de nombreux 
groupes dominants et de l’État, le mouvement pour le droit à mourir, 
malgré l’hostilité de certains groupes conservateurs pro-vie, reçoit 
beaucoup d’appui, démontrant que ses objectifs ne semblent pas troubler 
les normes et structures dominantes. Ces dernières, fondées sur l’âge, 
l’état de santé, la productivité et l’individualisme, sont réitérées par les 
discours pour le droit à mourir.

4.1.2. Un droit à mourir pour les personnes vivant  
avec des maladies mentales ? 

L’histoire tragique d’Adam Maier-Clayton a fait les unes dans les médias 
canadiens il y a quelques années. Après avoir lutté contre la maladie 
mentale et de nombreux appels infructueux à changer la loi canadienne 
sur l’AMM pour inclure les personnes dont la maladie mentale constitue 
la seule base de leur requête, Maier-Clayton a été forcé de compléter son 
suicide seul, sans sa famille et ses ami·es, qui avaient accepté son besoin 
de mourir. Il écrit (2016, § 2) :

J’ai fait tout ce que je pouvais. J’ai essayé huit ou neuf 
médicaments. J’ai entrepris une thérapie freudienne 
classique, une thérapie cognitivo-comportementale, 
une thérapie d’exposition avec prévention de la réponse 
et une thérapie d’acceptation et d’engagement. Dans un 
monde parfait, j’irais mieux. Mais dans la vraie vie, il est 
possible que mon progrès continue d’être aussi faible que 
ces dernières trois années. Je ne vais pas endurer cette 
agonie indéfiniment.

Les pages des médias sont remplies d’histoires similaires d’activistes 
pour le droit à mourir et d’autres personnes vivant avec des maladies 
mentales qui se voient nier l’accès au suicide assisté et qui sont laissées 
à elles-mêmes. Dans certains cas, ces individus ne remplissent pas les 
critères stricts d’une mort imminente ou prévisible inclus dans les lois 
de certains pays. Dans d’autres cas, comme celui de Maier-Clayton, ils 
sont exclus car les lois interdisent l’assistance à la mort lorsqu’elle se base 
seulement sur la maladie mentale, comme c’est le cas au Canada et dans 
la plupart des pays. Même dans les rares pays où le suicide assisté sur 
la base de souffrances mentales et émotionnelles est autorisé, comme 
aux Pays-Bas, en Suisse, au Luxembourg et en Belgique, il n’est pas facile 



244

Défaire le suicidisme

d’avoir accès à cette procédure. Contrairement à celles d’autres personnes 
handicapées, malades ou souffrantes, les requêtes des personnes vivant 
avec des maladies mentales sont rejetées à répétition. Par exemple, aux 
Pays-Bas, les deux tiers des demandes de suicide assisté à cause d’une 
souffrance émotionnelle ont été rejetées134 (Sumner 2011, 171). Une étude 
clinique de Lieve Thienpont et ses collègues (2015, 1), qui ont examiné 
« cent patient·es ayant consécutivement demandé l’euthanasie sur la 
base d’une souffrance psychologique » en Belgique, montre que plus de 
la moitié des sujets (cinquante-deux) n’ont pas été acceptés. Six personnes 
se sont suicidées sans assistance, dont certaines qui avaient auparavant 
noté que la procédure d’autorisation était trop longue et difficile.

Les profils des personnes qui demandent le suicide assisté à 
cause d’une maladie mentale sont divers, mais dans les différents pays où 
cette pratique est autorisée, la majorité de ces personnes vivent avec une 
dépression et ont enduré des années ou des décennies de souffrances 
mentales/émotionnelles135. Thienpont et ses collègues (2015, 5) notent 
que leur étude incluait entre autres des gens ayant des « troubles de 
l’humeur résistants aux traitements », des « troubles de la personnalité », 
des « troubles de stress post-traumatique », une « schizophrénie et 
d’autres troubles psychotiques », des « troubles anxieux », des « troubles 
alimentaires », des « troubles de consommation de substances », des 
« troubles somatoformes », des « troubles du spectre de l’autisme » ou des 
« troubles obsessionnels-compulsifs ». Il convient de noter que, selon ces 
auteurices, la plupart de ces personnes avaient des diagnostics multiples 
et que la majorité des requêtes (77 %) venaient de femmes, un résultat 
confirmé par d’autres études. En effet, Scott Y. H. Kim, Raymond De 
Vries et John R. Peteet (2016) ont aussi découvert que 70 % des personnes 
ayant participé à leur étude aux Pays-Bas et qui avaient demandé le 
suicide assisté sur la base de maladies mentales étaient des femmes 
ayant des diagnostics multiples de même qu’une longue histoire de 
psychiatrisation et, souvent, de multiples tentatives de suicide. Ces 
chiffres détonnent lorsqu’on les compare aux statistiques sur le suicide 
non assisté, un geste majoritairement accompli par des hommes 
(Colucci et al. 2013 ; Kim, De Vries et Peteet 2016 ; Stefan 2016 ; Wray, 
Colen et Pescosolido 2011). Il serait intéressant d’adopter un point de vue 
intersectionnel dans les recherches futures pour explorer qui formule 
des demandes de suicide assisté dans divers contextes géographiques, 
en fonction de l’identité de genre, de la racialisation ou des différences 
de classe. Certaines personnes qui critiquent le mouvement pour le 
droit à mourir voient la surreprésentation des personnes blanches, bien 
éduquées et issues des classes moyenne et supérieure dans ce mouvement 
comme une preuve qu’il se fonde sur une culture de la sacrifiabilité des 



245

Le mouvement pour le droit à mourir

individus les plus marginalisés dans nos sociétés, comme les personnes 
racisées, pauvres et handicapées (Coleman 2018, 2020 ; Kolářová 2015). 
J’approuve cette critique de la présence d’une culture de la sacrifiabilité 
dans le mouvement pour le droit à mourir. J’ajouterais toutefois qu’il 
est possible de voir cette surreprésentation de personnes privilégiées 
dans ce mouvement et dans les statistiques des personnes ayant accès au 
suicide assisté d’un autre point de vue : celui des barrières systémiques, 
comme le racisme et le classisme, qui empêchent certaines personnes 
d’accéder à certains soins de santé et d’exercer leurs droits 136. Nous 
observons ce phénomène dans l’accès aux soins de santé et aux services 
sociaux plus généralement137. Il ne serait donc pas surprenant que les 
disparités relatives à l’accès au suicide assisté fassent écho au fait que 
certains groupes marginalisés sont exclus de nombreuses institutions et 
services, ainsi que des mouvements sociaux. Autrement dit, il est plus 
facile pour les personnes blanches, éduquées et des classes moyenne 
et supérieure de participer aux mouvements sociaux et d’avoir accès à 
des soins de santé. Je reviendrai sur la question de l’accessibilité dans 
la dernière partie de ce chapitre. Il semble néanmoins important de 
souligner, d’un côté, que des disparités existent quant aux personnes 
pouvant accéder au suicide assisté. D’un autre côté, plusieurs études 
montrent que les demandes d’accès au suicide assisté des personnes 
détraquées ou vivant avec des maladies mentales sont plus souvent 
rejetées que celles des personnes physiquement handicapées, malades 
ou souffrantes, ce qui reproduit une fois de plus les hiérarchies souvent 
à l’œuvre entre les handicaps/maladies visibles et mesurables et les 
handicaps/maladies invisibles et non mesurables. Alors que les formes 
visibles tendent à susciter une plus grande pitié, dans une perspective 
validiste, les formes invisibles tendent à ne pas être crues et à plutôt 
être discréditées138.

En fonction de ces informations, l’extension de l’accès au suicide 
assisté pour les personnes vivant avec des maladies mentales est, sans 
surprise, extrêmement controversée, non seulement du point de vue 
profane et de la santé publique, mais aussi chez les bioéthicien·nes et 
les activistes pour le droit à mourir139. Gandsman (2018a, 177) indique 
que les activistes avec lesquel·les il s’est entretenu ne s’entendaient pas 
sur l’extension du droit à mourir pour les personnes vivant avec des 
maladies mentales. Beaucoup trouvent que l’accès au suicide assisté 
pour cause de maladie mentale est problématique, et les personnes qui 
seraient prêtes à le considérer ne le feraient que pour « les personnes 
souffrant grandement de problèmes de santé mentale incurables ».  
Maier-Clayton (2016, § 17) insiste aussi sur la gravité de la souffrance 
mentale des personnes qui devraient avoir accès au suicide assisté :



246

Défaire le suicidisme

Quand je parle de l’accès pour les personnes ayant des 
maladies mentales, je ne pense pas aux personnes qui 
ont une crise de panique tous les deux ans. Je ne parle 
pas des gens qui ont tendance à être mélancoliques 
quand de mauvaises choses leur arrivent ou quand ils 
ont vécu quelques mois difficiles. Je parle des patient·es 
réfractaires — c’est le terme que j’utilise toujours — : les 
patient·es réfractaires ou résistant·es aux traitements. Il 
s’agit des gens que la science moderne ne peut pas aider.

Le lexique de la souffrance, de la douleur irrémédiable et de la maladie 
incurable est central dans la demande d’étendre le suicide assisté aux 
personnes vivant avec des maladies mentales. L’argument de la parité, 
qui dresse un parallèle entre la maladie physique et mentale, est souvent 
adopté par les chercheureuses et les personnes elles-mêmes vivant 
avec des maladies mentales140. Par exemple, les chercheureuses Brent 
M. Kious et Margaret P. Battin (2019, 31) mobilisent cet argument de 
la parité en invoquant la centralité de la souffrance dans les maladies 
physiques et mentales : « Nous pensons qu’il est clair que la souffrance 
associée aux maladies mentales peut parfois être aussi sévère, intolé-
rable et prolongée que la souffrance due à des maladies physiques. Par 
conséquent, il nous semble que si une souffrance sévère peut justifier 
la mort médicalement assistée pour certaines personnes ayant des 
maladies physiques terminales, elle devrait également être justifiée pour 
des personnes ayant des maladies mentales. » Maier-Clayton (2016, § 7) 
mobilise aussi cet argument de la parité : « La maladie physique et la 
maladie mentale peuvent effectivement provoquer la même intensité de 
douleur. La seule différence est que la douleur résultant d’une maladie 
physique est associée à une pathologie physique. Pour une maladie 
mentale, la douleur s’appelle une douleur psychosomatique. Pour les 
patient·es, elle est ressentie exactement de la même manière. » Au cœur 
de tous ces discours se trouve la notion de diagnostic141. Les activistes et 
les chercheureuses qui soutiennent l’inclusion des personnes vivant avec 
des maladies mentales dans les lois sur le suicide assisté insistent qu’il 
ne faudrait en aucun cas assister les personnes qui ont le cœur brisé, qui 
vivent des difficultés temporaires ou qui sont tout simplement déprimées. 
La gravité de leur condition doit être irrémédiable, et toutes les possi-
bilités devraient avoir été explorées avant de parvenir à cette dernière 
solution, « incluant la polypharmacie, la thérapie électroconvulsive et 
la psychochirurgie » (Kious et Battin 2019, 31). Comme nous pouvons le 
voir, certain·es chercheureuses suggèrent d’imposer plusieurs traite-
ments, comme ceux qu’on appelait jadis les thérapies par électrochocs 



247

Le mouvement pour le droit à mourir

et les lobotomies, des traitements que les activistes/chercheureuses  
Mad décrivent comme extrêmement violents (voir le chapitre 3), avant 
de permettre aux personnes vivant avec des maladies mentales d’avoir 
accès au suicide assisté. Beaucoup de personnes vivant avec des mala-
dies mentales qui demandent l’accès au suicide assisté croient aussi 
qu’il faudrait tout essayer avant de l’autoriser (Bayliss 2016 ; Maier-
Clayton 2016 ; Scully 2020). En mettant l’accent sur les maladies mentales 
irrémédiables, une distinction claire est tracée, une fois de plus, entre 
le suicide « irrationnel », accompli par une personne dont la souffrance 
n’est pas irrémédiable ou qui n’a pas tenté tous les traitements possibles, 
et le suicide « rationnel », qui serait autorisé pour les personnes ayant 
des diagnostics médicaux/psychiatriques « sérieux ».

La capacité mentale est un des éléments qui fait de l’accès au 
suicide assisté pour les personnes vivant avec des maladies mentales 
une question si controversée (Engelhart 2021 ; Gavaghan 2017). D’un 
point de vue suicidiste, le simple fait d’exprimer des idéations suicidaires 
peut mener à remettre en question ou à révoquer la capacité mentale 
d’une personne, l’empêchant ainsi de refuser des traitements coercitifs. 
Les chercheureuses Louis C. Charland, Trudo Lemmens et Kyoko Wada 
(2018, 3), qui s’opposent à l’inclusion des personnes vivant avec des mala-
dies mentales dans la loi sur l’AMM au Canada, définissent la capacité 
mentale comme suit : « Dans des termes techniques médicaux et légaux, 
la “capacité mentale” concerne dans ce contexte la capacité qu’ont les 
personnes à prendre la décision de consentir à l’AMM. Cette capacité de 
prendre des décisions est aussi parfois appelée “compétence mentale142”. » 
Dans plusieurs pays, la capacité mentale réfère à la capacité d’assimiler 
des informations pertinentes, d’exprimer des choix et de comprendre 
les implications médicales de certaines décisions de traitement 
(Giwa 2019, 111). En théorie, l’in/compétence mentale n’est pas attribuée 
de manière générale à un individu, mais est déterminée au cas par cas 
dans des situations spécifiques, en se basant sur chaque décision prise 
par un individu (Gavaghan 2017 ; Sumner 2011). En pratique, cependant, 
certains individus sont considérés globalement comme mentalement 
incompétents et sont traités comme tels, souvent sur la base de préjugés 
sanistes et cogniticistes. Autrement dit, il existe une disparité entre la 
loi et l’application de la loi (Baril et al. 2020 ; Bernheim 2019). Avec les 
personnes vivant avec une démence ou un handicap mental « sévère », 
les personnes suicidaires sont un des groupes souvent considérés comme 
mentalement incompétents de manière générale. Dans sa recherche 
sur les personnes psychiatrisées et leurs relations avec le système légal 
canadien, Emmanuelle Bernheim (2019, 35) démontre que le fait qu’une 
personne soit marginalisée (par exemple : pauvre ou vivant avec une 



248

Défaire le suicidisme

maladie mentale) et résiste aux traitements suffit souvent pour justifier 
qu’elle représenterait un danger pour elle-même et pour les autres, 
permettant ainsi de la qualifier d’incompétente143.

Les déclarations d’associations ou d’organisations majeures, 
comme l’AAS [American Association of Suicidology] (Creighton, Cerel 
et Battin 2017) ou, dans le contexte canadien, le Centre de toxicomanie et 
de santé mentale (CAMH 2017), font écho à cette présomption d’incom
pétence en matière de suicidalité : au lieu d’évaluer les personnes 
suicidaires individuellement pour déterminer si elles sont mentale-
ment compétentes, les professionnel·les assument généralement que 
leur capacité mentale est « déficiente » à cause de leur suicidalité. Par 
exemple, dans une déclaration publique sur la possibilité d’étendre le 
suicide assisté aux personnes vivant avec des maladies mentales, le 
Centre de toxicomanie et de santé mentale (CAMH 2017, 7‒8) déclare 
que, même si la loi canadienne présume que les personnes ayant une 
maladie mentale sont mentalement compétentes, en pratique, surtout 
lorsqu’elles expriment des idéations suicidaires, ces personnes devraient 
être globalement traitées comme mentalement incompétentes quand il 
s’agit d’évaluer leur désir de mort : 

Toutes les personnes, y compris celles qui ont des mala-
dies mentales, sont présumées compétentes jusqu’à 
preuve du contraire. Une maladie mentale n’empêche pas 
une personne de prendre des décisions relatives aux soins 
de santé. Cela dit, dans le cas où une personne ayant une 
maladie mentale demande l’AAM, […] il n’est pas facile 
de déterminer si elle possède la capacité de faire cette 
requête d’AAM. Le souci est que beaucoup d’individus 
ayant des maladies mentales présentent une altération 
du discernement ou des déficits dans leur capacité de 
raisonnement faisant en sorte qu’il leur est difficile de 
relier leurs symptômes à leur maladie, de comprendre 
pleinement les risques et les bénéfices des traitements 
et/ou de prendre des décisions sur les traitements qui 
soient basées sur leurs objectifs et valeurs personnelles. 
[…] Il n’est pas rare qu’elles aient des croyances erronées 
à propos d’elles-mêmes, du monde et de leur avenir. Cela 
peut inclure de croire que la mort serait une option dési-
rable. […] Cette perception déformée soulève des ques-
tions sur la capacité de ces individus de demander l’AMM 
aussi bien durant les phases aigües que les phases moins 
aigües de leur maladie.



249

Le mouvement pour le droit à mourir

Si nous pouvons penser que seules des institutions, associations et 
organisations endossant un modèle médical de la suicidalité feraient 
des déclarations de ce genre, beaucoup d’activistes/chercheureuses anti
oppression adoptent paradoxalement le même point de vue individualiste 
et pathologique quant à l’agentivité et la capacité mentale des sujets suici-
daires, comme je le montre dans les chapitres 2 et 3. Quand leur capacité 
mentale n’est pas invalidée d’un point de vue saniste, elle est souvent 
révoquée sur la base de l’idée que leur compétence est compromise 
par des oppressions intériorisées. Néanmoins, le fait que des facteurs 
systémiques forment nos subjectivités et influencent nos choix ne suffit 
pas pour les invalider. De plus, de la même façon que les activistes/
chercheureuses Mad ont contesté les conceptualisations sanistes de 
la rationalité et de la compétence mentale, les personnes vivant avec 
des maladies mentales qui demandent le suicide assisté ont critiqué les 
préjugés et les idées fausses qui les privent de leur compétence mentale. 
Comme le note Graeme Bayliss (2016, § 10), un journaliste canadien qui 
défend l’extension de l’AMM aux personnes ayant des maladies mentales 
(en se basant sur sa propre relation à la suicidalité), « plus insidieuse 
et subtile est l’idée que les personnes ayant des maladies mentales […] 
sont par définition incapables de décider rationnellement de se tuer ».  
De façon similaire, le journaliste John Scully (2020, § 6), qui a lutté 
pendant des années avec la maladie mentale et la suicidalité, affirme 
que, « même dans la mort, la voix des personnes ayant des maladies 
mentales est niée au Canada », faisant référence au fait que les personnes 
vivant avec des maladies mentales ne sont pas invitées à témoigner 
ou à rejoindre les panels d’expert·es délibérant sur leur sort quand il 
est question de modifier les lois sur le suicide assisté. En somme, les 
personnes vivant avec des maladies mentales qui se battent pour le droit 
à mourir dénoncent l’effacement de leurs opinions et de leurs voix dans 
les débats publics sur le suicide assisté. Elles demandent davantage de 
responsabilité et de respect pour leurs expériences vécues, et exigent 
une justice épistémique et testimoniale pour les personnes ayant des 
maladies mentales dans leur quête vers la mort.

Les activistes/chercheureuses Mad ont démontré depuis long-
temps que le fait d’associer la maladie mentale à l’incompétence mentale 
est fondamentalement validiste et saniste (Ben-Moshe 2020 ; Beresford 
et Russo 2022 ; LeFrançois, Menzies et Reaume 2013). Néanmoins, à 
quelques rares exceptions près (par exemple : Burstow 1992), ces analyses 
critiques n’ont pas été étendues aux personnes suicidaires. Hors des 
études du handicap/Mad, beaucoup d’auteurices ont néanmoins travaillé 
à déconstruire l’association entre la maladie mentale et l’incompétence 
en ce qui concerne la suicidalité144. Si la maladie mentale peut avoir des 



250

Défaire le suicidisme

impacts temporaires sur la capacité mentale et de prise de décisions, elle 
n’est pas synonyme d’incompétence mentale dans toutes les situations. 
Susan Stefan (2016, 9) estime que considérer les personnes suicidaires 
comme mentalement incompétentes porte préjudice à l’efficacité des 
stratégies de prévention et que les idéations suicidaires ne représentent 
pas en elles-mêmes un signe d’incompétence mentale : 

La minorité très restreinte de personnes véritablement 
incompétentes qui tentent de se tuer doit être empêchée 
de le faire. Mais la vaste majorité de celles qui pensent 
au suicide, qui tentent de se suicider et qui se suicident 
sont loin d’être incompétentes selon nos critères légaux 
actuels. Les meilleures recherches cliniques et socio
logiques appuient cette affirmation, et la loi insiste sur 
cette idée. Traiter les personnes suicidaires comme 
incompétentes en soi produit de mauvaises législations 
et interfère avec les meilleures pratiques cliniques. […] 
L’intention de se suicider, ou une tentative de suicide, ne 
constituent pas une incompétence en soi.

Certain·es auteurices dans les sciences de la santé, comme Jeanette 
Hewitt, critiquent la délégitimation de l’autonomie, de l’agentivité et de 
la capacité des personnes vivant avec des maladies mentales de prendre 
des décisions éclairées sur la mort. Hewitt (2013) distingue l’irrationa-
lité temporaire, qui peut affecter périodiquement les personnes ayant 
une maladie mentale, de l’irrationalité généralisée et permanente qui  
s’applique, par exemple, à certaines personnes dans des phases avancées 
de la maladie d’Alzheimer. Elle affirme que les personnes vivant avec des 
maladies mentales « sérieuses », comme la psychose ou la schizophrénie, 
ne sont pas irrationnelles de manière générale, même si elles peuvent 
l’être durant de courtes périodes. Même si les personnes ayant des 
maladies mentales qui souhaitent accéder au suicide assisté peuvent 
vivre des périodes d’irrationalité temporaire, lors desquelles il serait 
dangereux d’autoriser un suicide assisté, elle explique qu’on ne saurait 
délégitimer le désir de mourir sur la base d’une irrationalité généralisée. 
Malgré l’abondance de données probantes montrant que les personnes 
suicidaires vivant avec des maladies mentales ne sont pas délirantes et 
que leur désir de mourir n’est pas une réaction spontanée, temporaire 
ou impulsive, les personnes ayant des maladies mentales qui demandent 
le suicide assisté continuent d’être traitées comme des menaces pour 
elles-mêmes et comme ayant besoin d’une protection renforcée de la 
part de l’État.



251

Le mouvement pour le droit à mourir

En somme, il existe deux positions majeures dans les débats sur 
l’extension du droit à mourir aux personnes vivant avec des maladies 
mentales. D’un côté, nous trouvons les personnes qui appuient le droit 
à mourir seulement pour les personnes handicapées, malades ou souf-
frantes physiquement, suggérant que la suicidalité, qui est causée par 
la maladie mentale, compromet la capacité de prendre des décisions et 
annihile l’autonomie. Ainsi, le désir de mourir en l’absence de handicaps, 
de maladies et de souffrances physiques est présenté comme anormal ou 
irrationnel145. De l’autre côté, nous trouvons les personnes qui soutiennent 
l’accès au suicide assisté pour les personnes vivant avec des maladies 
mentales sans condition physique concomitante, et qui mobilisent l’argu
ment de la parité pour défendre que la souffrance mentale peut être aussi 
vraie et irrémédiable que la souffrance physique146. Néanmoins, dans les 
deux cas, l’ontologie du suicide assisté reste inexaminée.

4.1.3. L’ontologie du suicide assisté 

J’ai avancé que les discours sur le suicide assisté chez les philosophes, 
les bioéthicien·nes et les activistes pour le droit à mourir sont gouvernés 
par une « ontologie du suicide assisté » (Baril 2022), c’est-à-dire par une 
compréhension commune des principaux traits distinctifs du suicide 
assisté ou, pour le dire autrement, de ce que le suicide assisté est et 
n’est pas. Je soutiens que l’ontologie du suicide assisté s’enracine dans 
des présupposés validistes, sanistes, âgistes et suicidistes. Les discours 
sur le droit à la mort qui approuvent certains suicides — c’est-à-dire ceux 
qui sont considérés comme « normaux » ou « rationnels », comme celui 
de Verhelst décrit au début de ce chapitre — omettent d’examiner les 
doubles standards validistes, sanistes et âgistes qui sous-tendent cet 
exceptionnalisme qui concerne certains groupes de personnes, ainsi que 
l’injonction à la vie et à la futurité qui est imposée aux sujets suicidaires. 
Dans tous ces discours sur le droit à mourir, la centralité des handicaps, 
des maladies, des souffrances et de la vieillesse sert de fondement aux 
arguments en faveur du suicide assisté. Même quand il s’agit de l’exten-
sion du droit à mourir aux personnes vivant avec des maladies mentales, 
le rôle de la maladie demeure central. La composante de la maladie/du 
handicap/de la souffrance et (souvent) de la vieillesse constitue le cœur 
de l’ontologie du suicide assisté. Mes arguments exposant l’existence de 
cette ontologie du suicide assisté se fondent sur six observations tirées 
de mon analyse critique des travaux sur le suicide assisté. Premièrement, 
l’ontologie du suicide assisté qui s’ancre dans le handicap, la maladie, 
la souffrance et la vieillesse se trouve dans presque tous les discours 
sur le droit à mourir147. Deuxièmement, cette ontologie du suicide 



252

Défaire le suicidisme

assisté se retrouve dans presque tous les discours philosophiques et 
bioéthiques sur le suicide assisté148. Troisièmement, les clinicien·nes 
mobilisent cette ontologie du suicide assisté comme critère clé pour 
distinguer les suicides « rationnels » des suicides « irrationnels » (ou par 
désespoir). Quatrièmement, les handicaps, les maladies, les souffrances 
et la vieillesse constituent aussi des critères clés dans divers pays pour 
autoriser certaines formes de suicide assisté. Cinquièmement, cette 
ontologie est endossée par plusieurs organisations, associations ou 
groupes nationaux et locaux, y compris celleux dont je traite plus tôt 
dans ce chapitre. Sixièmement, cette ontologie est appuyée par le public 
en général, dont beaucoup de personnes handicapées149. Sans l’analyser 
en tant que telle, mais en utilisant une comparaison, Stefan (2016, 127) 
démontre à quel point l’ontologie du suicide assisté est puissante, au 
point de transformer la manière dont la mort est comprise, présentée 
et consignée officiellement dans les registres publics : 

Si deux personnes en Oregon prennent, le même jour, la 
même quantité des mêmes médicaments prescrits, avec 
l’intention identique de mettre fin à leur vie, et si on les 
découvrait, une personne serait amenée en ambulance 
aux urgences et il se pourrait qu’on vide son estomac on 
qu’on l’envoie contre son gré dans un hôpital psychia-
trique. On permettrait non seulement à l’autre personne 
de mourir, mais la mort qu’elle aurait causée et voulue ne 
serait même pas enregistrée comme un suicide. La seule 
différence est que, dans un cas, un·e médecin aurait ratifié 
la décision, et dans l’autre pas.

Chaque année, des listes de critères déterminant quelles personnes 
peuvent se qualifier ou non pour un suicide assisté sont rédigées par des 
partisan·es du droit à la mort150. Cependant, l’ontologie du suicide assisté 
fondée sur les handicaps, les maladies, les souffrances et la vieillesse, 
demeure inexaminée, et le suicidisme est reproduit par l’exclusion 
systématique des personnes suicidaires. 

Certain·es auteurices comme Zohreh BayatRizi (2008, 153) 
semblent croire que les requêtes de mort sont un « moyen de résistance 
contre la médicalisation excessive de la vie ». D’autres, comme Kateřina 
Kolářová (2015) et Thomas F. Tierney (2006, 2010, 2021), montrent 
comment le mouvement pour le droit à mourir et les discours à son sujet 
renforcent le biopouvoir et la gouvernementalité, dans un sens foucal-
dien, car « il faut qu’un·e médecin ou qu’un·e professionnel·le de la santé 
vérifie que la demande de suicide est raisonnable » (Tierney 2006, 624). 



253

Le mouvement pour le droit à mourir

Autrement dit, l’ontologie du suicide assisté exige la surveillance, 
la régulation et le contrôle d’accès [gatekeeping]. De plus, ce dernier, 
comme le contrôle des transitions médicales pour les personnes trans, 
ne s’accomplit pas seulement avec l’aval de médecins ou de profession-
nel·les de la santé mentale, mais aussi à travers une série d’institutions, 
dont la famille et la loi. En effet, l’accès au droit à mourir est structuré 
par une série de procédures visant à valider le diagnostic, la maladie 
ou la souffrance intolérable d’une personne, comme le temps d’attente 
au niveau légal, de nombreux formulaires, les autorisations de tiers 
et des évaluations médicales et psychologiques. Autrement dit, dans 
les pays où le suicide assisté est permis, avoir un diagnostic est loin 
d’être suffisant pour exercer son droit à mourir : un contrôle strict est 
maintenu à chaque niveau pour s’assurer que la décision est approuvée 
par divers protagonistes et institutions. Même dans les pays où le suicide 
assisté est appuyé par des organisations privées et où le rôle de l’État 
est minimal, comme en Suisse, les personnes qui demandent le suicide 
assisté doivent remplir un certain nombre de critères et obtenir des 
prescriptions médicales pour accéder aux médicaments. Par exemple, 
dans une brochure de Dignitas (2021, 6), une importante organisation 
suisse fournissant de l’assistance au suicide, les prérequis se fondent sur 
cette ontologie validiste, saniste, âgiste et suicidiste du suicide assisté :

Étant donné que, pour obtenir le médicament nécessaire, 
la participation d’un médecin suisse est indispensable, la 
personne doit satisfaire aux autres conditions suivantes :
▶ être atteinte d’une maladie aboutissant à la mort et/ou
▶ d’un handicap intolérable et/ou
▶ de douleurs incoercibles.

La chercheuse Tania Salem (1999, 33) montre comment la légalisation 
du suicide assisté et sa gestion par l’État et le système médical reposent 
sur l’idée que le personnel médical connaîtrait mieux que la personne 
affectée ce qui est bon pour elle : « Une autre personne que celle qui 
demande l’aide à mourir possède une plus grande expertise pour juger si 
sa requête est appropriée. On présume que l’autorité médicale est capable 
de dévoiler la “vérité” qui se dissimule sous la requête de mort. » Salem 
condamne le paternalisme de cette interférence de l’État dans les droits 
individuels et la négation de la liberté, de l’autonomie et de l’autodé-
termination qui est engendrée par la médicalisation du suicide assisté.

Je voudrais condamner le contrôle d’accès au suicide assisté 
pour une raison additionnelle à celles que proposent Salem et d’autres 
auteurices. Non seulement ce contrôle d’accès nie les formes d’agentivité, 



254

Défaire le suicidisme

d’autonomie corporelle et d’autodétermination — comme c’est le cas avec 
les personnes trans et leurs transitions —, mais il repose aussi sur des 
formes dissimulées de violence systémique, y compris dans les discours 
des personnes qui dénoncent les pratiques de contrôle d’accès au suicide 
assisté. Des activistes/chercheureuses trans ont montré comment le 
cisgenrisme et la cisnormativité sont au cœur de l’ontologie (cis)genrée 
(ce que le genre est) érigeant des barrières aux transitions. La décons
truction de cette ontologie par des chercheureuses/activistes devrait nous 
inspirer une critique similaire de l’ontologie du suicide assisté. En effet, si 
l’assistance au suicide est soumise à un processus de contrôle similaire à 
celui qui s’applique aux personnes trans dans une perspective cisgenriste/
cisnormative, nous pouvons penser que les barrières d’accès entourant 
le suicide assisté reposent sur un système oppressif et sa composante 
normative : le suicidisme et la contrainte à la vie. Contrairement aux 
arguments de plusieurs activistes et chercheureuses qui avancent, comme 
Salem, que les règlements et les restrictions sur le suicide assisté représentent 
d’abord et avant tout une violation de la liberté, du choix et de l’autonomie 
individuelle, je soutiens que cette atteinte aux droits individuels n’existerait pas 
sans l’existence d’une oppression systémique, le suicidisme, et de ses diverses 
composantes économiques, sociales, politiques ou normatives. En outre, cette 
oppression est enchevêtrée dans plusieurs autres systèmes oppressifs, 
comme je l’ai démontré dans les chapitres précédents.

Le suicidisme est central dans l’ontologie du suicide assisté, étant 
donné que les personnes suicidaires ne présentant pas de pathologies 
diagnostiquées sont exclues et considérées comme « folles » de vouloir 
mourir d’un point de vue saniste. Le validisme et le sanisme sont aussi 
centraux, vu que l’ontologie du suicide assisté cible spécifiquement les 
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées. L’âgisme 
est également central à cet égard, car dans plusieurs circonstances,  
la terminalité (et donc la durée de vie) est un critère déterminant, et l’âge 
est parfois évoqué comme une bonne raison d’autoriser le suicide assisté. 
Le néolibéralisme est tout aussi central, car le programme du mouvement 
pour le droit à mourir repose sur des valeurs fondamentalement liberta-
riennes, comme la liberté, le choix et l’autonomie individuelle (et non pas 
relationnelle). Le capitalisme constitue également un aspect important, 
car beaucoup de discours sur le droit à mourir mobilisent des arguments 
économiques selon lesquels le suicide assisté allègerait le fardeau écono-
mique des sociétés et des familles lié au fait de garder en vie des individus 
considérés comme non autonomes (Engelhart 2021). L’argument capita-
liste est souvent exacerbé par des arguments validistes/sanistes, puisque 
les personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées et âgées 
sont souvent perçues comme des sujets non productifs qui sont un fardeau 



255

Le mouvement pour le droit à mourir

pour l’économie et les institutions sociales (McGuire 2020). Finalement, 
tous les autres -ismes sont aussi déterminants dans l’ontologie du suicide 
assisté, vu que, comme je l’ai évoqué, le mouvement et les discours sur 
le droit à mourir sont appuyés par les personnes les plus privilégiées 
en termes de statut racial, socioéconomique ou d’éducation. Et même 
si je ne rejette pas la pertinence de certaines stratégies politiques pour 
soutenir des droits individuels, j’estime qu’il est crucial de maintenir 
une posture critique vis-à-vis des discours basés sur les droits et libertés 
individuelles (Puar 2017 ; Spade 2011) et d’insister sur la transformation 
des structures idéologiques et matérielles qui sous-tendent nos pratiques 
de suicide assisté151.

De plus, l’ontologie du suicide assisté sous-tend les conversa-
tions des partisan·es du droit à mourir à propos du devoir de soutenir  
les personnes ayant besoin d’assistance dans leurs suicides « légitimes »152.  
Ce devoir de soutenir le suicide assisté détonne radicalement avec le 
devoir de prévenir le suicide des gens qui ne coïncident pas avec l’onto-
logie du suicide assisté. Comme je le démontre dans ce livre, on force 
les personnes suicidaires qui se situent en dehors de cette ontologie du 
suicide assisté à vivre, symboliquement et littéralement. Selon ce récit 
ontologique, il y a un devoir, d’un côté, de soutenir les personnes qui 
veulent mourir si elles correspondent à cette ontologie du suicide assisté, 
et de l’autre côté, un devoir d’empêcher les personnes suicidaires d’ac-
complir leur suicide. Des entretiens avec des personnes faisant partie du 
mouvement pour le droit à mourir illustrent ce double devoir de défendre 
le droit à mourir et de protéger les personnes suicidaires d’elles-mêmes. 
Comme une figure du mouvement l’a expliqué à Engelhart (2021, 154) : 

En plus de travailler comme guide chez Exit [une organi-
sation pour le droit à mourir], Brian a agi comme bénévole 
pour une ligne d’écoute en prévention du suicide, essayant 
de maintenir des étranger·ères en vie pour quelques 
heures de plus, jusqu’à ce que la crise passe et qu’iels 
« se rendent habituellement compte qu’iels ne veulent 
pas mourir ». Ces volontés de mort étaient différentes, 
dit Brian, car elles ne portaient pas sur le contrôle, mais 
sur le chaos. Des esprits dérangés. Des esprits qui étaient 
sortis de leurs gonds. Brian savait comment dissuader les 
gens — et en fait, beaucoup de gens avaient besoin qu’on 
les dissuade.

Cette ontologie du suicide assisté me rappelle l’ontologie entourant 
la transitude qui a énormément circulé dans les milieux médicaux, 



256

Défaire le suicidisme

psychiatriques et la culture populaire ces dernières décennies, affectant 
encore les communautés trans à ce jour. Cette ontologie de la transitude 
se base sur le discours véhiculant l’idée « d’être enfermé·e dans le mauvais 
corps153 » et distingue les « vrais » besoins de transition des « faux ». En 
analysant dans le passé la hiérarchisation entre ce qu’on considérait 
et qu’on continue de considérer comme des raisons « légitimes » ou 
« illégitimes » de procéder à une transition pour les personnes trans 
et transcapacitaires (personnes souhaitant acquérir un handicap), j’ai 
remarqué que les raisons identitaires — c’est-à-dire qui s’ancrent dans 
une forme d’ontologie (ce qu’une personne est) — sont souvent perçues 
comme plus crédibles que d’autres, qu’elles soient esthétiques, politiques, 
sexuelles, artistiques ou autres :

Nous soutenons que ces divisions peuvent produire 
une hiérarchie entre les « vrais » et les « faux » désirs de 
chirurgie et de modification corporelle — le vrai désir 
étant construit comme des demandes relatives à l’iden-
tité, et le faux désir étant associé à la paraphilie […] 
[ou à d’autres motifs]. Nous maintenons que certaines 
recherches contemporaines contribuent à cette distinc-
tion entre les vraies et les fausses [raisons] […] et 
participent aussi à la recherche d’une « cause » de la 
transsexualité et du désir de modifications corporelles 
pour acquérir un handicap — une quête qui enferme ces 
recherches dans un modèle individualiste orienté sur les 
maladies, qui omet d’examiner les corps cis et normés 
(Baril et Trevenen 2014, 392).

Cette réflexion peut être appliquée à la transition entre la vie et la mort. 
L’ontologie du suicide assisté contribue à hiérarchiser les « vraies » et 
les « fausses » raisons de se suicider, afin d’autoriser les premières et 
de prévenir les dernières. Comme cela a été historiquement le cas pour 
la transitude, la centralité du diagnostic ou du « trouble » attesté par le 
personnel médical est cruciale pour justifier la procédure. Comme les 
personnes trans transforment souvent leur récit pour que le personnel 
médical leur donne accès aux soins qu’elles désirent, les personnes 
suicidaires pourraient être tentées de modifier leurs discours pour que 
ceux-ci correspondent à l’ontologie du suicide assisté, comme je l’ai 
évoqué dans le chapitre 1154. Comme c’est le cas pour les personnes trans, 
dont les transitions devraient être permises peu importe leurs motiva-
tions, j’estime qu’il y a plusieurs raisons de vouloir mourir — et qu’elles sont 
toutes également valables. Le complexe médico-industriel ne devrait pas 



257

Le mouvement pour le droit à mourir

déterminer quels motifs et raisons justifient des transitions, y compris 
celle de la vie vers la mort. Cependant, la pression pour se conformer 
à ces récits dominants sur le suicide assisté est si puissante que, même 
dans les discours sur le droit à mourir, il semble impossible de justifier 
le suicide assisté hors du script ontologique dominant sur les handicaps, 
les maladies, les souffrances, la folie et la vieillesse155. En somme, comme 
les sujets trans sont forcés de recadrer leur besoin de transition à travers 
un script cisnormatif et transnormatif, les sujets suicidaires sont forcés 
de recadrer leur désir de mourir en utilisant un script ontologique 
validiste, saniste, âgiste et suicidiste, où le handicap et la souffrance 
doivent être mises en avant, où la sanité et la rationalité doivent être 
prouvées et où la suicidalité doit être rejetée comme irrationnelle. En 
outre, plus les personnes sont âgées, plus leur décision a des chances 
d’être approuvée. Ainsi, l’ontologie du suicide assisté qu’endossent les 
partisan·es du droit à mourir est une somatechnologie de vie puissante 
visant à garder les personnes suicidaires en vie en omettant d’examiner 
le validisme, le sanisme, l’âgisme et le suicidisme. Je crois qu’un point 
de vue intersectionnel sur le suicide et le suicide assisté incluant une 
perspective antisuicidiste pourrait changer ces conversations centrées 
sur le droit à mourir (comme devoir) pour les personnes handicapées, 
malades, souffrantes, détraquées ou âgées, basées sur une conception 
individualiste de l’autonomie, en une défense de droits positifs, un meil-
leur soutien et des changements systémiques (comme devoirs) pour les 
sujets suicidaires (y compris l’accès au suicide assisté), en nous basant 
sur une approche antioppression et une perspective de justice sociale.

4.2. Les postulats validistes, 
sanistes et âgistes dans les 

discours sur le droit à mourir 

Mon but dans cette section n’est pas de réitérer mes arguments sur les 
formes de validisme et de sanisme qui sous-tendent les discours sur 
le suicide assisté et le droit à mourir156. Comme je l’ai exploré dans le 
chapitre 3, les critiques des activistes/chercheureuses du handicap/Mad 
révèlent à juste titre le double standard qui s’applique à la légitimation 
du suicide seulement pour une portion de la population, plus spécifi
quement pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou détra-
quées. De plus, comme je l’ai analysé précédemment dans ce chapitre, 
les discours sur le droit à mourir, que ce soit chez les philosophes, les 
bioéthicien·nes ou les activistes pour le droit à mourir, convergent 
tous vers une ontologie du suicide assisté reposant sur les handicaps,  



258

Défaire le suicidisme

les maladies, les souffrances et parfois la vieillesse, confirmant les craintes 
et les préoccupations des activistes/chercheureuses du handicap/Mad  
et des gérontologues critiques, relatives au fait que des traitements 
spéciaux sont réservés aux groupes marginalisés en matière de suici-
dalité. Je soutiens ici que le validisme et le sanisme jouent un rôle, et ce, 
de trois manières distinctes tout en étant interreliés, dans les discours 
sur le droit à mourir qui se fondent sur cette ontologie du suicide assisté.

Premièrement, les discours sur le droit à mourir sont validistes 
dans leurs affirmations répétées selon lesquelles le droit à mourir 
doit être défendu pour éviter l’« horreur » du handicap et de la perte 
d’autonomie. Ce validisme est aussi entrelacé avec l’âgisme157, une 
composante souvent oubliée quand il s’agit de théoriser la violence 
validiste. Bien que le manque d’espace m’empêche d’élaborer la question 
de l’âgisme, il me semble crucial de souligner l’enchevêtrement entre 
le validisme et l’âgisme, car les stéréotypes âgistes fondés sur le récit 
du « déclin » supposent que la plupart des adultes plus âgé·es sont, ou 
deviendront, handicapé·es, malades ou souffrant·es (Gallop 2019). Cath, 
une des activistes pour le droit à mourir avec laquelle s’est entretenu 
Gandsman (2018b, 215), endosse cette idéologie du « déclin » et discute 
du cas d’une amie qui veut se suicider :

Elle ne veut pas vieillir. La vieillesse est cruelle. Tout 
commence à défaillir. Vous avez mal tout le temps. 
Vous avez des problèmes d’articulations. Vous avez des 
problèmes de vue. Vous devenez sourd·e. Tout fout le 
camp. C’est ce qu’on perd avec la vieillesse. Que des pertes. 
Il faut être stupide pour dire que le vieil âge est le bel âge. 
La vieillesse est laide et horrible, et ça vous détruit de voir 
des gens vieillir.

Les gérontologues tentent depuis longtemps de questionner l’association 
automatique entre l’âge et le handicap, mais souvent, hélas, cela est fait au 
détriment des communautés handicapées158. S’il est important de disso-
cier le processus de vieillissement des handicaps, des maladies et des 
souffrances, il est aussi (voire plus) important de le faire en maintenant 
une posture critique vis-à-vis des formes de validisme reproduites par la 
gérontologie dominante dans les discours sur le « vieillissement réussi » 
qui excluent les handicaps, les maladies et les souffrances (Gallop 2019 ; 
McGuire 2020). D’autres amalgames non problématisés doivent aussi être 
déconstruits, comme celui entre la maladie/le handicap et la souffrance, 
la douleur et la mort. Comme le note judicieusement le chercheur Joel 
Michael Reynolds (2017, 153), un dangereux syllogisme est produit entre 



259

Le mouvement pour le droit à mourir

le handicap, la souffrance et la douleur, et il est important de ne pas 
tomber dans cet « amalgame validiste ». 

En même temps, comme nous le rappellent des chercheureuses 
comme Susan Wendell (1996, 2001) et Alison Kafer (2013), la douleur 
et la souffrance font aussi partie des expériences vécues par certaines 
personnes handicapées, malades ou âgées. De plus, certain·es activistes 
et chercheureuses du handicap rappellent l’importance de saisir la 
complexité de la notion même de douleur (Patsavas 2014 ; Siebers 2008). 
Dans sa brillante cripistémologie de la douleur, qui déconstruit son onto-
logie comme étant une expérience biologique individuelle et subjective 
(en ce qui concerne la douleur physique), Alyson Patsavas (2014, 208) 
écrit : « Les discours dominants sur la douleur […] présentent cette 
dernière comme un problème qui rend la vie indigne d’être vécue. » 
Cependant, pour Patsavas, on ne saurait réduire la douleur à une 
simple expérience négative, et elle doit être conceptualisée dans toute 
sa complexité. La douleur et la souffrance sont au cœur des discours 
sur le droit à mourir, mais leurs conceptualisations sont réductrices et 
validistes. Contrairement aux travaux de Patsavas, ces conceptualisations 
de la douleur et de la souffrance ne tiennent pas compte des nuances et 
des complexités dans les récits des personnes vivant avec des douleurs 
ou des souffrances chroniques. Bref, les associations fautives et les 
syllogismes avancés trop souvent par les défenseur·es du droit à mourir, 
qui permettent de dire que handicap = douleur = souffrance = vie misé-
rable = vie indigne = autorisation de suicide assisté pour se délivrer de 
cette misère, se fondent sur des stéréotypes validistes.

Deuxièmement, les discours sur le droit à mourir sont sanistes 
quand ils traitent du suicide assisté pour les personnes vivant avec des 
maladies mentales. Pour plusieurs personnes qui défendent le droit à 
mourir, étendre le suicide assisté aux personnes vivant avec des maladies 
mentales est contestable. Étant donné que ces dernières sont considérées 
comme incompétentes pour prendre des décisions à leur sujet, leur désir 
de suicide est vu comme irrationnel. Par conséquent, les activistes et 
les chercheureuses du droit à mourir qui refusent d’étendre le suicide 
assisté aux personnes vivant avec des maladies mentales adhèrent à 
des stéréotypes selon lesquels les personnes suicidaires sont « folles », 
« détraquées », impulsives, incontrôlables et dangereuses, endossant 
des postulats sanistes qui confondent la maladie mentale avec l’incom-
pétence mentale159. Comme nous l’avons vu précédemment, un vaste 
corpus de recherche a émergé ces dernières années en bioéthique et 
en études Mad montrant comment l’irrationalité causée par la maladie 
mentale n’est pas constitutive du sujet et que la capacité de prise de 
décisions chez les personnes vivant avec des maladies mentales n’est 



260

Défaire le suicidisme

pas nécessairement affectée de manière généralisée160. Autrement dit, 
rejeter les demandes de suicide assisté des personnes vivant avec des 
maladies mentales simplement sur la présomption qu’elles sont irration-
nelles et incapables de prendre des décisions est une forme de sanisme. 
S’appuyant sur ses observations et ses entretiens avec des participant·es, 
Gandsman (2018a, 176) conclut que « la mort médicalement assistée 
découle d’une dichotomie corps/esprit : un “esprit sain” dans un “corps 
malade”, ce qui s’oppose au suicide qui découle d’un “esprit malade” 
dans un “corps sain” ». Même si Gandsman, Herington et Przybylak-
Brouillard (2016, 62) n’analysent pas ce dualisme d’un point de vue anti-
saniste, je suggère qu’il s’agit d’un dualisme saniste, comme l’illustrent 
plusieurs commentaires de leurs participant·es, y compris ceux de Paul, 
un activiste radical dans le mouvement pour l’euthanasie clandestine : 
« Il y a aussi des dingues, vous savez. Je me souviens avoir passé tout 
un après-midi avec quelqu’une qui s’est avérée complètement dingue. 
Cette personne voyait tout cela comme un geste romantique. C’était une 
jeune femme qui souffrait de dépression… pas vraiment rationnelle. 
Et bien évidemment, dans ce genre de situation on refuse totalement 
[d’aider la personne], vous voyez. On garde le contact, mais on ne fait 
rien d’autre. » Ce n’est qu’un exemple parmi d’autres illustrant les formes 
de sanisme communément mises en avant par les discours sur le droit 
à mourir. Je dirais même que la division entre les suicides « rationnels » 
et « irrationnels » qu’endossent presque l’ensemble des partisan·es du 
droit à mourir est basée sur le sanisme, car, dans ce schisme, la maladie 
mentale est confondue avec l’incapacité mentale et vue comme dérobant 
les gens de leur rationalité, de leur agentivité, de leur autodétermination 
et de leur compétence à prendre des décisions. En somme, la plupart des 
auteurices qui soutiennent le « suicide rationnel » adhèrent par défaut à 
des perspectives sanistes, en voyant le suicide rationnel comme un geste 
qu’accomplissent des sujets rationnels réputés compétents pour prendre 
des décisions, et habituellement définis par opposition aux personnes 
vivant avec des handicaps ou des maladies sur le plan mental, cognitif 
ou psychologique.

Troisièmement, même si les discours sur le droit à mourir prônant 
un programme d’inclusion des personnes vivant avec des maladies 
mentales dans le suicide assisté semblent moins sanistes de prime abord, 
ils se fondent aussi sur un type plus subtil de sanisme. Ces discours ne 
remettent pas en cause l’ontologie du suicide assisté et les populations 
qu’elle cible : les personnes en fin de vie, handicapées, malades ou 
souffrantes, y compris celles vivant avec des maladies mentales. Ils 
ne voient pas que permettre le suicide assisté seulement pour une popu
lation spécifique par l’entremise de diagnostics médicaux/psychiatriques  



261

Le mouvement pour le droit à mourir

implique un traitement différentiel pour ce groupe. Dans ce cas, à l’instar 
de la douleur et de la souffrance physiques, la douleur et la souffrance 
mentales sont perçues, sur la base de présuppositions validistes/sanistes, 
comme rendant la vie indigne d’être vécue, justifiant ainsi sa cessation 
par le suicide assisté. Ainsi, qu’elles affirment appuyer ou rejeter la 
maladie mentale comme condition légitime pour se qualifier au regard 
du suicide assisté, les personnes qui prônent le droit à mourir dans les 
deux camps (et celles qui sont entre les deux) ont des préjugés sanistes.

En somme, les discours sur le droit à mourir se fondent sur trois 
formes de validisme/sanisme : (1) un validisme physique dirigé contre les 
personnes physiquement handicapées, malades ou souffrantes, souvent 
enchevêtré avec l’âgisme ; (2) un sanisme dirigé contre les personnes 
vivant avec des maladies mentales, perçues comme mentalement 
incompétentes pour prendre des décisions sur le suicide assisté ; et (3) un 
sanisme dirigé contre les personnes vivant avec des maladies mentales, 
considérées, à l’instar d’autres personnes handicapées, malades, souf-
frantes ou âgées, comme des personnes dont la vie ne vaut pas la peine 
d’être vécue. Ici, le suicide est reformulé comme une réponse logique 
et rationnelle à des « circonstances tragiques » (Taylor 2014, 14), qu’elles 
soient physiques ou psychologiques/émotionnelles. Ainsi, d’un côté, ces 
discours rationalisent le suicide assisté pour les sujets considérés comme 
« abjects » selon les normes dominantes, d’un point de vue validiste, 
saniste, âgiste, capitaliste et néolibéral. De l’autre côté, ces discours 
présentent les personnes suicidaires et leur désir de mourir comme 
irrationnelles. Dans cette perspective, il est impensable qu’une personne 
jeune, dont le corps et l’esprit sont sains et en santé, reçoive une aide 
médicale à mourir.

4.3. Les postulats suicidistes  
dans les discours  

sur le droit à mourir

Comme je le démontre dans ce chapitre, les voix des personnes suici-
daires sont systématiquement effacées des conversations sur le suicide 
assisté en philosophie, en bioéthique et dans les discours sur le droit 
à mourir, un geste pouvant être qualifié de violence épistémique vu la 
manière dont il mine la légitimité et la crédibilité des personnes suici-
daires comme sujets connaissants. De plus, les lois et les règlements 
actuels sur le suicide assisté ne reconnaissent pas le droit au suicide 
assisté pour les personnes suicidaires, perpétuant ainsi une forme de 
violence légale à leur égard. Même si les personnes handicapées, malades 



262

Défaire le suicidisme

ou souffrantes, et parfois les personnes détraquées et âgées, ont accès au 
suicide assisté, j’affirme qu’elles ne sont pas celles qui, principalement, 
veulent mourir. Comme le démontrent plusieurs chercheureuses/acti-
vistes, les personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou 
âgées contestent l’idée selon laquelle leur qualité de vie est diminuée 
au point que la vie ne vaut plus la peine d’être vécue. La large majorité 
d’entre elles veulent vivre et dénoncent le manque de bonnes conditions 
de vie (Clare 2009, 2017 ; Kolářová 2015). N’est-il donc pas surprenant 
d’offrir le suicide assisté aux groupes de personnes qui ne le demandent 
généralement pas, mais exigent plutôt de meilleures conditions de vie, 
alors que les personnes qui veulent mourir et qui bénéficieraient de 
soutien pour le faire en sont privées ?

Par ailleurs, comme je l’ai évoqué, les personnes vivant avec des 
maladies mentales qui veulent accéder au suicide assisté, comme Bayliss, 
Maier-Clayton et Scully, recréent souvent dans leurs discours publics 
des hiérarchies similaires entre les bonnes et les mauvaises raisons de 
vouloir mourir, qui excluent systématiquement les sujets suicidaires. 
Cette exclusion fait écho à la position qu’adoptent généralement les 
activistes et les organisations prônant le droit à mourir. Par exemple, 
Gandsman (2018a, 182) cite une de ces personnes : « Un million de 
personnes mettent fin à leur vie tous les ans. Quatre-vingt-dix-neuf 
pour cent des cas sont tragiques. Nous nous battons pour le un pour 
cent qui reste. » Alors que Gandsman cherche à nuancer la distinction 
entre les suicides irrationnels et rationnels dans le mouvement pour 
le droit à mourir, il reconnaît que l’histoire de ce mouvement repose 
sur cette distinction, dont j’estime qu’elle délégitimise les personnes 
suicidaires. Par exemple, dans un article publié sur son site Internet et 
intitulé « Why Medically Assisted Dying Is Not Suicide », l’organisation 
Dying With Dignity Canada (2016, § 3‒5) insiste sur l’importance de 
dissocier le mouvement du terme stigmatisant suicide, car le suicide 
et le suicide assisté (appelé mort assistée) sont considérés comme des 
réalités différentes :

Pourquoi est-il si inapproprié de qualifier la mort assistée 
de « suicide » ? L’une des meilleures explications que j’ai 
trouvées vient d’un éditorial de 2012 publié par le jour-
naliste de la santé André Picard dans le Globe and Mail : 
« Le suicide est une atteinte auto-infligée qui est presque 
toujours un sous-produit de maladies mentales comme 
la schizophrénie ou la dépression sévère », écrit-il. « Cela 
n’est absolument pas comparable au fait de hâter la mort 
par le biais d’un processus sobre et méthodique ayant 



263

Le mouvement pour le droit à mourir

un certain nombre de garanties légales. » Appeler l’aide 
à mourir un « suicide », continue-t-il, « est équivalent à 
parler d’une chirurgie comme d’une attaque au couteau ». 
C’est une image très frappante. […] En tant que société, 
nous avons le devoir de répondre à des tragédies aussi 
déchirantes avec des stratégies de prévention et des 
campagnes de sensibilisation robustes. De plus, alors que 
le suicide est motivé par des sentiments de désespoir, 
l’élan pour légaliser l’aide médicale à mourir est nourri 
par l’espoir. Les membres de notre mouvement cherchent 
le réconfort de savoir que si le pire devait arriver, iels 
auront l’option d’une mort douce. Que cette option soit 
disponible peut aider à apaiser une partie de la terreur 
et de l’incertitude résultant d’un diagnostic de cancer en 
phase terminale. 

En plus du validisme et du sanisme, le suicidisme de cette citation est 
assez clair, comparant le suicide assisté des personnes suicidaires à une 
« attaque au couteau ». Ce texte cherche à construire le suicide et la mort 
assistée comme deux entités entièrement différentes, en opposant un 
processus chaotique à un autre jugé « méthodique » et le « désespoir » 
marquant le suicide à l’espoir que sous-tend le fait de permettre la mort 
assistée. Dans un cas, l’intervention est presque présentée comme 
sauvant des vies (comme le ferait une chirurgie), même si elle implique 
paradoxalement de mourir, tandis que dans l’autre cas, elle est considérée 
comme une forme de meurtre.

Cette distinction est endossée non seulement par des activistes, 
mais aussi par des chercheureuses et des partisan·es du droit au suicide 
assisté161. Je soutiens qu’en distinguant clairement le suicide du suicide 
assisté pour répudier le premier et appuyer le second, le mouvement et 
les discours sur le droit à mourir reproduisent directement et indirec
tement des formes de suicidisme. Non seulement les personnes suici-
daires demeurent-elles les parias du mouvement et des discussions qui 
devraient se concentrer tout particulièrement sur elles, mais leurs voix 
sont aussi rejetées et invalidées par des formes suicidistes d’injustice 
épistémique (entremêlées avec du sanisme). En somme, aussi paradoxal 
que cela puisse paraître, par leur insistance sur la différence radicale entre le 
suicide et le suicide assisté et en raison de l’ontologie sur laquelle repose cette 
distinction, les discours sur le droit à mourir sont parmi les plus puissantes 
somatechnologies de vie étudiées dans ce livre, car la lutte pour le suicide assisté 
est entièrement fondée sur la délégitimation de la suicidalité, des personnes 
suicidaires et de leurs besoins. Les discours sur le droit à mourir sont donc 



264

Défaire le suicidisme

rendus possibles par la négation de la légitimité de la suicidalité et des voix 
des personnes suicidaires, c’est-à-dire par la violence suicidiste.

4.4. Cripper les discours sur  
le droit à mourir : repenser l’accès 

au suicide assisté 

J’estime que, dans leurs formes actuelles, les mouvements pour le droit à 
mourir et les discours sur le suicide assisté reposent sur une logique de 
l’adaptation validiste, saniste et âgiste, problématique en ce qu’elle vise 
des « populations spéciales », c’est-à-dire des personnes handicapées, 
malades, souffrantes, détraquées ou âgées. Dans cette perspective, il 
faudrait fournir des adaptations à ces populations et leurs « besoins 
particuliers » au lieu de faire du suicide assisté une forme de soutien 
véritablement accessible pour toutes les personnes qui veulent mourir. 
Au lieu de travailler à une accessibilité collective du suicide assisté, cette 
logique de l’adaptation pour des « besoins spéciaux » repose sur le genre 
d’oppositions binaires que les perspectives crips et queers peuvent aider à 
déconstruire, comme l’opposition entre les bons et les mauvais suicides, 
les suicides rationnels et irrationnels, les suicides préparés et impulsifs, 
et les suicides normaux et anormaux. Queeriser et cripper le suicide 
assisté brouillent aussi la distinction entre les raisons valables et non 
valables de vouloir mourir, ainsi que les hiérarchies entre les handicaps, 
les maladies et les souffrances physiques et mentales, ou entre les « vrais » 
et les « faux » désirs de mourir. Cette logique de l’adaptation repose égale-
ment sur un postulat cisnormatif. Ici, la cisnormativité est conceptualisée 
comme une perspective normative large considérant qu’il est plus normal 
de ne pas initier de transition ou toute sorte de transformation majeure 
(par exemple : de sexe/genre, de capacités ; Baril et Trevenen 2014) et 
qu’il vaut mieux maintenir les choses dans leur état « naturel », y compris 
une mort naturelle plutôt que provoquée. Autrement dit, le suicidisme 
et la contrainte à la vie sont profondément enracinées dans des formes 
spécifiques de cisnormativité qui imposent une manière « naturelle » et 
« normale » de mourir, alignée sur la manière dont nous naissons, c’est-à-
dire involontairement, comme nous l’avons vu au chapitre 2. Queeriser et 
transer le suicide assisté permettent de brouiller ces catégories binaires 
pour concevoir la mort au-delà du cadre cisnormatif de la mort naturelle 
et involontaire. De plus, cripper et détraquer le suicide assisté nous aident 
à comprendre les postulats validistes et sanistes sur lesquels repose 
l’ontologie du suicide assisté nourrissant cette logique de l’adaptation 
pour des « populations spéciales ».



265

Le mouvement pour le droit à mourir

Plusieurs auteurices dans les études critiques du handicap/crips, 
dont Margaret Price (2011), Jay Dolmage (2017) et Aimi Hamraie (2017), 
ont proposé des analyses éclairantes des notions d’adaptation et d’acces
sibilité. Même si leurs réflexions sur le handicap, le validisme et l’acces
sibilité ne sont pas conçues pour s’appliquer à la suicidalité, au suicidisme 
ou aux structures entourant le suicide et le suicide assisté, ma manière 
de queeriser, de transer, de cripper et de détraquer notre regard m’a 
mené à penser le suicide assisté par le biais des concepts d’adaptation et 
d’accessibilité qu’iels développent. Dans l’esprit du mouvement pour la 
justice pour toutes les personnes handicapées présenté dans le chapitre 3, 
Hamraie (2017, 13) souligne l’importance d’un « accès collectif » et d’un 
« accès signifiant [meaningful] » allant au-delà des questions d’adaptation 
et d’in/capacité162. En appliquant une perspective intersectionnelle au 
domaine émergeant des « études sur l’accessibilité », Hamraie nous invite 
à considérer l’accès comme un concept génératif permettant de penser 
de multiples identités marginalisées en matière de genre, de classe, de 
statut de racisation, de sexualité ou de différence d’âge, entre autres, 
ainsi que les manières dont les structures sociales, politiques et légales, 
les architectures, les politiques et les institutions ne sont pas conçues 
en tenant compte de ces groupes marginalisés. Je crois que, comme 
concept génératif et expansif, l’accès peut permettre de repenser le 
suicide assisté, avec les personnes suicidaires à l’esprit.

Les activistes/chercheureuses du handicap ont montré que ce 
n’est pas seulement l’architecture, mais le monde entier qui est construit 
par et pour des individus physiquement et mentalement valides. Cette 
réalité constitue ce que Dolmage (2017, 53), inspiré par la notion de 
« racisme systémique », appelle une forme de « validisme systémique », 
s’étendant bien au-delà des choix architecturaux pour s’immiscer dans 
toutes les sphères de la vie, comme les institutions, les politiques, les 
lois et les règlements, les représentations sociales et culturelles, et les 
interactions interpersonnelles. Ce validisme est imbriqué non seulement 
dans les bâtiments et leur manque de rampes d’accès ou d’ascenseurs, 
mais aussi dans diverses formes de communications, d’interactions et 
de relations inaccessibles. Ce validisme systémique se trouve à tous les 
niveaux possibles de la société : social, politique, légal, économique, 
médical, etc. Dans ce monde, les personnes handicapées, malades, 
souffrantes ou détraquées se retrouvent fréquemment dans des situations 
d’inadéquation ou de manque et sont forcées de demander des adapta-
tions pour bénéficier du même accès que les autres à des espaces (par 
exemple : les rampes), à la culture (par exemple : les sous-titres dans les 
films ou les pièces de théâtre) ou aux connaissances (par exemple : plus 
de temps pour compléter les examens et effectuer les travaux scolaires), 



266

Défaire le suicidisme

pour ne nommer que quelques cas. Bien que ces adaptations puissent 
être vues comme d’excellentes mesures pour améliorer l’accessibilité 
pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées, 
elles démontrent en même temps à quel point tout a été conçu et pensé 
en les excluant. Dolmage (53) écrit :

Nous pensons l’adaptation comme une chose qui doit 
toujours être créée, comme une chose qui a un coût. C’est 
ce qui sous-tend l’inaccessibilité intrinsèque à presque 
toute la société : il semble que rien ne soit conçu pour 
être accessible de prime abord. L’accessibilité en tant 
que telle est une exnomination, un terme négatif ou 
inverse, venant existentiellement après l’inaccessibilité. 
[…] Rien n’est inaccessible jusqu’à ce que le premier corps 
ne parvienne pas à y accéder, demande d’y accéder ou est 
reconnu comme n’y ayant pas accès.

Dolmage utilise différentes métaphores spatiales pour critiquer la 
manière dont la logique de l’adaptation ne contribue pas réellement 
ou significativement à l’accessibilité pour les personnes handicapées, 
malades, souffrantes ou détraquées. Une de ces métaphores est le terme 
anglais retrofit, qui est à la fois un verbe et un nom. L’action de retrofit 
consiste à ajouter une composante à un design ou à une invention qui 
n’avait pas été incluse dans le modèle initial. Il s’agit donc d’une addition 
à une chose préexistante. Selon Dolmage, la logique de l’adaptation se 
base sur l’idée du retrofit, c’est-à-dire l’ajout de quelque chose à une entité 
préexistante pour l’adapter aux « besoins spéciaux » d’une minorité.

Sans rejeter entièrement la pertinence des retrofits et sans diabo-
liser les adaptations qui jouent un rôle essentiel dans la vie de tant de 
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées, Dolmage 
indique avec justesse plusieurs limites et impacts d’une accessibilité 
basée sur l’adaptation et le retrofit, mentionnant cinq failles importantes 
de cette logique (2017, 67‒97). Premièrement, les adaptations et les 
retrofits renforcent le validisme/sanisme en présentant les personnes 
handicapées, malades, souffrantes ou détraquées comme nécessiteuses 
ou exigeantes, tout en mettant sur un piédestal les personnes qui les 
accommodent (patron·nes, professeur·es, responsables des politiques 
publiques, etc.), présentées comme charitables, flexibles et coopératives. 
Deuxièmement, les adaptations et les retrofits ne sont que des solutions 
temporaires réalisées sur une « base spéciale » et doivent constamment 
être renouvelés par le biais de procédures longues et complexes.  
La vie quotidienne des personnes handicapées, malades, souffrantes ou 



267

Le mouvement pour le droit à mourir

détraquées est compliquée car le handicap n’est pas accepté de manière 
holistique, mais supprimé temporairement par des adaptations. Comme 
le note Dolmage : « Quand l’intention des adaptations auxquelles ont 
accès les étudiant·es handicapé·es est simplement, chaque fois, d’égaliser 
temporairement les règles du jeu pour elleux dans une seule classe ou 
activité, il est clair que ces retrofits ne sont pas conçus pour que les 
gens vivent et s’épanouissent avec un handicap, mais plutôt pour faire 
disparaître leur handicap de façon temporaire » (70). Troisièmement, les 
adaptations et les retrofits sont construits sous forme d’exceptionnalité : 
des personnes doivent en faire la demande à certains moments spéci-
fiques, ce qui contribue à marginaliser les personnes qu’on considère 
avoir des « besoins spéciaux » exigeant une exception aux normes. Cet 
exceptionnalisme renforce aussi l’idée fautive selon laquelle les enjeux 
d’accès ne concernent pas tout le monde, mais seulement une minorité. 
Quatrièmement, Dolmage défend que l’un des effets secondaires des 
adaptations et des retrofits est de permettre aux gouvernements, aux 
institutions et aux individus physiquement et mentalement valides de 
se sentir bien vis-à-vis d’eux-mêmes. Cependant, ces solutions tempo-
raires les dispensent d’entreprendre des changements systémiques 
plus profonds pour fournir un véritable accès à toutes les personnes 
sans nécessité d’adaptations ou de retrofits. Dolmage critique le fait 
que plusieurs formes d’adaptation constituent des écrans de fumée et 
des réponses politiquement correctes aux besoins des communautés 
handicapées, malades, souffrantes ou détraquées sans vraiment trans-
former les formes systémiques de validisme. Dolmage (76) écrit : « Trop 
de retrofits préservent ou perpétuent l’exclusion au lieu de la confronter. 
Au lieu de créer quelque chose qui relèverait d’une véritable accessibilité, 
ils servent de protection légale. » Cinquièmement, les adaptations et 
les retrofits ont beaucoup d’impacts négatifs sur les groupes qu’ils sont 
censés soutenir, y compris en leur ajoutant des fardeaux supplémen-
taires. Dolmage mentionne certaines obligations qu’entraînent ces 
adaptations (comme des réunions auxquelles il faut participer, des 
formulaires qu’il faut remplir ou des certificats médicaux qu’il faut 
obtenir), le fait qu’il faut se conformer à certaines obligations pour en 
bénéficier et qu’on attende des personnes qui en profitent qu’elles soient 
reconnaissantes. Dolmage conclut que, s’ils ne sont pas entièrement 
inutiles, les adaptations et les retrofits ne devraient pas être vus comme 
des bonnes solutions aux enjeux d’accessibilité. Bien au contraire : ils 
devraient simplement nous rappeler que les lieux, les environnements, 
les structures, les politiques et les règlements qui les nécessitent ont été 
conçus au départ comme inaccessibles. Dolmage (79) explique : « Tant 
de retrofits n’améliorent pas l’accès, en réalité. En outre, nous devons 



268

Défaire le suicidisme

travailler à dissocier la présence d’adaptations de la notion d’accès. Les 
adaptations sont des adaptations : elles ne sauraient promettre une 
accessibilité véritable et réelle. Finalement, quand des adaptations sont 
en place, nous devons mieux comprendre leur véritable coût émotionnel, 
physique et temporel. »

En somme, le but des adaptations et des retrofits est d’effacer 
temporairement les handicaps, les maladies, les souffrances et la folie, 
et d’assimiler les personnes ayant des « besoins spéciaux » dans les 
institutions, structures, architectures et cultures dominantes. J’estime 
que la même chose peut être dite de la suicidalité. Les campagnes de 
prévention attestent du fait que la suicidalité est généralement concep-
tualisée comme une réalité pathologique qu’il faudrait, dans un monde 
idéal, entièrement éradiquer. Dans ce cas, les retrofits que représentent 
les diverses formes de suicide assisté offertes à des groupes spécifiques 
de personnes remplissant des critères stricts visent également à effacer la 
suicidalité grâce au script ontologique du suicide assisté. Les adaptations 
et les retrofits — dans ce cas, le suicide assisté pour certaines populations 
ayant des « besoins spéciaux » — permettent de ne pas remarquer ou de 
remettre en cause le suicidisme systémique, ainsi que la contrainte à la 
vie et l’injonction à la vie et à la futurité qui rendent ces adaptations pour 
l’accès au suicide assisté nécessaires en premier lieu. Dans nos sociétés 
marquées par le suicidisme systémique, la violence suicidiste, l’injonc-
tion à la vie et à la futurité et la contrainte à la vie s’immiscent dans toutes 
les sphères de l’existence : les lois et les règlements sur le suicide et le 
suicide assisté, les décisions politiques et économiques basées sur les 
taux de suicide nationaux, les politiques publiques encadrant le suicide 
et le suicide assisté, les traitements de santé médicaux/psychiatriques, 
les interventions des services sociaux, les codes déontologiques profes-
sionnels, les interprétations et les réactions sociales au suicide et au 
suicide assisté, les campagnes médiatiques et les discours institutionnels, 
et ainsi de suite. Comme nous l’avons vu dans le chapitre 1, toutes ces 
sphères tiennent pour acquis que les personnes désirent vivre, et ce, le 
plus longtemps possible, et qu’il ne faudrait jamais se suicider sauf si cela 
correspond au script ontologique du suicide assisté. Autrement dit, les 
institutions et les structures sociétales excluent les personnes suicidaires 
et sont conçues à l’intention des besoins des personnes non suicidaires. 

Dans l’esprit de Dolmage, qui théorise les cinq limites de la logique 
de l’adaptation par rapport aux handicaps, j’estime que les mêmes limites 
s’appliquent à la suicidalité. Premièrement, les personnes qui demandent 
le suicide assisté sont vues comme nécessiteuses ou exigeantes, alors 
que les responsables politiques, les médecins ou les autres profession-
nel·les de la santé qui autorisent ou exécutent des suicides assistés sont 



269

Le mouvement pour le droit à mourir

considéré·es comme des « héro·ïnes » et des « sauveteureuses ». De plus, 
les personnes suicidaires qui entrent dans les critères de l’ontologie du 
suicide assisté sont présentées comme braves, dans un contraste frappant 
avec les autres personnes suicidaires, vues comme lâches ou manquant 
de courage. Deuxièmement, le suicide assisté pour les personnes 
handicapées, malades ou souffrantes (et parfois détraquées et âgées) 
ne vise qu’à effacer la suicidalité sous une forme aseptisée par le suicide 
assisté sans confronter la violence suicidiste extrême que subissent les 
personnes suicidaires sur une base quotidienne. Troisièmement, le 
suicide assisté comme retrofit se base sur des formes d’exceptionna-
lisme : chaque cas de suicide assisté est examiné et scruté attentivement, 
autorisé ou rejeté, alors que la contrainte à la vie et l’injonction à la vie 
et à la futurité ne sont jamais remises en question. Quatrièmement, le 
suicide assisté comme retrofit permet à certaines personnes d’avoir la 
conscience tranquille : aider les personnes en fin de vie, les soutenir 
dans leur décès et offrir des choix et des options lorsque la douleur et la 
souffrance deviennent insoutenables et irrémédiables sont des réponses 
politiquement correctes aux demandes formulées par un grand nombre 
de citoyen·nes et d’organisations. Cependant, comme nous le rappelle 
Dolmage, ces décisions sont davantage motivées par le fait de protéger les 
politicien·nes de potentielles poursuites judiciaires que par le souci d’une 
véritable accessibilité. Cinquièmement, comme je le démontre dans ce 
chapitre, les personnes bénéficiant de mesures d’adaptation doivent se 
conformer à des critères rigides, sont soumises à des formes de contrôle 
strict et sont forcées d’assumer un important fardeau (temporel, affectif 
et financier, dans les nombreux contextes où les coûts engendrés par 
le suicide assisté sont assumés de manière privée). Dolmage (2017, 93) 
mobilise le concept de « fatigue d’accès », emprunté au mouvement pour 
la justice pour toutes les personnes handicapées, pour référer au fardeau 
placé sur les épaules des personnes handicapées, malades, souffrantes 
ou détraquées, qui doivent se battre pour l’accessibilité. Cette fatigue 
est carrément létale en matière de suicide assisté, comme ce fut le 
cas d’Adam Maier-Clayton ou de certaines personnes vivant avec des 
maladies mentales qui ont participé à l’étude de Thienpont et de ses 
collègues (2015), et qui ont mis fin à leurs jours par leurs propres moyens 
avant d’obtenir une autorisation ou après que leur dossier a été rejeté. 

Comme le mentionne Hamraie, la question d’un accès réel et 
signifiant doit aussi tenir compte de l’intersectionnalité. Dolmage défend 
l’idée que les adaptations ne sont pas seulement difficiles d’accès pour 
la plupart des personnes handicapées/détraquées, mais le sont encore 
davantage pour les personnes subissant plusieurs formes de margina
lisation. Cette limite s’applique aussi à l’accès au suicide assisté pour les 



270

Défaire le suicidisme

groupes vivant à l’intersection de plusieurs oppressions. Comme je l’ai 
démontré dans ce chapitre, le suicide assisté reste le « privilège » d’un 
nombre restreint de personnes, habituellement les personnes blanches, 
éduquées ou aisées. En tant que retrofit, le suicide assisté reste inaccessible 
pour les personnes les plus marginalisées qui ne peuvent pas s’offrir des 
traitements et des médicaments coûteux, qui n’ont pas accès au système 
de santé (ce qui est vrai de plusieurs personnes trans, pauvres et racisées, 
soit parce qu’on leur refuse des soins ou parce qu’elles ne peuvent pas 
se les payer, soit parce qu’elles préfèrent ne pas recevoir de soins car 
ces derniers s’accompagnent d’une violence), qui n’ont pas le privilège 
d’avoir reçu une éducation et qui ont du mal à gérer les formulaires et les 
procédures administratives, qui sont considérées comme mentalement 
incompétentes sur la base de formes de validisme, de sanisme, d’âgisme, 
et ainsi de suite. En ce sens, le suicide assisté, comme retrofit et comme 
adaptation pour les « populations spéciales », n’améliore pas l’accès au 
soutien et à l’aide au suicide, à tout le moins un accès qui soit collectif 
et signifiant. Ces adaptations engendrent aussi des coûts importants 
(temporels, affectifs, financiers, etc.) qui les rendent encore plus 
inaccessibles. Pour revenir à la notion d’« optimisme cruel » de Lauren 
Berlant (2011, 1), évoquée dans le chapitre 2, il serait possible de dire que 
les formes actuelles de suicide assisté sont un optimisme cruel, car elles 
symbolisent ce que veulent vraiment des personnes suicidaires comme 
moi et beaucoup d’autres personnes que je connais, mais représentent 
en même temps un « obstacle à notre épanouissement », pour reprendre 
les mots de Berlant. En effet, le suicide assisté reste hors de portée pour 
les personnes suicidaires, car l’ontologie et les mécanismes sur lesquels 
il repose visent à rejeter la possibilité même du suicide. Comme forme 
d’adaptation, le suicide assisté est un élément central du système de 
violence suicidiste, minant la crédibilité et la légitimité des personnes 
suicidaires et leur barrant l’accès à des soins de santé, à des services 
sociaux et au soutien dont elles ont désespérément besoin. En ce sens, je 
suggère que les diverses formes de suicide assisté sont des « “technologies 
de la patience” [et qu’elles] suspendent les questions sur la cruauté du 
maintenant » (Berlant 2011, 28) pour les personnes suicidaires.

Un accès signifiant impliquerait également de cesser de simplifier 
et de réduire la conceptualisation de mesures d’accessibilité spécifiques 
à certains types de handicaps, pour plutôt imaginer comment plusieurs 
groupes de gens vivant diverses réalités pourraient en bénéficier. Comme 
l’écrit Price (2011, 122‒123) : « Par exemple, si l’on peut présumer que 
des copies papier de documents ne servent qu’aux personnes ayant des 
déficits auditifs, elles pourraient en réalité aider un large éventail de 
personnes, y compris celles qui ont du mal à se concentrer, à mémoriser 



271

Le mouvement pour le droit à mourir

ou à décoder le langage oral, que cette difficulté résulte d’une fatigue, 
d’une maladie, d’un TDAH ou de lésions cérébrales. » De façon similaire, 
il faudrait voir la mise en œuvre d’un accès signifiant au suicide assisté 
non pas comme un processus qui serait seulement pertinent pour les 
personnes suicidaires, mais plutôt comme une pratique ayant le potentiel 
d’aider de nombreux individus qui souffrent peut-être en silence, mais 
qui, en réalité, désirent vivre. Comme je l’ai démontré dans le chapitre 1, 
malgré toutes les bonnes intentions dont les mesures de prévention du 
suicide témoignent, l’une de leurs pires conséquences est de réduire au 
silence les individus en détresse qui craignent de subir les conséquences 
de la violence suicidiste s’ils partagent honnêtement leur désir de mourir. 
Un véritable accès au suicide assisté encouragerait beaucoup de gens qui 
souffrent actuellement en silence, et surtout ceux qui appartiennent à des 
groupes marginalisés, à finalement parler de leur suicidalité. Autrement 
dit, penser au suicide assisté dans une perspective de justice pour toutes 
les personnes handicapées et d’accès signifiant et collectif (Hamraie 2017) 
aurait un impact positif sur plusieurs communautés marginalisées 
au-delà des personnes suicidaires. Par exemple, diverses personnes 
marginalisées pourraient être appelées à discuter plus ouvertement de 
leur suicidalité ou de leurs enjeux de santé mentale. En somme, ce qu’on 
pourrait appeler le potentiel thanatopolitique163 du mouvement et des 
discours sur le droit à mourir pour les personnes suicidaires, une notion 
que j’examine plus en détail dans le prochain chapitre, reste inexploité 
dans cette logique de l’adaptation fondée sur une ontologie validiste, 
saniste, âgiste et suicidiste du suicide assisté. Une thanatopolitique 
signifiante, déployée avec une approche intersectionnelle et dans une 
perspective antisuicidiste, nous permettrait de penser un accès collectif 
au suicide assisté dont l’impact se ferait sentir à bien plus grande échelle 
que chez les personnes suicidaires uniquement. Car l’accessibilité est 
l’affaire de tout le monde.

4.5. Mot de la fin

Alors que la première partie de ce livre se penche sur le suicide, la seconde 
partie se tourne vers le suicide assisté. Comme je l’ai expliqué dans ce 
chapitre, le suicide assisté a été repensé, reformulé et réétiqueté dans 
le mouvement et les discours sur le droit à mourir sous divers noms qui 
visent à le distinguer clairement de la suicidalité. Le suicide assisté a été 
reformulé comme une mort assistée, comme une aide médicale à mourir 
et même comme un soin de fin de vie, afin d’en faire tout ce que le suicide 
n’est pas. En effet, dans la lutte pour légaliser la mort assistée, l’ensemble 



272

Défaire le suicidisme

des fondements et de la logique du mouvement pour le droit à mourir 
et de ses discours repose sur l’établissement d’une frontière nette entre 
la pratique du suicide, souvent décrite comme irresponsable, égoïste, 
impulsive, irrationnelle ou dommageable pour autrui, et la pratique 
de la mort assistée, souvent décrite comme sage, organisée, altruiste, 
prudente, préméditée, rationnelle et utile. En ce sens, les discours sur le 
droit à mourir incarnent radicalement le biopouvoir et la biopolitique : 
pour protéger et maximiser la vie de la population (faire vivre), il faut 
laisser mourir les sujets abjects, considérés comme irrécupérables. 
L’approche de queerisation et de transement que je mobilise ici aide 
non seulement à identifier les racines sociopolitiques des constructions 
binaires opposant le suicide au suicide assisté, mais les déconstruise 
aussi intégralement. Effectivement, ce qui demeure implicite tout en 
étant omniprésent dans ce chapitre est le fait que j’abandonne toute 
division nette entre le suicide et le suicide assisté. Selon ma perspective, 
le suicide et le suicide assisté appartiennent à la même catégorie, vu qu’ils 
impliquent tous deux le suicide. Si l’un est accompli sans soutien, l’autre 
s’accomplit avec l’aide de l’État, du système médical, de la famille, et ainsi 
de suite. La présomption selon laquelle le suicide et le suicide assisté 
appartiendraient à différentes catégories est une des principales raisons 
pour lesquelles la suicidologie critique et les mouvements/champs 
d’études antioppression (à l’exception du mouvement du handicap/Mad,  
qui s’y oppose largement) ignorent généralement les questions soulevées 
par le suicide assisté et que la suicidalité reste absente des discours 
sur le droit à mourir, dans le meilleur des cas, ou est utilisée comme 
un dispositif d’« altérisation » accordant une légitimité plus grande au 
suicide assisté, dans le pire des cas. Or, dans les deux cas, les réalités, 
préoccupations, besoins, obstacles et formes de violence subies par 
les personnes suicidaires sont ignorées ou, pire, reconduites. Comme 
je l’ai soutenu dans ce chapitre, tandis que les discours suicidistes 
préventionnistes sur le suicide, comme ceux que j’ai examinés dans la 
première partie de ce livre, constituent des somatechnologies de vie 
forçant les personnes suicidaires à rester vivantes, les discours sur le 
droit à mourir représentent paradoxalement des somatechnologies de 
vie encore plus puissantes et insidieuses. En prônant un droit à mourir 
exclusif aux « groupes spéciaux », dans une perspective validiste, saniste, 
âgiste et suicidiste, le mouvement et les discours sur le droit à mourir 
avancent une logique de l’adaptation qui fait écran à un accès signifiant 
et collectif au suicide assisté pour tout le monde, et particulièrement 
pour les personnes suicidaires. En ce sens, le suicide assisté dans ses 
formes actuelles pourrait être conceptualisé à travers la notion d’opti-
misme cruel. À travers une vision retrofit consistant à accorder un droit  



273

Le mouvement pour le droit à mourir

à mourir seulement aux personnes qui remplissent des critères médi-
caux/psychiatriques spécifiques, le mouvement pour le droit à mourir et 
ses discours évitent de troubler le système structurel sur lequel reposent 
les adaptations en matière de suicide assisté : le suicidisme. Ce faisant, 
ils omettent d’analyser la contrainte à la vie et ses diverses injonctions, y 
compris l’injonction à la vie et à la futurité, qui sont imposées aux sujets 
vivants dont la vie est considérée comme valant la peine d’être vécue et 
qui s’immiscent à tous les niveaux de la société. En plus d’être néolibé-
rale, individualiste, validiste, saniste, âgiste et suicidiste, la logique de 
l’adaptation à laquelle s’accrochent le mouvement et les discours sur 
le droit à mourir m’apparaît comme une occasion manquée d’élaborer 
une thanatopolitique intersectionnelle plus forte. Alors que, dans leurs 
formes actuelles, le mouvement et les discours sur le droit à mourir 
endossent des valeurs auxquelles je m’oppose vivement, je crois qu’il 
existe un potentiel sous-exploité de penser le droit à la mort et au suicide 
assisté à partir d’une approche antioppression. Les chapitres 4 et 5 sont 
une invitation à saisir cette opportunité de repenser le suicide assisté 
dans une perspective queer, trans, crip et détraquée.





275

chapitre 5
Queeriser, transer, cripper  

et détraquer le suicide assisté 

Que signifie le fait qu’il devient de plus en plus difficile d’imaginer (et donc 
d’offrir) une aide à vivre que d’imaginer et d’offrir une aide à mourir (Chandler 
et Ignagni 2019) ?

— Anne McGuire, « From Boomer to Zoomer.  
Aging with Vitality under Neoliberal Capitalism »

Certain·es activistes/chercheureuses du handicap, dont Eliza Chandler 
et Esther Ignagni (2019), que cite McGuire dans le passage ci-dessus, 
suggèrent qu’on ne peut pas dissocier la question de la mort, assistée 
ou pas, de celle de la vie et des conditions de vie. Bien que je sois entiè-
rement d’accord, je crois que, trop souvent, les mouvements sociaux et 
les champs d’études antioppression traitent l’aide à mourir (ou le suicide 
assisté) et l’aide à la vie comme mutuellement exclusives. Que se passe-
t-il si nous cessons, dans une perspective queercrip, de voir ces deux formes 
d’assistance, l’une pour mourir et l’autre pour vivre, comme incompatibles et 
mutuellement exclusives, et commençons à les percevoir comme coconstitutives 
et imbriquées ? En utilisant cette question pour me guider, je rassemble 
dans ce chapitre la mort et la vie dans une thanatopolitique (politique 
de la mort) radicale qui soutient le suicide (assisté) tout en envisageant 
des futurités suicidaires et une « éthique de la vie » (Fullagar 2003, 305) 
avec les personnes suicidaires, à travers des changements systémiques 
pouvant améliorer leurs conditions de vie. Tout au long des chapitres 
précédents, nous avons vu que le suicide et le suicide assisté sont le 
plus souvent perçus comme opposés. Le premier est considéré comme 
« irrationnel/aliéné », tandis que l’autre semble « rationnel » aux yeux 
des partisan·es du droit à mourir. Dans ce chapitre, je comble ce fossé 
entre les deux en les rassemblant sous un nouveau modèle queercrip 
du suicide (assisté). L’usage des parenthèses indique l’inclusion de 
conceptualisations aussi bien du suicide que du suicide assisté. Mon 
modèle queercrip de conceptualisation du suicide (assisté) propose une 
autre voie aux modèles médical, social, de santé publique et de justice 
sociale de la suicidalité (chapitre 1), ainsi qu’aux modèles de suicide 
assisté médical et celui basé sur les droits (chapitre 4). Mon modèle 
queercrip du suicide (assisté) s’inspire des perspectives de justice sociale 
sur la suicidalité et s’ancre en elles, ainsi que dans les modèles queercrip 
du handicap (comprenant le modèle sociosubjectif du handicap ; voir le 



276

Défaire le suicidisme

chapitre 3), mais se nourrit aussi du cadre théorique du suicidisme et de 
ses concepts dérivés, comme la contrainte à la vie. Ce modèle queercrip, 
qui s’appuie sur ce que Alison Kafer (2013, 14) a appelé « l’activisme 
queercrip radical », propose un contre-discours aux récits dominants 
sur le suicide (assisté), qui constituent des somatechnologies de vie 
néfastes pour les personnes suicidaires. Dans cette optique, ce modèle 
vise à fournir une justice épistémique pour les sujets suicidaires. Pour 
atteindre cet objectif, ce chapitre se divise en quatre sections. Alors que 
la première section présente mon modèle queercrip du suicide (assisté), 
la deuxième introduit mon approche affirmative du suicide, ainsi que 
ses caractéristiques, principes et avantages. Cette approche, qui peut 
être mobilisée à plusieurs niveaux (par exemple : politique, social, légal 
ou médical), promeut et s’ancre dans le modèle queercrip du suicide 
(assisté). La troisième section répond à de potentielles objections à mon 
approche affirmative du suicide. Dans la dernière section, je discute de 
l’importance d’élaborer une thanatopolitique antioppression et j’appelle 
à la coalition de divers mouvements sociaux pour lutter en vue d’une 
justice sociale globale incluant divers groupes marginalisés, y compris 
les personnes suicidaires.

5.1. Le modèle queercrip  
du suicide (assisté) 

La nécessité d’un nouveau modèle de suicidalité se base sur quatre obser-
vations dont j’ai traité dans ce livre et que je résume ici. Premièrement, il 
n’existe aucun modèle global de la suicidalité théorisant à la fois le suicide 
et le suicide assisté à travers une approche antioppression (chapitre 1). 
De manière générale, les personnes qui adoptent une approche antiop
pression pour analyser le suicide le font pour critiquer la violence et 
les oppressions systémiques qui mènent les personnes suicidaires à 
s’enlever la vie elles-mêmes ou par l’entremise de l’État par le suicide 
assisté (chapitres 2 et 3). Autrement dit, je conteste dans ce chapitre 
l’idée qu’il serait contradictoire pour une perspective antioppression 
d’endosser le suicide et le suicide assisté. Deuxièmement, à ma connais-
sance, personne n’a encore défendu un droit à mourir impliquant des 
droits positifs (comme le droit de recevoir de l’aide et des services) 
et le soutien de l’État pour les personnes suicidaires, et non seulement 
pour les personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou 
âgées (chapitre 4). Dans le cadre des recherches que j’ai menées durant 
la dernière décennie, je n’ai jamais rencontré un·e seul·e chercheureuse, 
auteurice ou activiste dont les travaux prônent des droits positifs pour les 



277

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

personnes suicidaires dans une optique antioppression. Troisièmement, 
les modèles actuels de conceptualisation du suicide et du suicide assisté 
ne reproduisent pas seulement plusieurs -ismes, mais reproduisent aussi 
activement l’oppression suicidiste ou omettent de la problématiser.  
En effet, comme je l’ai démontré dans plusieurs chapitres de ce livre, 
soit les discours actuels sur le suicide et les stratégies pour le prévenir 
produisent plus de mal que de bien (ce qui est aussi vrai des discours 
sur le suicide assisté) et constituent ainsi de puissantes formes de soma-
technologies de vie et d’optimisme cruel, soit ces discours et stratégies 
dénoncent la maltraitance des personnes suicidaires sans toutefois 
proposer des gestes concrets pour mettre fin au suicidisme et soutenir 
les volontés des personnes suicidaires. Dans ce sens, le suicidisme et la 
contrainte à la vie n’ont toujours pas été théorisées, et ce, même dans une 
certaine mesure dans les mouvements sociaux et les travaux innovateurs 
en suicidologie critique. Quatrièmement, malgré les « guerres » pour 
l’éradication de la suicidalité, qu’elles s’appuient sur une perspective 
médicale, sociale, de santé publique ou de justice sociale, certaines 
personnes veulent toujours mourir pour diverses raisons, qu’elles soient 
soutenues ou non dans ce geste par le suicide assisté. Les personnes 
suicidaires ne cherchent pas d’aide et accomplissent leur suicide en 
privé. Qui plus est, les suicides assistés composent une proportion élevée 
de la mortalité dans les pays où cette option est disponible ; quand elle 
ne l’est pas, cette pratique perdure malgré tout dans la clandestinité164.  
La popularité du marché clandestin du suicide assisté est attestée par  
l’intérêt massif porté envers les technologies de substitution aux 
approches médicales et les méthodes DIY [Do It Yourself] visant à provo-
quer une mort paisible par soi-même. Plusieurs millions de copies de 
livres sur les méthodes d’autoaccomplissement du suicide sont vendues 
chaque année165. Pour toutes ces raisons, je crois que nous devrions 
mettre en place un modèle du suicide (assisté) qui tient compte de ces 
faits et qui permet de potentiellement surmonter certaines limites des 
autres modèles. 

Mon modèle queercrip du suicide (assisté) comprend deux 
composantes : descriptive et normative. Premièrement, sur le plan 
descriptif, ce modèle implique de reconnaître le suicidisme systémique 
et ses impacts sur les personnes suicidaires. Deuxièmement, sur le plan 
normatif, ce modèle suggère d’élaborer un programme politique visant  
à mettre fin au suicidisme en accompagnant les personnes suicidaires,  
y compris possiblement grâce au suicide assisté. Comme je le mentionnais 
dans le chapitre 1, je reçois généralement deux réactions à cette concep-
tualisation de la suicidalité, qui s’ancrent dans ces deux composantes. 
Tandis que les activistes/chercheureuses trans, queers, du handicap, 



278

Défaire le suicidisme

crips et Mad et les suicidologues critiques accueillent habituellement de 
manière favorable mes idées sur le suicidisme systémique et s’accordent 
sur la nécessité de remettre en question les traitements coercitifs,  
de discuter plus ouvertement de suicidalité et de reconnaître la violence 
que subissent les personnes suicidaires, iels résistent souvent émotive-
ment à l’idée d’appuyer le suicide (assisté) pour les personnes suicidaires. 
Par exemple, tout en adoptant le suicidisme comme cadre théorique, 
Grace Wedlake (2020, 98) admet que la complexité et le caractère délicat 
entourant la suicidalité des êtres chers rendent plus difficile de soutenir 
leur droit à la mort (assistée ou pas). Elle décrit sa réaction émotive (102) :

Si je reconnais que mes ami·es suicidaires méritent une 
agentivité dans leur décision de vivre ou de mourir, je 
me demande encore comment mettre en pratique ce 
précepte. […] Je n’ai pas encore été en mesure de trouver 
une explication convaincante pour mettre en œuvre cette 
approche de réduction des risques d’une façon qui recon-
naîtrait la vulnérabilité, la complexité et la souffrance 
engendrées par l’idée de perdre un·e ami·e […]. De plus, 
je n’ai pas encore pu me débarrasser de mon désir — sans 
doute égoïste — de me battre pour les gens que j’aime, et 
je me débats toujours avec la possibilité de résister aux 
discours dominants de prévention du suicide tout en me 
battant pour que les personnes suicidaires restent dans 
nos vies.

La réaction de Wedlake est typique de celles que je reçois, souvent de 
personnes non suicidaires, lorsque je présente mon modèle queercrip du 
suicide (assisté). À ce stade, j’espère néanmoins avoir réussi à convaincre 
le lectorat que queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide et le 
suicide assisté nous entraînent nécessairement sur un terrain chao-
tique, complexe et intriqué, qui exige de prendre un pas de recul et de 
procéder à une réflexion sur nos propres présomptions, émotions/affects 
et histoires personnelles concernant la suicidalité.

Comme l’indiquent certaines personnes qui sont en dialogue avec 
mes propositions théoriques, la mise en œuvre de mon modèle queercrip 
du suicide (assisté) soulève plusieurs questions166. Sa mise en œuvre 
exigerait effectivement un changement de paradigme en suicidologie 
et en suicidologie critique, ainsi que dans notre manière de percevoir 
le suicide et le suicide assisté. Ce modèle queercrip transforme drasti-
quement la notion de devoir en matière de suicide et de suicide assisté. 
D’un devoir de prévenir le suicide des personnes suicidaires et de soutenir 



279

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

le suicide assisté des « populations spéciales » sur la base d’une ontologie 
validiste, saniste, âgiste et suicidiste du suicide assisté, nous nous tournons 
vers un devoir de soutenir les personnes suicidaires et leurs besoins, y compris 
par le suicide assisté. Le modèle queercrip du suicide (assisté) cherche 
ainsi à ouvrir nos imaginaires quant à ce qui arriverait si nous adoptions 
un cadre antisuicidiste et une approche intersectionnelle inclusive des 
personnes suicidaires pour réfléchir à ces enjeux. Mon modèle queercrip 
n’est pas un canevas de peinture à numéros offrant des réponses à toutes 
les questions soulevées par l’enquête épistémologique que je mène dans 
ce livre. Inspiré par les perspectives abolitionnistes dont je traite en 
introduction, ce modèle constitue plutôt une théorie « hors des sentiers 
battus » permettant de commencer à envisager les transformations 
profondes qu’une perspective antisuicidiste pourrait engendrer dans 
les discours, interventions, politiques, lois et représentations sociales 
et culturelles sur le suicide et le suicide assisté. Néanmoins, suivant la 
« dis-épistémologie » de Liat Ben-Moshe (2020, 126), ce modèle queercrip 
exige d’abord d’abandonner nos certitudes sur les « vérités » du suicide 
(assisté) pour accepter l’imprévisibilité et l’inconnu que suppose une 
transition si radicale.

Dans l’esprit de transer le suicide (assisté), j’aime penser que les 
réalités actuelles des personnes suicidaires partagent certaines ressem-
blances avec celles que vivaient les personnes trans il y a plusieurs décen-
nies, lorsque leurs droits, les soins de santé transaffirmatifs et certains 
termes comme cisgenre, cisgenrisme et cisnormativité n’existaient pas.  
Les gens posaient plusieurs questions : et si de plus en plus de personnes 
voulaient transitionner ? Qui paiera pour leurs traitements ? Quels sont 
les motifs valables pour justifier une transition ? Quel devrait être l’âge 
légal pour pouvoir transitionner ? Que faire des regrets potentiels après 
une transition ? Qui décidera qui peut transitionner ? Comment l’État 
gérera-t-il les formulaires administratifs et les statistiques s’il y a plus de 
deux sexes/genres ? Cette liste de questions est apparemment sans fin. Ce 
sont ces interrogations qui étaient (et qui restent) soulevées lorsqu’il était 
question des enjeux trans. À l’époque, les activistes, le personnel médical 
et les chercheureuses qui défendaient le respect, l’inclusion, la recon-
naissance et l’agentivité des personnes trans n’avaient pas de réponses 
à ces questions pertinentes. Iels ont dû en formuler au fur et à mesure 
que les attitudes sociales, les pratiques médicales et les lois évoluaient. 
Iels devaient d’abord ouvrir les esprits, les cœurs et les imaginaires aux 
identités trans. Avec mon modèle queercrip du suicide (assisté), je veux 
essentiellement faire la même chose.

Avant même de répondre aux questions quant au qui, au quoi, au 
quand, au où, au pourquoi et au comment des transitions de sexe/genre, 



280

Défaire le suicidisme

cette analogie montre la nécessité de reconnaître tout d’abord la possi
bilité qu’une transition soit une option valable. La même chose peut être 
dite du suicide (assisté). Les questions sur le suicide (assisté) touchent 
tous les aspects de nos sociétés. Et si de plus en plus de personnes deman-
daient l’accès au suicide assisté ? Qu’arriverait-il si l’approche affirmative 
du suicide déstigmatisait la suicidalité et rendait la mort attrayante pour 
des personnes qui vivent une détresse temporaire ? Comment distinguer 
un authentique désir de mourir d’un désir impulsif ? Quels sont les motifs 
qui justifient le suicide assisté ? Qui administrera les suicides assistés ? 
Qui paiera pour les suicides assistés ? Quel devrait être l’âge minimum 
pour avoir accès au suicide assisté ? Que faire de l’obligation morale 
qu’ont certaines personnes suicidaires, comme les personnes mono-
parentales ayant de jeunes enfants, envers les autres personnes dont elles 
prennent soin ? Comment éviter que le suicide assisté volontaire dérive 
vers des pratiques non consentantes, comme l’euthanasie involontaire ?  
Une personne peut-elle préparer en avance des directives anticipées pour 
son suicide assisté ? Si le suicide assisté était universellement accessible, 
affecterait-il disproportionnellement les communautés marginalisées ? 
Comment peut-on mettre en place des interventions basées sur le 
consentement éclairé pour des décisions aussi cruciales ? Combien de 
jours, de semaines ou de mois une personne devrait-elle attendre avant 
d’accéder au suicide assisté ? Comment pourrait-on intervenir dans 
des situations de crise à partir d’un cadre antisuicidiste ? Cette liste de 
questions est, elle aussi, apparemment sans fin. Mais avant d’aborder ces 
dernières, nous devons d’abord envisager le suicide et le suicide assisté 
comme des options valables, et même positives dans certains cas. Le 
but de ce livre est d’ouvrir ces possibilités dans nos cœurs et nos esprits. 
Il s’agit de commencer à nommer, à conceptualiser et à dénoncer le 
suicidisme, et de commencer à envisager ce à quoi pourrait ressembler 
un programme sociopolitique ou une thanatopolitique luttant contre 
l’oppression systémique que vivent les personnes suicidaires, comme 
je le propose dans le reste de ce chapitre. Il est important de répondre 
à ces questions, mais je crois que cela ne peut arriver qu’après avoir 
d’abord reconnu la possibilité du suicide assisté pour tous les individus, 
y compris pour les personnes suicidaires.

Sans répéter mes arguments sur la nécessité de queeriser, de 
transer, de cripper et de détraquer le suicide (assisté), j’insiste sur le 
fait que mon modèle queercrip se nourrit simultanément du tournant 
antisocial dans la théorie queer et de ses notions de négativité, d’anti-
futurité et d’échec, et du tournant affectif et relationnel queer appliqué 
aux personnes suicidaires et de l’imaginaire de la futurité crip. Dans 
une perspective antivalidiste et antisaniste, ce modèle condamne  



281

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

les attitudes de mépris et de dénigrement des personnes suicidaires, 
souvent considérées comme « irrationnelles », « folles », « détraquées » 
ou trop « aliénées » pour comprendre leurs propres choix. Ce modèle 
rejette également la logique validiste, saniste, âgiste et suicidiste qui 
sous-tend les discours actuels sur le droit à mourir. Il appelle à une 
politique de la compassion et de la responsabilité capable de soutenir 
les personnes suicidaires dans toutes les sphères où elles pourraient 
vouloir exercer leur agentivité et leur autodétermination, y compris 
dans leur désir de mourir d’un suicide assisté. Le plus important est 
que ce modèle est conçu pour compléter, et non pour remplacer, la lutte 
contre les oppressions qui influencent la suicidalité chez les groupes 
marginalisés. Permettez-moi d’être clair : ce modèle queercrip ne propose 
pas une solution rapide et individualiste, par le suicide assisté, permettant 
de sortir de leur misère toutes les personnes affectées par l’hétérosexisme, le 
cisgenrisme, le validisme, le sanisme, le colonialisme, le racisme, le capitalisme 
ou l’âgisme, sans combattre les systèmes d’oppression qui rendent leur vie 
invivable en premier lieu. Au contraire, ce modèle s’ancre dans un combat 
contre tous les systèmes violents, y compris le système suicidiste. Ce modèle 
postule qu’il n’est pas antithétique de lutter pour la justice sociale et des 
transformations sociales tout en prônant une approche plus responsable 
vis-à-vis des expériences et la stigmatisation que vivent les personnes 
suicidaires, les préjugés avec lesquels elles vivent (et meurent) et la 
violence suicidiste systémique qu’elles subissent. 

Le modèle queercrip du suicide (assisté) s’inspire d’épistémologies 
émancipatrices comme les épistémologies Noires (Hill Collins 2000 ; 
Medina 2012) et trans (Radi 2019). Comme je l’explique dans le chapitre 1, 
ce modèle s’ancre dans une position épistémologique suicidaire qui recon-
naît la légitimité, la crédibilité et l’expertise des personnes suicidaires 
comme sujets connaissants par rapport au suicide (assisté). Mon modèle 
queercrip est aussi guidé par ce que Katrina Jaworski (2020, 598) considère 
comme les deux « principes et attitudes philosophiques » nécessaires à 
l’étude de la suicidalité : l’émerveillement et la générosité. Plus que des 
principes et des attitudes, l’émerveillement et la générosité forment la 
base de ce qu’elle considère comme une approche éthique du suicide, 
incluant des formes d’écoute active des personnes suicidaires (596) :  
« Il peut être utile de pratiquer l’émerveillement et la générosité lorsque 
nous écoutons des personnes qui ont survécu à une tentative. Ce genre 
d’écoute signifie que nous respectons leur choix tel qu’il leur appartient, 
selon le sens qu’elles y attribuent167. »

En somme, mon modèle queercrip cherche à démanteler les 
systèmes d’oppression qui poussent certains groupes marginalisés vers 
la suicidalité, et ce, plus que d’autres. Il cherche aussi à démanteler le 



282

Défaire le suicidisme

suicidisme, la contrainte à la vie et l’injonction à la vie et à la futurité.  
Ce modèle nous permet de dépasser « la contrainte à l’ontologie de la 
pathologie » (Marsh 2010b, 4) au sujet de la suicidalité afin de probléma-
tiser le suicidisme. Il nous permet aussi d’envisager le suicide assisté dans 
une perspective antioppression pour surmonter l’ontologie du suicide 
assisté qui limite ce dernier aux personnes handicapées, souffrantes, 
malades, détraquées ou âgées. Cette double critique de deux ontologies, 
l’une reliée au suicide et l’autre au suicide assisté, permet de soutenir le suicide 
assisté pour les personnes suicidaires à partir d’une approche antioppression.  
Ce modèle créerait également des espaces plus sûrs où discuter ouver-
tement de la suicidalité et du désir de mourir, en créant simultanément 
l’espace où trouver de potentielles voies permettant à certaines personnes 
suicidaires de continuer à vivre. En ce sens, ce modèle épouse une 
« éthique de l’émerveillement et de la générosité » envers les personnes 
suicidaires et propose une éthique pour vivre avec elles, en ouvrant des 
canaux de communication et en fournissant à ces dernières l’aide dont 
elles ont besoin, qu’elles choisissent de continuer à vivre ou qu’elles 
préfèrent mourir. Tandis que le modèle queercrip du suicide (assisté) 
ouvre les imaginaires pour conceptualiser différemment le suicide et le 
suicide assisté sur les plans épistémologique et théorique, il sert égale-
ment de fondement pour élaborer des approches alternatives du suicide 
(assisté), telles que l’approche affirmative du suicide que je propose dans 
la section qui suit. Dans ce sens, l’approche affirmative du suicide pourrait 
être considérée comme un premier pas vers la concrétisation de la trans-
formation radicale proposée par le modèle queercrip du suicide (assisté).

5.2. L’approche affirmative  
du suicide 

Mon approche affirmative du suicide [suicide-affirmative approach] 
promeut et s’enracine dans le modèle queercrip du suicide (assisté), 
et peut être mobilisée à divers niveaux : théorique et épistémologique 
(dans les recherches), légal (dans les lois), politique (dans les politiques 
publiques), social (dans les représentations culturelles et les attitudes 
sociales), médical/psychologique (dans les soins de santé et les services 
sociaux), et ainsi de suite. Mobilisée dans les soins de santé et les services 
sociaux, l’approche affirmative du suicide peut se traduire par des « soins 
de santé affirmatifs du suicide » (Baril 2020c, section 2.3.2), similaires 
aux soins de santé transaffirmatifs offerts aux communautés trans. De la 
même manière que l’approche transaffirmative informe les recherches, 
les lois, les politiques sociales, les interventions et les soins de santé 



283

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

pour progressivement rendre nos sociétés et institutions antitrans plus 
respectueuses et inclusives des personnes trans, une approche affir-
mative du suicide pourrait être pleinement appuyée durant la période 
de transition des sociétés suicidistes vers des sociétés antisuicidistes. 
Il est important de mentionner que mon approche affirmative du suicide 
est affirmative de la vie aussi bien que de la mort. Plus qu’une approche de 
défense du droit au suicide assisté, elle se concentre sur l’accompagnement des 
personnes qui considèrent la possibilité de mourir d’un suicide (assisté) pour 
les aider à prendre des décisions éclairées. L’approche affirmative du suicide 
délaisse radicalement les discours médicaux sur le droit à mourir qui se 
fondent sur le validisme, le sanisme, l’âgisme et le suicidisme, ainsi que 
le modèle basé sur les droits, que propose entre autres Exit International. 
La logique qui sous-tend les discours sur le droit à mourir est souvent 
dérivée de politiques libérales et de ce que Sally Chivers (2020, 52) appelle 
« la pensée d’austérité » — c’est-à-dire une logique de coupures budgétaires 
visant à réaliser des économies, mais aussi la manière dont nous pensons 
à nous-mêmes et à nos vies. L’approche affirmative du suicide détonne 
avec les conceptualisations dominantes du droit à mourir, non seulement 
du fait des valeurs antioppression qui lui sont constitutives, mais aussi 
sur le plan des critères et des objectifs du soutien au suicide assisté. 
En effet, la logique qui sous-tend mon approche affirmative du suicide 
n’est pas une « pensée d’austérité » ou une logique de la sacrifiabilité 
des communautés marginalisées. Elle se concentre au contraire sur les 
personnes qui sont les plus marginalisées dans nos sociétés et cherche 
à combattre diverses formes de -ismes, y compris des formes que les 
mouvements sociaux n’ont pas encore reconnues, comme le suicidisme. 
Cette approche demanderait des ressources et des investissements 
pour améliorer les soins de santé (universels), les conditions de vie, le 
soutien psychologique et communautaire, etc. En somme, alors que les 
activistes/chercheureuses antioppression présentent presque toujours le droit à 
mourir par le suicide assisté comme l’une des positions les plus conservatrices 
et violentes qu’on saurait adopter, l’approche affirmative du suicide montre 
qu’un soutien à une forme renouvelée de suicide assisté ne se conjugue pas 
avec le conservatisme politique, la pensée d’austérité et la logique validiste, 
saniste, âgiste et suicidiste. 

Dans l’esprit du champ émergeant des études queers de la mort 
(Petricola 2021 ; Radomska, Mehrabi et Lykke 2019), mon approche 
affirmative du suicide historicise et politise la mort au lieu de la voir 
comme un événement naturel. Le passage entre la vie et la mort, qu’il 
s’agisse d’une mort soi-disant naturelle ou par suicide (assisté), est un 
passage profondément social et relationnel. Néanmoins, sa socialité et sa 
relationnalité sont déniées aux personnes suicidaires, qui, en l’absence 



284

Défaire le suicidisme

d’une approche affirmative du suicide, sont condamnées à mourir seules 
si elles veulent compléter leur suicide. L’approche affirmative du suicide 
insiste sur l’importance d’un tournant affectif et relationnel orienté vers 
les personnes suicidaires. Elle tient compte des expériences subjectives 
de souffrance que ces dernières vivent, sans égard aux sources de cette 
souffrance. Elle ouvre la possibilité d’explorer la suicidalité sans honte 
ni culpabilité. Elle nous permet d’explorer des questions cruciales avec 
les personnes suicidaires. Qu’est-ce qui vous attire dans l’option du 
suicide (assisté) ? De quel type d’aide ou de soutien avez-vous besoin 
pour traverser cette période difficile de votre vie ou pour y mettre fin ? 
Avez-vous informé vos proches de votre désir de mettre fin à vos jours, 
et vous soutiennent-iels dans ce processus ? Avez-vous considéré d’autres 
options ? Avez-vous considéré toutes les implications de cette décision ? 
Avez-vous planifié votre fin de vie, votre mort et sa suite ? Comme 
l’approche transaffirmative, l’approche affirmative du suicide offre un 
soutien, une compassion et des soins à travers un modèle basé sur le 
consentement éclairé, en tenant pour acquis que ce sont les personnes 
qui font ces choix qui détiennent l’expertise permettant de prendre des 
décisions sur leur transition — dans ce cas, de la vie à la mort. Comme 
l’approche transaffirmative, l’approche affirmative du suicide ne pousse 
pas les gens à procéder à une transition ou, dans ce cas, à avoir recours 
au suicide assisté, mais offre plutôt un espace plus sûr où toutes les 
options peuvent être explorées.

L’approche affirmative du suicide est centrée sur les voix des 
personnes suicidaires, qui, malgré les formes de violence épistémique 
qu’elles subissent, y compris des formes généralisées d’injustices testi-
moniales et herméneutiques et de marginalisation herméneutique (voir 
le chapitre 1), ont des choses importantes à partager qui sont trop peu 
souvent écoutées. Il semble cruel de forcer une personne qui ne veut 
pas vivre à le faire au nom d’une injonction à la futurité et parce que 
les personnes non suicidaires ou anciennement suicidaires estiment 
savoir mieux que les personnes suicidaires elles-mêmes ce qui est bon 
pour elles. Quand Graeme Bayliss a exprimé son désir de mourir sur 
les ondes de l’émission de radio The Current, à CBC, il était fascinant 
d’écouter comment tout le monde — psychologues, sociologues et divers  
autres « -logues » — se prononçait sur ce que devrait être son destin 
(c’est-à-dire de continuer à vivre), convaincu de savoir ce qui était le 
mieux pour lui. Mon approche vise à créer des espaces plus sûrs où 
les voix des personnes suicidaires peuvent être entendues, légitimées 
et désassujetties, pour utiliser une terminologie foucaldienne. Ces 
espaces plus sûrs doivent être exempts dans la mesure du possible 
de toute forme de jugement, de stigmatisation, de paternalisme et 



285

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

d’oppression, et doivent être des environnements accueillants où les 
personnes suicidaires peuvent exprimer librement leurs expériences, 
leurs pensées et leurs revendications sans peur des représailles ou 
des conséquences suicidistes. Cette approche reconnaît la douleur et 
la souffrance causées par les oppressions sociales et/ou les handicaps 
mentaux et psychologiques sans pour autant utiliser la condition 
mentale et psychologique des personnes suicidaires ou leur aliénation 
sociale pour invalider et rejeter leur agentivité. Cette approche suggère 
de travailler sur plusieurs plans : s’il est nécessaire de s’attaquer sans 
relâche aux oppressions sociopolitiques qui peuvent créer ou intensifier 
les idéations suicidaires, nous devons aussi reconnaître que la souffrance 
vécue par les personnes suicidaires est réelle et respecter leur besoin 
de mettre fin à leurs jours après une réflexion approfondie et grâce à un 
processus d’accompagnement soutenant.

5.2.1. Dix principes de l’approche affirmative du suicide 

Dans cette section, j’esquisse dix principes de base de mon approche 
affirmative du suicide pour en faciliter la compréhension. Je m’inspire de 
principes directeurs qui guident les approches de réduction des risques et 
adoptés par des organisations comme Trans Lifeline (voir le chapitre 2). 
Même si chaque principe pourrait être décrit plus exhaustivement, 
mon but est ici de rester succinct. J’explore davantage les deux derniers 
principes, car l’approche de réduction des risques et le soutien au suicide 
assisté des personnes suicidaires par le consentement éclairé sont les 
principes les plus controversés de mon approche.

 ▶ Principe 1 : Adopter un cadre antisuicidiste
Il est essentiel pour une approche affirmative du suicide d’adopter une 
perspective antisuicidiste (voir chapitre 1). Comme je l’ai déjà mentionné, 
cultiver des espaces plus sûrs commence par la reconnaissance des 
oppressions vécues par les groupes affectés. Soutenir les personnes trans 
sans reconnaître le cisgenrisme serait inefficace, et le même principe 
s’applique aux personnes suicidaires. La reconnaissance du suicidisme 
systémique nous permet de nommer et de dénoncer l’oppression que 
subissent les personnes suicidaires, de rejeter sa naturalisation à travers 
un regard pathologisant et de reconnaître les mesures nécessaires pour 
mettre fin à cette oppression.

 ▶ Principe 2 : Soutenir une perspective intersectionnelle 
Comme je le démontre tout au long de ce livre, le suicidisme se conjugue 
à d’autres formes d’oppression, tout particulièrement le validisme,  



286

Défaire le suicidisme

le sanisme et l’âgisme, mais aussi le classisme, le capitalisme, le colo-
nialisme, le racisme, l’hétérosexisme, le cisgenrisme, le santéisme et 
le taillisme, pour ne nommer que celles-là. Sans perspective intersec
tionnelle, il serait impossible pour une approche affirmative du suicide 
de comprendre le rôle joué par l’interconnexion entre les oppressions 
dans la vie des personnes suicidaires. Par exemple, comme nous l’avons 
vu précédemment, les personnes suicidaires qui sont handicapées, 
malades, souffrantes, détraquées ou âgées, racisées ou pauvres sont 
traitées différemment des personnes suicidaires qui sont en santé, 
jeunes, blanches, privilégiées financièrement ou valides physiquement 
ou mentalement.

 ▶ Principe 3 : Comprendre la suicidalité comme un phénomène com-
plexe
Une approche affirmative du suicide devrait éviter les explications 
simplistes et réductrices (causales) de la suicidalité, qu’elles s’ancrent 
dans les modèles médical, social, de santé publique ou de justice sociale 
de la suicidalité. Comprendre la suicidalité sous le seul prisme de  
la maladie mentale, de l’oppression sociale ou des déterminants sociaux 
de la santé nous prive d’une lecture plus robuste et complexe tenant 
compte des multiples facettes qui composent la suicidalité. Par-dessus 
tout, les conceptualisations limitées de la suicidalité s’enracinent  
le plus souvent dans un script suicidiste préventionniste qui cherche 
à comprendre le « pourquoi » de la suicidalité pour la prévenir au lieu 
de se pencher sur les manières de soutenir les besoins des personnes 
suicidaires. Voir la suicidalité comme un phénomène complexe nous 
permet de dépasser une conception unilatéralement négative de la 
suicidalité comme problème à « régler ».

 ▶ Principe 4 : Adopter une attitude sans jugement
L’approche affirmative du suicide nécessite d’adopter une attitude sans 
jugement auprès des personnes suicidaires. Tout comme l’approche trans
affirmative exige une attitude autoréflexive, autocritique et consciente 
des relations de pouvoir dans les interactions cis/trans, les personnes 
non suicidaires devraient être conscientes des relations de pouvoir dans 
les régimes suicidistes et demeurer vigilantes quant au risque d’imposer 
leurs perspectives, préférences ou jugements aux personnes suicidaires. 
Elles devraient aborder avec un regard critique les notions discutées 
dans un cadre théorique antisuicidiste, comme la contrainte à la vie et 
l’injonction à la vie et à la futurité, et évaluer la manière dont ce système 
d’intelligibilité imprègne leurs réactions vis-à-vis des personnes suici-
daires et du suicide (assisté).



287

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

 ▶ Principe  5 : Encourager les initiatives par et pour les personnes 
suicidaires 
Si une chose traverse tous les mouvements sociaux, c’est bien l’impor-
tance de centrer nos réflexions, actions et programmes politiques sur 
les voix des personnes principalement concernées. Un mouvement 
féministe où les voix des hommes enterrent celles des femmes ou un 
mouvement antiraciste priorisant les voix des personnes blanches mine-
raient les valeurs de ces mouvements. De la même façon que l’exprime un 
slogan souvent mobilisé par les activistes/chercheureuses du handicap, 
« rien sur nous sans nous », lequel souligne l’importance des personnes 
handicapées dans la lutte contre le validisme, l’approche affirmative 
du suicide vise à encourager les initiatives par et pour les personnes 
suicidaires, où leurs voix ne sont pas seulement entendues, mais aussi 
valorisées et priorisées.

 ▶ Principe 6 : Promouvoir le soutien par les pairs et par la communauté 
L’approche affirmative du suicide appuie les initiatives de soutien 
communautaire, que proposent même parfois les programmes conven-
tionnels de prévention du suicide. Les programmes de soutien par les 
pairs (comme discharged ; voir le chapitre 2) sont par contre plus 
rares et devraient occuper une plus grande place dans le paysage des 
interventions sur le suicide. Au lieu de craindre, sur la base d’un discours 
de panique morale sur la suicidalité et sa possible « contagion168 », que 
les personnes suicidaires encouragent inconsciemment ou, pire, ouver
tement, le suicide des autres, l’approche affirmative du suicide considère 
qu’elles sont des sujets connaissants qui détiennent une expertise sur 
la suicidalité et une riche expérience de vie qui pourrait être utile aux 
autres.

 ▶ Principe 7 : Refuser les interventions coercitives et non consenties 
Les activistes/chercheureuses des mouvements sociaux/champs 
d’études antipsychiatrie et Mad ont proposé des manières innovantes 
de répondre avec compassion aux personnes vivant avec des enjeux de 
santé mentale et qui traversent des crises (Ben-Moshe 2020 ; Dixon et 
Piepzna-Samarasinha 2020 ; Fireweed Collective 2020). Ces approches 
non coercitives et non carcérales devraient s’étendre aux personnes 
suicidaires. Quelques auteurices et organisations ont commencé à 
refuser les interventions coercitives et non consenties en ce qui a trait 
au suicide169. Comme je le démontre tout au long de ce livre, les inter-
ventions coercitives et non consenties sur les personnes suicidaires ne 
sont pas seulement suicidistes, mais se basent aussi sur d’autres formes 
de violence comme le sanisme, le racisme ou le cisgenrisme, tout en 



288

Défaire le suicidisme

les nourrissant. Cette démonstration devrait suffire à montrer qu’une 
perspective intersectionnelle devrait amener les activistes/chercheu-
reuses à refuser les interventions coercitives et non consenties qui ont 
des impacts plus délétères sur les personnes qui vivent à l’intersection 
de plusieurs oppressions. 

 ▶ Principe 8 : Valoriser l’autonomie et l’autodétermination 
Les notions d’autonomie et d’autodétermination ont été débattues sous 
plusieurs angles, ce qui rend difficile de mobiliser ces concepts généraux 
sans de longues explications. Je spécifierais que la notion d’autonomie que 
j’ai à l’esprit, inspirée de féministes et d’autres activistes/chercheureuses 
de divers mouvements sociaux/champs d’études antioppression, est 
relationnelle, c’est-à-dire qu’elle n’est pas conceptualisée en vase clos, 
mais vue comme reliée à un large éventail de relations (de pouvoir) 
et d’influences (Gill 1999 ; Ho 2014). Ici, l’autodétermination et l’auto-
nomie dans la prise de décisions ne sont pas conceptualisées dans le 
vide. Je reconnais que nos relations personnelles (comme la famille et 
les ami·es) et les systèmes d’oppression peuvent jouer un rôle central 
dans la suicidalité des communautés marginalisées. La même chose 
est vraie de nombreuses décisions, comme celle d’avoir des enfants, de 
pratiquer le travail du sexe ou d’avoir recours à des chirurgies plastiques 
ou transaffirmatives. Si nous pouvons reconnaître que nous demeurons 
des sujets dotés d’une agentivité et d’une autodétermination malgré les 
systèmes personnels, sociaux, culturels, politiques, légaux, médicaux, 
religieux et économiques qui influencent nos décisions quotidiennes, 
la même chose devrait s’appliquer au suicide (assisté). En somme, dans 
une approche affirmative du suicide, nous ne devrions appliquer aucun 
double standard au regard de la capacité qu’ont les gens d’exercer leur 
autonomie et leur autodétermination en lien avec la mort.

 ▶ Principe 9 : Adopter une approche de réduction des risques 
L’approche de réduction des risques est centrale dans mon approche 
affirmative du suicide. Basée sur la prémisse empiriquement fondée 
selon laquelle il est impossible d’empêcher les gens de mettre fin  
à leurs jours s’ils sont déterminés à le faire (même dans le contexte 
d’une incarcération ou d’une hospitalisation forcées), l’approche de 
réduction des risques semble plus appropriée que de chercher à 
éradiquer le suicide. Une recherche des termes réduction des risques 
et suicide effectuée en août  2021 sur Google révèle à quel point  
l’approche de réduction des risques n’a pas encore été mobilisée dans 
le contexte spécifique de la suicidalité, exception faite de mes travaux 
antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020c). Quand quelques rares auteurices 



289

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

suggèrent d’aborder la suicidalité dans une perspective de réduction 
des risques, ce concept est compris d’une manière plutôt littérale, 
c’est-à-dire comme une réduction des risques que la suicidalité cause 
aux personnes suicidaires et à leurs proches. Par exemple, le neuropsy-
chologue Jerrold Pollak (2020, 29) écrit: « Les objectifs des programmes 
basés sur ce modèle [de réduction des risques] comprennent une sécu-
rité accrue, la réduction des risques et l’amélioration des conditions 
de comorbidité médicale et psychiatrique qui contribuent au risque 
élevé. » Je vois l’application à la suicidalité de l’approche de réduction 
des risques d’une manière opposée à celle de Pollak. Dans le contexte 
d’une approche affirmative du suicide, la réduction des risques implique 
de reconnaître que, dans le contexte suicidiste actuel, ce n’est pas 
nécessairement la suicidalité en soi qui est risquée ou négative, mais 
surtout ce qui l’entoure, par exemple, sa criminalisation et la violence 
des hospitalisations forcées ou des traitements coercitifs. Dans ce cas, 
l’objectif de la réduction des risques est de s’assurer que, lorsqu’une 
personne décide d’exprimer sa suicidalité ou de mener un suicide à 
terme, elle possède toutes les données lui permettant de prendre une 
décision éclairée, que toutes les autres options lui ont été présentées, 
qu’elle sache qu’elle sera soutenue si elle prend une autre décision et 
qu’elle recevra le meilleur soutien et les meilleurs soins si elle choisit 
d’opter pour un suicide (assisté). 

L’approche de réduction des risques a été mobilisée dans divers 
contextes pour soutenir différents groupes marginalisés, comme les 
travailleureuses du sexe, les personnes qui consomment des drogues et 
les personnes ayant des pratiques sexuelles « à risque ». Cette approche 
ne se base pas sur une logique de la prohibition ou de l’abstinence, 
même si sa popularisation dans les vingt dernières années a mené 
dans certains cas à mobiliser cette approche de façon problématique 
dans une perspective prohibitionniste. Néanmoins, l’approche de 
réduction des risques repose généralement sur la croyance que certaines 
personnes continueront de pratiquer des activités stigmatisées et qu’il 
faut les respecter dans leurs décisions et les soutenir pour réduire les 
risques pouvant découler de ces pratiques, dans une perspective prag-
matique et compatissante170. Comme l’indiquent Susan E. Collins et ses  
collègues (2012, 6), la réduction des risques représente plutôt une « atti-
tude » à adopter vis-à-vis d’enjeux sociaux :

Cette attitude générale a donné lieu à une série d’appro
ches basées sur la compassion et le pragmatisme dans 
plusieurs domaines, y compris les politiques de santé 
publique, la prévention, l’intervention, l’éducation,  



290

Défaire le suicidisme

le soutien par les pairs et l’activisme. Ces approches 
visent à réduire les risques résultant de comportements 
liés à la santé [...] qui sont considérés comme entraî-
nant des conséquences négatives sur ces individus  
et/ou leurs communautés [...]. Ces approches visent 
également à améliorer la qualité de vie des personnes 
affectées,  [...] [ce qui] émerge de la reconnaissance 
que certaines personnes continueront d’adopter des 
comportements à haut risque même si elles subissent 
les dommages qui y sont associés. Pour ces individus, 
l’approche de réduction des risques fournit une autre 
voie à mi-chemin entre l’abstinence totale et la poursuite 
d’un comportement/usage dommageable, ouvrant ainsi 
d’autres pistes de changement tout en réduisant les consé-
quences négatives aussi bien pour l’individu affecté que 
pour sa communauté. [...] La réduction des risques reflète 
une perspective humaniste : les gens feront des choix plus 
favorables à leur santé s’ils ont accès à un soutien, à un 
empouvoirement et à une éducation adéquate.

En se concentrant sur l’empouvoirement des groupes qui vivent souvent à 
l’intersection de plusieurs oppressions, cette attitude humaniste, compa-
tissante et exempte de jugement et de pathologisation correspond tout 
à fait à l’« éthique de l’émerveillement et de la générosité » de Jaworski, 
à laquelle j’adhère. Plusieurs groupes marginalisés et les organisations 
communautaires qui les soutiennent endossent une approche de réduc-
tion des risques, souvent vue comme centrale dans les mouvements 
trans, du handicap et de justice transformatrice (par exemple : Dixon 
et Piepzna-Samarasinha 2020). Malgré la valeur heuristique de cette 
approche, il ne semble pas que des activistes/chercheureuses l’aient 
mobilisée avec les personnes suicidaires jusqu’à ce que je commence 
à le faire (Baril 2017, 2018, 2020c). Le chercheur Russel Ogden (2001) 
évoque brièvement la réduction des risques en lien avec le droit à mourir 
des personnes handicapées, malades ou souffrantes, mais il ne l’étend 
pas aux personnes suicidaires171. Similairement, si les travaux d’Amy 
Chandler (2016, 2019), d’Elizabeth McDermott et Katrina Roen (2016),  
et de Katrina Roen (2019) mobilisent l’approche de réduction des risques à 
partir d’un regard queer sur les atteintes auto-infligées, elles ne l’étendent 
pas au suicide en soi.

L’approche de réduction des risques que j’avance ici vise à 
compléter, et non à remplacer, la lutte contre les oppressions systémiques 
qui contribuent à la surreprésentation des groupes marginalisés dans 



291

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

les taux de suicide. Appliquée aux personnes suicidaires, cette approche 
de réduction des risques inclurait de soutenir, à chaque étape du 
processus, les personnes qui expriment un désir de mourir. Finalement, 
je voudrais indiquer que les conceptualisations actuelles de la suicidalité 
qui endossent les scripts suicidistes préventionnistes appuient impli-
citement, à certains égards, une perspective d’« abstinence » au sujet 
du suicide. En effet, la nécessité d’éviter coûte que coûte le suicide, ou 
l’idée qu’il ne faudrait jamais poursuivre ou soutenir le suicide sont des 
philosophies prônant un discours d’« abstinence ». Je crois plutôt qu’il 
serait utile d’étendre au suicide (assisté) les valeurs de non-stigmatisation 
et de non-jugement propres à la réduction des risques qu’appuient de 
nombreux cercles antioppression. L’approche de réduction des risques 
implique de reconnaître la complexité et le désordre [messiness] inhérents 
au fait d’offrir de l’aide, du soutien et des droits dans le cadre de pratiques 
qui ne sont pas considérées comme « idéales ». Par exemple, transformer 
les lois, les politiques sociales, les institutions et les interventions pour 
permettre aux gens qui consomment de l’héroïne de le faire en toute 
sécurité peut à première vue paraître contre-intuitif, vu les études qui 
ont démontré les dégâts causés par cette drogue. L’approche de réduc-
tion des risques nous invite à regarder au-delà de l’idée de soutenir une 
pratique qui n’est pas considérée comme idéale : grâce à ce soutien, les 
personnes qui consomment des drogues disposent de plus d’occasions 
d’interagir avec des praticien·nes qui peuvent leur offrir des conseils sur 
leur santé, discuter de solutions de remplacement à la consommation de 
drogues, ou encore leur donner accès à de l’accompagnement et fournir 
du matériel plus sûr pour les injections. Autrement dit, l’approche de 
réduction des risques n’encourage pas l’usage de drogues en soi, mais 
reconnaît simplement que les consommateurices de drogue existent et 
les soutient dans leurs pratiques et dans leur désir potentiel de trouver 
des solutions de remplacement à l’usage de drogues. La même chose 
peut être dite de l’approche de réduction des risques que je propose 
d’appliquer au suicide (assisté). Ce dernier n’est pas une panacée, et mon 
espoir, avec mon approche affirmative du suicide, n’est pas d’encourager 
ou d’augmenter la suicidalité, mais de mieux soutenir et accompagner 
les personnes suicidaires.

 ▶ Princippe 10 : Soutenir le suicide assisté par le consentement éclairé 
Le dernier principe guidant mon approche affirmative du suicide, mais 
non le moindre, est de soutenir le suicide assisté avec le modèle du 
consentement éclairé employé pour d’autres groupes marginalisés. Il 
convient de réitérer d’abord ma définition du suicide assisté, même si je 
l’ai déjà fait dans d’autres chapitres. J’utilise le terme suicide assisté comme 



292

Défaire le suicidisme

un mot parapluie faisant référence à diverses pratiques volontaires 
ayant l’objectif de causer la mort. Je ne fais pas référence à des formes 
involontaires de mort comme l’euthanasie involontaire (« contre les désirs 
exprimés par une personne compétente » [Downie 2004, 7]) ou l’euthanasie 
non volontaire (« sans la connaissance » de la personne [Downie 2004, 7]). 
Ces pratiques involontaires et non volontaires sont inacceptables, car 
elles ne se fondent pas sur le consentement éclairé. Par contraste, le 
suicide assisté sur une base volontaire (y compris ce qu’on appelle parfois 
l’euthanasie volontaire) se base sur le désir et la requête qu’exprime 
une personne d’être soutenue pour causer sa propre mort. Certain·es 
auteurices utilisent l’expression parapluie mort assistée pour désigner 
toutes ces formes d’aide à mourir, mais dans une perspective queercrip, 
je préfère conserver le terme suicide assisté, qui contient le mot suicide 
tel que resignifié dans ce livre.

Dans certains pays comme la Suisse et les États-Unis, on interdit 
au personnel médical de participer activement à une euthanasie 
volontaire, définie comme « un geste entrepris par une personne avec 
l’intention de soulager la souffrance d’une autre personne en sachant que 
ce geste mettra fin à la vie de cette [dernière] » (Downie 2004, 6). Dans de 
tels contextes, la personne qui demande l’aide à mourir reçoit les rensei-
gnements et la prescription médicale dont elle a besoin pour accomplir 
son suicide par elle-même. Dans d’autres pays, comme la Belgique, le 
Canada et les Pays-Bas, l’euthanasie volontaire est autorisée. Au Canada, 
par exemple, la loi sur l’aide médicale à mourir (AMM) distingue « l’aide 
médicale à mourir administrée par un·e clinicien·ne » de « l’aide médicale 
à mourir autoadministrée » et autorise ces deux formes. Quand je dis 
qu’une approche affirmative du suicide devrait soutenir le suicide assisté, 
je fais référence à ces diverses pratiques volontaires. N’autoriser que les 
formes de mort autoadministrées est validiste, car certaines personnes 
handicapées, malades ou souffrantes ne peuvent pas s’administrer elles-
mêmes ces traitements létaux pour diverses raisons (tremblements ou 
difficulté à avaler, par exemple). Ainsi, le suicide assisté auquel je pense 
pourrait être administré aussi bien par la personne qui désire mourir 
que par une autre personne. 

La personne suicidaire devrait être compétente, c’est-à-dire 
« capable de comprendre la nature et les conséquences de la décision 
qu’elle prend » (Downie 2004, 7). À la lumière des réflexions développées 
dans le chapitre 3 sur les formes généralisées de sanisme, d’âgisme et de 
suicidisme qui privent les individus marginalisés de leur compétence 
mentale, il est important de comprendre que je n’utilise pas la notion 
de compétence dans un sens validiste, saniste, cogniticiste, âgiste ou 
suicidiste restrictif. La compétence mentale devrait être évaluée au 



293

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

cas par cas, une décision à la fois. La simple présence d’une maladie 
mentale, d’un handicap mental ou cognitif, de la folie ou de la suicidalité 
ne devrait jamais être une raison de présumer qu’une personne n’est 
pas compétente pour prendre des décisions sur son corps, sa santé, 
sa vie et, dans ce cas, sa mort. En même temps, ma conception rela-
tionnelle de l’autonomie reconnaît l’influence des autres dans nos vies, 
ainsi que le rôle joué par les facteurs et oppressions systémiques dans 
nos décisions. Gardant cela à l’esprit, l’approche affirmative du suicide 
cherche à soutenir et à accompagner les personnes suicidaires pour 
les aider à réfléchir de manière critique à leurs décisions pendant un 
certain temps, évitant ainsi d’offrir le suicide assisté à une personne 
qui vit une crise mentale/émotionnelle aigüe ou qui subit une influence 
indue (par exemple : contraintes économiques ou pressions familiales 
ou sociales). On me demande souvent quelle devrait être la durée de 
cette période d’attente pour s’assurer que les personnes vivant une crise 
temporaire n’aient pas accès au suicide assisté. Je crois qu’à moins d’une 
circonstance de mort imminente, auquel cas le processus pourrait être 
accéléré, l’accompagnement devrait durer au moins quelques mois pour 
empêcher de prendre une décision précipitée lors d’une crise de santé 
mentale aigüe ou d’une autre sorte de crise (par exemple : financière ou 
relationnelle) résultant de facteurs personnels et/ou sociaux.

J’envisage un soutien au suicide assisté reposant sur le modèle 
du consentement éclairé qui est utilisé de manière plus générale dans 
le monde de la santé (Eyal 2011) et auprès de certaines communautés 
marginalisées, comme avec les personnes trans (Kirby 2014 ; Pearce 2018 ; 
Winters 2006). Conformément à l’approche transaffirmative, Damien 
W. Riggs et ses collègues (2019, 921) décrivent le modèle du consentement 
éclairé de la manière suivante :

Les personnes transgenres ont cherché à élaborer des 
approches affirmatives de la recherche et de la pratique 
cliniques qui remettent en question la régulation disci-
plinaire psy plus large de leur vie. Un élément clé des 
approches cliniques affirmatives a été l’élaboration 
récente, en partenariat avec des personnes trans-
genres, d’un modèle de soins basé sur le consentement 
éclairé [...]. Au lieu de se concentrer sur le diagnostic 
clinique et l’autorisation du traitement, ce modèle de 
soins souligne que les personnes transgenres sont très 
bien capables d’autoriser leur propre traitement en 
collaboration avec les clinicien·nes [...]. Cette approche 
conteste les modèles de soins traditionnels [...], qui 



294

Défaire le suicidisme

continuent souvent de contrôler [gatekeep] l’accès aux 
soins. De plus, le modèle du consentement éclairé 
reconnaît que, dans plusieurs cas, les personnes trans-
genres connaissent mieux leurs besoins que beaucoup 
de clinicien·nes [...].

Le modèle du consentement éclairé permet aux personnes d’amoindrir 
le pouvoir des professionnel·les de la santé et du complexe médico- 
industriel. Mon but n’est pas d’empouvoirer les protagonistes du 
complexe médico-industriel, mais d’empouvoirer les personnes les 
plus directement concernées. S’il est difficile d’entreprendre une tran-
sition médicale de sexe/genre ou une transition de la vie à la mort sans 
soutien médical (contrairement à ce que les gens pensent, il est difficile 
de causer la mort, comme l’attestent de nombreuses personnes ayant 
survécu à des tentatives de suicide non fatales172), il importe d’éviter de 
retomber dans un modèle médical guidé par une ontologie du suicide 
assisté sur la base de critères validistes, sanistes, âgistes et suicidistes 
(voir le chapitre 4). Le modèle du consentement éclairé répond à ce 
problème, en transférant la prise de décisions des mains du personnel 
médical à celles des personnes suicidaires. La personne suicidaire serait 
accompagnée pour prendre des décisions qui seraient ensuite soutenues 
par les prestataires de soins.

5.2.2. Les avantages de  
l’approche affirmative du suicide 

Comme je le démontre dans le chapitre 1, dans le système suicidiste 
actuel, les personnes suicidaires ont peur de parler de leur suicidalité. 
Ces craintes pourraient être transformées par une approche affirmative 
du suicide visant à briser l’isolement qui est au cœur de la suicidalité 
et à encourager les personnes suicidaires à utiliser les services. Cette 
approche pourrait aussi radicalement transformer la manière dont 
les praticien·nes offrent ces services. À l’heure actuelle, beaucoup de 
praticien·nes craignent des conséquences légales si leur client·e meurt 
d’un suicide (Borecky, Thomsen et Dubov 2019 ; Stefan 2016), ce qui les 
mène à adopter des stratégies d’intervention qui affectent négativement 
les personnes suicidaires, comme de contacter les services d’urgence 
aussitôt que la suicidalité est évoquée. Transformer les discours actuels 
sur le suicide, selon lesquels « le suicide n’est jamais une option »,  
en discours suggérant plutôt que « le suicide est toujours une option », 
leur permettrait de véritablement explorer les désirs de mort de 
leurs client·es et de les accompagner sans imposer des actions ou des 



295

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

traitements spécifiques. Dans le reste de cette section, je me pencherai 
sur quatre avantages additionnels d’une approche affirmative du suicide.

Le premier avantage de cette approche repose sur le fait qu’en 
reconnaissant l’expertise et la légitimité des personnes suicidaires 
comme sujets connaissants, nous promouvons la justice épistémique 
et traitons ces personnes comme les autres groupes marginalisés qui 
demandent que leurs perspectives soient valorisées et reconnues. Il est 
important de réaliser que beaucoup de personnes qui ont des idéations 
suicidaires font partie de multiples communautés marginalisées. Adopter 
une approche affirmative du suicide permettant aux personnes de parler 
ouvertement de leur détresse mentale/émotionnelle aurait nécessai-
rement pour résultat d’offrir un plus grand soutien à celles qui vivent 
à l’intersection de plusieurs oppressions et qui ne demandent généra
lement pas d’aide, par crainte que la révélation de leur détresse ne fasse 
qu’aggraver la violence colonialiste, raciste, hétérosexiste, cisgenriste, 
validiste ou saniste qu’elles subissent déjà. Considérant, par exemple, 
qu’une proportion « stupéfiante de 39 % des répondant·es [trans] ont vécu 
une détresse psychologique sérieuse dans le mois précédant le sondage, 
en comparaison à seulement 5 % de la population étasunienne » (James  
et al. 2016, 5), j’ai de bonnes raisons de croire qu’une approche affirmative 
du suicide aurait des débouchés positifs pour les populations affectées 
par de multiples oppressions. 

Le deuxième avantage d’une approche affirmative du suicide 
serait de permettre une mort et une préparation à la mort moins solitaires 
et/ou violentes, évitant aussi les conséquences de « suicides bâclés », pour 
reprendre les mots de certaines personnes suicidaires (Paperny 2019a ; 
Scully 2020). Comme je l’ai suggéré précédemment, sans pour autant 
verser dans un trope validiste sur les handicaps, les maladies et les souf-
frances résultant de tentatives de suicide non fatales, il est important de 
comprendre que les tentatives de suicide entraînent des traumas et des 
conséquences physiques et psychologiques/émotionnelles à long terme. 
Appuyer le suicide assisté diminuerait ces conséquences. Les personnes 
suicidaires auraient non seulement plus de temps pour réfléchir aux 
implications de leur décision, diminuant possiblement les suicides 
complétés, mais ces derniers seraient moins violents et « risqués » en 
termes de conséquences éventuelles. En effet, si les suicides assistés par 
des moyens médicaux ne présentent pas un taux de réussite de 100 % dès 
la première tentative (Engelhart 2021), la présence de professionnel·les 
garantit au moins que toutes les étapes seront suivies de sorte que la mort 
se produise paisiblement. À l’inverse, beaucoup de tentatives de suicide 
telles que l’empoisonnement ou l’ingestion de médicaments mènent  
à plusieurs jours de souffrance atroce avant que la personne ne soit 



296

Défaire le suicidisme

trouvée et « sauvée » de sa détresse, ou qu’elle ne meure seule. Ayant 
envisagé le suicide comme beaucoup d’autres, y compris Anna Mehler 
Paperny, Bayliss (2016, § 4) explique : 

Le fait est que se tuer est une chose extrêmement complexe 
à faire. […] Les fusils peuvent avoir des ratés, les cordes 
peuvent se rompre, les médicaments peuvent entraîner 
des vomissements et vous laisser avec rien d’autre qu’un 
estomac douloureux et un foie bousillé. Environ 40 % 
des personnes qui tentent de se suicider dans le métro 
survivent […]. Seules 5 % des personnes qui se lacèrent les 
poignets meurent. La plupart des personnes suicidaires 
sont conscientes des risques et du fait que n’importe quel 
type de tentative est statistiquement voué à échouer, à leur 
causer encore plus de douleur et d’humiliation, à aggraver 
leur tristesse, leur anxiété et leur solitude et à rendre leur 
vie encore plus sombre et misérable.

Comme le dit Bayliss, le suicide n’est pas seulement une chose difficile 
à accomplir en solitaire ; dans le contexte suicidiste actuel, les tentatives 
non fatales mènent à plus de solitude et de stigmatisation, ce qui accroît 
encore davantage la suicidalité. Une approche affirmative du suicide 
permettrait donc une réflexion prudente sur la vie et la mort ainsi 
qu’une mort paisible, si cette dernière est choisie, en ayant toute l’aide 
nécessaire pour préparer cet événement. Une personne pourrait donc 
accomplir ses dernières volontés et être entourée des gens qu’elle aime 
pendant ce passage.

Le troisième avantage d’une approche affirmative du suicide 
est que les suicides complétés seraient aussi moins traumatiques pour 
les familles et l’entourage. Les recherches abordées dans ce livre sont 
remplies de déclarations sur les « traumatismes » que vivent les familles 
et les ami·es. Comme j’en discute dans le chapitre 1, cela mène certaines 
personnes à utiliser le vocabulaire de la survie non seulement pour 
les personnes suicidaires qui survivent à leurs tentatives, mais aussi 
pour les personnes qui sont laissées derrière quand les suicides sont 
complétés. Je ne répéterai pas ici mes critiques de l’usage du terme 
survivant·es du suicide en référence aux familles et aux ami·es, mais je 
veux souligner que ce qui est souvent au moins aussi traumatisant que 
la mort en tant que telle est l’existence du système suicidiste dans lequel 
les suicides se produisent. Premièrement, étant donné que, dans un 
système suicidiste, les personnes suicidaires doivent dissimuler leurs 
plans, le suicide prend tout le monde de court, même si l’entourage 



297

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

savait parfois qu’une personne était suicidaire. Deuxièmement, cette 
politique du « ne rien demander, ne rien dire [don’t ask, don’t tell] » mène 
beaucoup de proches à se demander « pourquoi » le suicide a eu lieu, 
ce qu’elles auraient pu faire différemment pour soutenir la personne, 
ou ce qu’elles auraient dit ou fait si elles avaient su que c’était là leur 
dernière interaction avec cette personne. Autrement dit, l’effet de 
surprise et le silence précédant le suicide enferment les proches dans 
des émotions négatives comme la culpabilité, la honte et la colère (envers 
elleux-mêmes ou envers la personne suicidaire). Troisièmement, vu la 
stigmatisation de la suicidalité, les proches d’une personne qui se suicide 
vivent un deuil différent de celui des gens qui perdent un être cher dans 
des circonstances autres que le suicide ; à leur tristesse d’avoir perdu une 
personne proche s’ajoute souvent la dissimulation de la cause de la mort 
par crainte de la stigmatisation (Joiner 2005). Les études montrent que, 
lorsque l’entourage révèle cette cause, il n’obtient pas le même soutien 
que les personnes qui ont perdu un être cher par d’autres causes (Beattie 
et Devitt 2015 ; Friesen 2020). Quatrièmement, il est assez traumatique 
pour les familles et les ami·es de trouver un cadavre après un suicide. Les 
méthodes violentes utilisées pour accomplir un suicide (par exemple : 
lacération, étranglement ou arme à feu) laissent des souvenirs insou-
tenables à celleux qui trouvent le corps d’une personne qu’iels aiment. 
J’insiste sur le fait que toutes ces conséquences négatives, qui constituent des 
fardeaux pour les familles et les ami·es, ne sont pas causées par la personne 
suicidaire ou par le suicide lui-même, mais par l’environnement suicidiste dans 
lequel le suicide est accompli. Si une approche affirmative du suicide était 
adoptée, il n’y aurait plus d’effet de surprise, car les personnes suicidaires 
seraient accompagnées pour discuter de leur mort avec les personnes 
significatives dans leur vie. Le silence et les questions sans réponse dimi-
nueraient probablement, tout comme les sentiments de culpabilité ou de 
honte : les proches auraient eu le temps de parler avec la personne, de lui 
poser des questions, d’exprimer leurs craintes et leurs préoccupations, et 
de montrer leur amour et leur soutien avant que la personne ne les quitte. 
Une approche affirmative du suicide pourrait leur fournir une tranquillité 
d’esprit, sachant qu’iels auront fait tout ce qu’iels pouvaient et auraient 
eu la chance de mener en toute conscience leurs dernières interactions 
avec la personne. Une déstigmatisation totale du suicide (assisté) aiderait 
aussi les proches avec leur processus de deuil. Comme pour les autres 
formes de mort, les personnes en deuil recevraient le soutien qu’elles 
méritent et sentiraient moins qu’elles doivent dissimuler les détails sur 
la mort. Une approche affirmative du suicide avec un soutien au suicide 
assisté empêcherait également la découverte traumatique de cadavres 
mutilés par des coups de feu ou des impacts violents. Finalement, les 



298

Défaire le suicidisme

personnes sachant qu’un être cher est suicidaire, comme c’était le cas 
de la famille de Maier-Clayton (Engelhart 2021), auraient l’occasion de 
lui offrir leur soutien sans craindre des poursuites pénales (Stefan 2016). 
En somme, sans négliger les émotions difficiles que vivent l’entourage 
et les ami·es d’une personne suicidaire, j’argumente qu’une approche 
affirmative du suicide réduirait leur traumatisme au lieu de l’augmenter.

Le quatrième avantage d’une approche affirmative du suicide 
est qu’elle pourrait sauver plus de vies que les mesures de prévention 
actuelles (Baril 2017, 2018, 2020c). Quand je discute de mes travaux, 
cet avantage retient le plus souvent l’intérêt du public, sans doute 
parce qu’il entretient le script suicidiste préventionniste. Je déploie cet 
argument avec précaution, car le but ultime de mon approche affirmative du 
suicide n’est pas de sauver plus de vies. Sauver des vies est un effet secondaire 
bénéfique de l’abandon du script préventionniste, et non son but principal. 
Il est important de souligner que, comme les autres avantages, celui-ci 
reste hypothétique. Il ne saurait en être autrement, étant donné que 
l’approche affirmative du suicide n’a jamais été mise en œuvre dans 
quelque contexte historique ou géographique que ce soit. Néanmoins, 
là où des approches alternatives de la suicidalité ont été tentées, y 
compris celles qui sont, dans une certaine mesure, compatibles avec 
l’approche affirmative du suicide, comme les interventions non coerci-
tives de soutien par les pairs proposées par Trans Lifeline ou le projet 
discharged (chapitre 2), les résultats sont encourageants. Par exemple, 
selon Trans Lifeline (2020, 139) :

Pour beaucoup de membres de notre communauté, les 
idéations suicidaires chroniques sont une réponse à des 
traumatismes et peuvent être gérées. Quand nous validons 
mutuellement nos sentiments, partageons nos expériences 
de vie et parlons honnêtement de la suicidalité et des crises, 
nous rencontrons un taux de succès plus élevé que si la 
personne qui nous a appelé·es sent que sa confiance a été 
trahie par un sauvetage actif non consenti. Chez Trans 
Lifeline, nous voyons les personnes en crise comme des 
êtres humains dotés d’agentivité et de la capacité d’avoir une 
conversation sans besoin d’une intervention non consentie, 
et nous voyons des résultats positifs à cette approche. 

Les perspectives dissidentes comme celles de Trans Lifeline sont souvent 
discréditées ou simplement ignorées par les milieux d’intervention sur le 
suicide. Néanmoins, des voix de plus en plus nombreuses en suicidologie 
critique insistent sur l’importance de ces approches alternatives du 



299

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

suicide et sur leurs résultats potentiellement positifs173. De plus, bien 
que mon approche affirmative du suicide n’appuie pas les lois sur le 
suicide assisté sous leur forme actuelle, je trouve éclairants les résultats 
empiriques issus des pays autorisant l’accès au suicide assisté sur la 
seule base d’une détresse psychologique/émotionnelle. En effet, si 
certaines personnes accomplissent leur suicide assisté après avoir été 
accompagnées et en ayant rempli tous les critères, d’autres retrouvent 
le désir de vivre grâce au processus d’accompagnement. Plusieurs 
clinicien·nes qui offrent le suicide assisté, comme Lieve Thienpont 
(Thienpont et al. 2015), témoignent du fait que beaucoup de gens dont 
le suicide assisté avait été autorisé sur la base d’une souffrance émotion-
nelle ont trouvé le soutien, la compassion et l’aide dont ils avaient besoin 
à travers le processus de préparation à la mort, et que ce processus 
leur a paradoxalement fait changer d’idée (Appel 2007 ; Engelhart 2021 ; 
Friesen 2020 ; Gandsman 2018b ; Stefan 2016). Dans un documentaire 
émouvant, 24 and Ready to Die, Emily, une femme belge de 24 ans qui 
est physiquement en santé mais qui souffre de détresse psychologique, 
raconte comment le soutien de ses ami·es et de sa famille, ainsi que la 
préparation à son suicide assisté, lui ont redonné le désir de continuer 
de vivre au moins pour un certain temps (elle mourra d’euthanasie deux 
ans plus tard). Elle dit : « Sans l’option de l’euthanasie, mes années de 
souffrance auraient été aggravées par une mort macabre et solitaire. Je 
me serais tuée » (The Economist 2015). Emily n’est pas la seule personne 
ayant témoigné du fait que la possibilité d’exprimer son désir de mourir 
et d’être écoutée et respectée dans ce choix l’a finalement aidée à conti-
nuer de vivre. Dans un court métrage de 2017 intitulé I Want to Kill Myself, 
l’artiste et chercheuse Vivek Shraya raconte comment elle a réussi à 
survivre en brisant le silence :

En disant je veux me tuer, je me sentais comme si c’était 
la première fois que je n’étais pas en train de mentir, à 
moi-même ou à toi.
Ou de faire semblant. Pour moi-même ou pour toi.
Dire je veux me tuer a rendu ma douleur explicite.
Dire je veux me tuer aux gens qui m’aiment m’a permis de 
me voir offrir un genre de soin immédiat et spécifique 
dont j’avais désespérément besoin.
Dire je veux me tuer m’a gardée en vie [souligné dans 
l’original].

S’efforcer de déstigmatiser le suicide (assisté) et de le reconnaître comme 
une option viable parmi d’autres pourrait paradoxalement aider les 



300

Défaire le suicidisme

personnes suicidaires à trouver d’autres solutions que le suicide dans 
leur quête exploratoire de la vie et de la mort. En même temps, une 
approche de réduction des risques pourrait permettre à un petit nombre 
de personnes suicidaires qui sont déterminées à mourir d’être accom-
pagnées dans la préparation et l’accomplissement de leur décès. Dans 
tous les cas, mon approche affirmative du suicide insiste sur le fait de 
nouer des relations avec les personnes suicidaires, de les aider et de 
les soutenir dans leur parcours. Une approche affirmative du suicide 
pourrait potentiellement sauver plus de vies que les stratégies de préven-
tion actuelles, qui échouent manifestement à répondre aux besoins des 
personnes suicidaires, qui se suicident sans avoir contacté les services 
de prévention. En somme, cette approche propose une « éthique de la 
vie » avec les personnes suicidaires alors qu’elles prennent leur ultime 
décision.

5.3. Les objections  
potentielles à une approche 

affirmative du suicide 

Ma proposition de combattre le suicidisme et de soutenir les personnes 
suicidaires avec une approche affirmative du suicide, qui implique la 
possibilité d’accompagner les personnes durant leur suicide assisté, 
provoque des réactions et des objections qui ne peuvent pas être disso-
ciées du contexte du biopouvoir, de la biopolitique, du santéisme, du 
sanisme et du suicidisme propres à la société dans laquelle nous vivons. 
Dans cette sous-section, je me penche sur dix objections possibles à une 
approche affirmative du suicide. Ces objections, qui m’ont été partagées 
par des gens qui ont lu/entendu mes idées sur le suicide (assisté) à diverses 
occasions, sont informées aussi bien par des positions intellectuelles et 
politiques que par des affects, des émotions et des craintes « viscérales ». 
Bien que je croie que ces préoccupations sont légitimes, je démontre 
que beaucoup d’entre elles reposent sur des postulats inexaminés, 
des peurs non fondées ou une compréhension trop simpliste de ma 
position. Cette liste d’objections et de réponses que j’offre à celles-ci ne 
prétend pas être exhaustive. Alors que je pourrais en dire beaucoup plus,  
j’espère néanmoins que ces courtes réponses aideront à déconstruire 
certaines de ces craintes et donneront lieu à des conversations sur la 
faisabilité et l’applicabilité de mon approche.



301

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

 ▶ Objection 1 : Pourquoi est-il nécessaire d’offrir du soutien sous la 
forme du suicide assisté alors qu’une personne peut se suicider toute 
seule ?
Une réaction courante que je reçois quand je parle de l’importance d’offrir 
le suicide assisté aux personnes suicidaires est l’argument selon lequel 
rien ne les empêche de se suicider. Autrement dit, les gens peuvent 
décider de mettre fin à leurs jours à tout moment en utilisant les moyens 
qu’ils veulent. Si cela est vrai pour beaucoup de gens, cet argument ne 
tient pas compte de la réalité de certaines personnes handicapées, 
malades, souffrantes ou âgées, qui n’en ont pas la capacité ou n’ont pas 
accès, pour diverses raisons, aux moyens de mettre fin à leurs jours. 
Vivre dans un environnement institutionnel, comme c’est le cas pour 
beaucoup de ces populations, rend très difficile d’accéder à un espace 
privé pour nombre d’activités, comme les relations amoureuses et  
la sexualité. C’est aussi le cas des personnes incarcérées. La même situa-
tion s’applique au suicide : si n’importe qui peut entrer dans votre chambre  
à tout moment, si vous êtes sous la surveillance constante du personnel 
de votre institution, il devient difficile, voire dans certains cas impossible, 
de se suicider.

Hormis les aspects validistes, sanistes et âgistes de cette 
objection, qui ne tient pas compte de certaines des personnes les plus 
marginalisées dans la société, elle est aussi problématique dans son 
individualisation des enjeux sociaux et politiques. Beaucoup d’activistes 
dans les mouvements sociaux, comme ceux de défense des droits des 
personnes handicapées ou de la justice pour toutes les personnes 
handicapées, ou encore les mouvements trans, queers ou antiracistes, 
soutiennent que, si certaines personnes suicidaires veulent mourir, 
elles devraient être laissées à elles-mêmes et ne pas recevoir d’aide 
(Coleman 2010, 2018 ; Thom 2019). En comparaison avec le soutien 
offert aux autres groupes marginalisés dans les mouvements sociaux, 
il semble non seulement contradictoire, mais franchement cruel de 
balayer du revers de la main les moyens pénibles, violents et solitaires 
que certaines personnes dans nos communautés marginalisées sont forcées 
d’utiliser pour mettre fin à leurs jours. 

De plus, comme discuté précédemment, il n’est pas facile de se 
suicider, et un soutien peut être requis. Non seulement il est difficile de 
compléter son suicide, mais des somatechnologies de vie imprègnent 
tous les discours, institutions, pratiques et interventions pour empêcher 
les suicides. Dans une réponse incisive à la question « qui vous empêche 
de vous tuer ? », Susan Stefan (2016, 55) rétorque : « Le gouvernement vous 
en empêche, par le biais de la police, de l’ambulance, des urgences, des 
professionnel·les de la santé mentale, des tribunaux et du dispositif entier 



302

Défaire le suicidisme

de détention et de traitements involontaires dans ce pays. » En somme, 
le système suicidiste et ses mécanismes dissuadent et empêchent les 
gens de se suicider, d’où le besoin de soutenir les personnes suicidaires.

Finalement, il est nécessaire de soutenir le suicide assisté car, 
comme beaucoup d’autres gens, les personnes suicidaires préféreraient 
ne pas mourir seules dans des conditions atroces (Stefan 2016). Des 
études empiriques montrent que, dans les pays où le suicide assisté est 
offert sur la seule base d’une souffrance mentale/émotionnelle, les gens 
croient qu’il serait préférable de mourir dans un environnement soute-
nant que dans des circonstances difficiles et solitaires. Comme l’explique  
Phoebe Friesen (2020, 38), « une analyse qualitative des personnes 
qui demandent l’aide à mourir en Belgique pour cause de souffrance 
psychologique a permis de découvrir que, “même si le suicide était géné-
ralement considéré comme douloureux, horrible et humiliant, il était 
encore vu comme une possibilité par les patient·es dont les demandes 
d’euthanasie ne pouvaient pas être acceptées. Néanmoins, mourir dans 
un environnement accueillant, entouré·e de ses proches, était de loin 
considéré comme la meilleure option [Verhofstadt et al. 2017, 241].” »

 ▶ Objection 2 : N’est-il pas dangereux d’endosser votre approche affir-
mative du suicide en l’absence de preuves sur son efficacité ? 
Une deuxième objection soulevée à travers les années est que mon 
argument selon lequel une approche affirmative du suicide pourrait 
sauver des vies est une pure spéculation qui ne se base pas sur des 
données scientifiques probantes. Ce qui est encore plus inquiétant 
pour certaines personnes est que mon hypothèse selon laquelle une 
approche affirmative du suicide sauverait plus de vies que les straté-
gies actuelles de prévention du suicide est risquée et pourrait même 
mener à plus de décès. Des chercheureuses étudiant les taux de suicide 
en lien avec les réglementations sur le suicide assisté concluent qu’il 
n’existe pas de preuve empirique appuyant l’idée que rendre le suicide 
assisté (ou l’euthanasie, comme iels l’appellent) accessible pour les 
personnes ayant des maladies mentales « sévères » diminuerait les taux 
de suicide (Gorsuch 2006). Le chercheur Theo A. Boer (2017, 6) affirme 
que « le postulat selon lequel l’euthanasie mènera à des taux de suicide 
plus bas n’est pas appuyé par les chiffres ». De plus, les chercheureuses 
Katrine Del Villar, Lindy Willmott et Ben White (2020) concluent que 
beaucoup des cas qu’iels appellent de « mauvaises morts » — c’est-à-dire 
les suicides — auraient eu lieu malgré les lois sur le suicide assisté, 
car beaucoup de gens ne sont pas éligibles selon les critères actuels.  
En somme, les gens se demandent à juste titre comment mon approche 
pourrait ne pas causer plus de dommages si elle était adoptée.



303

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

J’ai trois réponses à cette objection. Premièrement, je n’ai jamais 
prétendu et je ne prétendrai jamais que mon hypothèse selon laquelle 
une approche affirmative du suicide pourrait sauver plus de vies est 
soutenue par des preuves scientifiques. Bien au contraire : à l’instar 
d’autres approches radicales, comme les perspectives abolitionnistes,  
il s’agit d’une approche nouvelle et radicale qui n’a pas encore été mise à 
l’épreuve, et il n’y a aucune manière de savoir ce qui se passerait si elle 
était mise en œuvre. Chose plus importante, comme je l’ai mentionné  
à plusieurs reprises dans cet ouvrage, un objectif central de ce livre 
consiste à dénoncer le suicidisme et la violence que les personnes suici-
daires subissent sous les régimes suicidistes actuels. Mon but premier est 
de chercher un meilleur accompagnement pour les personnes suicidaires,  
et non de sauver des vies. Comme je le mentionnais en introduction, 
lorsque nous faisons face à une transformation aussi radicale, nous 
devons accepter de ne pas savoir d’avance comment les choses se 
dérouleront. Cela fait partie de la dis-épistémologie que les activistes/
chercheureuses abolitionnistes comme Ben-Moshe (2020) nous invitent 
à adopter.

Deuxièmement, décennie après décennie, nous faisons face à 
une triste réalité : aucune initiative ni stratégie ne fonctionne, du moins 
pas avec les personnes qui complètent leur suicide. Personne ne peut nier 
cette réalité. Quand vous essayez à répétition et avec des méthodes 
variées d’obtenir des résultats, mais que vous échouez, vous devez vous 
demander : comment pourrions-nous penser différemment ? Comment 
pourrions-nous adopter des stratégies innovantes qui n’ont jamais été 
tentées ? Autrement dit, nous n’avons pas beaucoup à perdre, car nous 
sommes déjà en train de « perdre » les personnes déterminées à mourir. Je 
préfère demander : qu’avons-nous à gagner ? Quelles possibilités s’ouvri-
raient si nous repensions radicalement notre approche de la suicidalité ?

Troisièmement, la conclusion selon laquelle les lois actuelles sur 
le suicide assisté ne réduisent pas les taux de suicide et ne préviennent 
pas les « mauvaises morts » est tout simplement erronée, car ces lois 
sont spécifiquement conçues pour exclure les personnes suicidaires, 
comme je le démontre dans le chapitre 4. Comment des lois aidant les 
personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou âgées à 
mourir peuvent-elles affecter les taux de suicidalité des personnes suici-
daires ? Nous ne pouvons pas déterminer si des lois sur le suicide assisté 
favoriseraient une diminution des taux de suicide parmi les personnes 
suicidaires tant et aussi longtemps que ces lois continueront d’exclure 
les personnes suicidaires. Il est impossible de confirmer mon hypothèse 
tant et aussi longtemps qu’une approche affirmative du suicide ne sera 
pas mise en œuvre, avec une déstigmatisation et une décriminalisation 



304

Défaire le suicidisme

totale de la suicidalité et un soutien au suicide assisté pour les personnes 
suicidaires. Néanmoins, il est aussi impossible de confirmer qu’une telle 
approche serait inefficace ou dommageable.

 ▶ Objection 3 : Comment peut-on s’assurer que les décisions des per-
sonnes suicidaires sont vraiment autonomes ?
Comme discuté dans les chapitres précédents, certaines personnes qui 
défendent le modèle médical de la suicidalité ou le modèle de santé 
publique, en se basant sur des conceptualisations sanistes de la maladie 
mentale, croient que les personnes suicidaires sont des sujets irrationnels 
et non autonomes. J’ai aussi démontré que la plupart des activistes/
chercheureuses qui adhèrent aux modèles social ou de justice sociale 
de la suicidalité questionnent la compétence des sujets suicidaires, 
croyant que des influences indues venant de relations interpersonnelles 
(comme des pressions familiales) ou des systèmes oppressifs influencent 
la capacité décisionnelle et l’autonomie nécessaire à la prise de décisions 
éclairées174. Autrement dit, peu importe le modèle adopté, les personnes 
suicidaires ne sont pas perçues comme des sujets dotés de l’agentivité et 
de la compétence nécessaires pour prendre des décisions importantes 
sur leur vie et leur mort. J’espère qu’à ce stade, mon utilisation des 
recherches venant des mouvements/champs d’études antipsychiatrie 
et Mad aura convaincu le lectorat que traiter les personnes suicidaires 
comme « folles » et « irrationnelles », en les empêchant d’exercer leur 
autonomie et leur autodétermination, fait partie du système saniste et de 
ses formes insidieuses de violence. Comme nous l’avons vu, l’argument 
de l’irrationalité des personnes suicidaires est parfois même endossé par 
des activistes/chercheureuses des cercles antioppression. Par exemple, 
Kai Cheng Thom (2019, 45) soutient que, si certaines personnes avancent 
comme moi qu’il est validiste/saniste de nier l’autodétermination des 
personnes suicidaires, l’argument pourrait être renversé. Il est validiste 
et saniste de dire que les gens sont toujours rationnels :

Voilà où la facette antivalidiste de l’argument selon lequel il faut 
« soutenir le suicide » s’effondre aussi — il peut être validiste de 
rejeter les motifs qu’une personne avance pour mourir, mais 
il est tout aussi validiste de s’attendre à ce que toute personne 
vivant une crise douloureuse soit capable d’exprimer ou même 
de connaître ses besoins d’une manière parfaitement linéaire et 
logique. Il est validiste de présumer que le simple fait de demander  
le consentement pour intervenir une ou même deux fois serait 
suffisant pour déterminer qu’une personne veut ou a besoin 
d’aide.



305

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

Mon approche affirmative du suicide tient compte des possibles crises 
mentales ou émotionnelles. En effet, il ne serait pas bénéfique pour 
les personnes suicidaires de soutenir leur mort par le suicide assisté si 
elles vivent une crise qui réduit leur capacité de prendre des décisions 
éclairées. Mais ces moments de crise sont temporaires. De plus, le 
processus d’accompagnement que je propose, fondé sur des perspectives 
antivalidistes et antisanistes, écarterait toute décision précipitée et se 
pencherait avec prudence sur les influences des relations personnelles 
et des facteurs systémiques modelant le processus de prise de décision. 
L’accompagnement dans la préparation à un suicide assisté serait néces-
sairement un processus à plusieurs facettes, se déroulant sur plusieurs 
mois, de concert avec une équipe professionnelle et le réseau de soutien 
de la personne.

Des activistes/chercheureuses ont aussi abondamment discuté 
des multiples conceptions de la compétence et de l’autonomie, et de la 
manière dont les déterminants sociaux influencent considérablement 
nos décisions sur notre santé, y compris la décision de rester en vie ou 
de mourir175. J’adopte sans réserve la notion d’autonomie relationnelle, 
par opposition aux conceptions individualistes et libérales de l’autonomie 
qu’avancent plusieurs philosophes, bioéthicien·nes et partisan·es du droit 
à mourir. Je suis aussi conscient des impacts des systèmes d’oppression 
sur les taux de suicide dans les groupes marginalisés. Les chapitres 2 et 3 
documentent le fait qu’on ne saurait conceptualiser le désir de mourir 
sans tenir compte de la violence systémique hétérosexiste, cisgenriste, 
validiste et saniste, et de leurs manifestations sur le plan interpersonnel. 
Mais ce portrait demeure incomplet, comme le démontre ce livre, si 
nous ne tenons pas compte de l’un des systèmes d’oppression centraux 
dans la suicidalité : le suicidisme.

Alors que je suis d’accord qu’il existe des forces sociopo-
litiques — certain·es diraient des « régimes suicidaires » (Button 
2020,  87) — contribuant à la surreprésentation de certains groupes 
marginalisés dans les statistiques sur la suicidalité ou, autrement dit, 
poussant les gens à mourir, un aspect souvent dissimulé, et que ce livre 
révèle, est qu’il existe en même temps des forces ou des somatechno-
logies de vie qui poussent les personnes suicidaires à rester en vie. 
Une analyse véritablement intersectionnelle qui tiendrait compte non 
seulement d’une, de deux ou de trois oppressions liées à la suicidalité, 
mais aussi du suicidisme, dévoilerait un tout autre portrait. Si certains 
éléments affectent la compétence et l’autonomie et influencent les 
personnes suicidaires à vouloir mourir, je soutiens qu’autant de forces 
les poussent simultanément dans la direction contraire. Alors que divers 
-ismes peuvent être intériorisés (par la pression de l’entourage et de la 



306

Défaire le suicidisme

société) et mener à la suicidalité, le suicidisme peut aussi être intériorisé 
et exercé par l’entourage et la société. En somme, les groupes margi
nalisés sont piégés dans une toile complexe de forces nécropolitiques 
et biopolitiques entrelacées. Une conceptualisation relationnelle de 
leur autonomie doit être pensée en relation non seulement à certains 
systèmes d’oppression, comme le cisgenrisme et le validisme, mais aussi 
à d’autres systèmes, comme le suicidisme et la contrainte à la vie. Dans 
nos mouvements sociaux/champs d’études, si nous défendons le droit 
à l’autonomie et à l’autodétermination pour des décisions importantes 
comme les enjeux reproductifs ou les enjeux trans, nous ne saurions 
promouvoir l’autodétermination seulement quand elle correspond avec 
notre vision du monde et jouer les cartes de l’irrationalité, de l’aliénation, 
de l’incapacité et des décisions biaisées quand elle contrarie nos valeurs 
ou nos préférences.

 ▶ Objection 4 : Les groupes marginalisés seraient-ils surreprésentés 
dans les statistiques sur le suicide assisté ? 
Une crainte majeure par rapport aux formes actuelles de suicide assisté, 
basées sur une ontologie suicidiste, validiste, saniste et âgiste, concerne 
la surreprésentation des groupes marginalisés dans les statistiques 
sur le suicide assisté. Alors que je suis d’accord avec la critique selon 
laquelle les lois actuelles sont fondamentalement validistes, sanistes 
et âgistes en ciblant certaines « populations spécifiques », des données 
empiriques montrent que, dans les pays où certaines formes de suicide 
assisté sont autorisées, ce sont surtout les personnes privilégiées qui y 
accèdent (Davis 2013b ; Engelhart 2021 ; Stefan 2016). Dans le contexte 
canadien, certain·es juristes inspiré·es par la pensée féministe ont aussi 
suggéré que, selon les données empiriques, les personnes qui meurent 
par suicide assisté font partie des groupes les plus privilégiés. Par 
exemple, Jocelyn Downie (2020, 25) explique :

Selon une étude récente menée en Ontario, « les bénéfi-
ciaires de l’AMM étaient plus jeunes, avaient des revenus 
plus élevés, avaient significativement moins de chances 
de résider en milieu institutionnel et étaient plus souvent 
marié·es que les personnes défuntes dans la population 
en général, suggérant qu’il est peu plausible que l’AMM 
soit motivée par la vulnérabilité sociale ou économique » 
(Downar et al. 2020). Ceci est conforme à l’expérience des 
autres juridictions permissives, où on a trouvé que l’AMM 
est disproportionnellement utilisée par des personnes 
ayant davantage de pouvoir et de privilèges (Carter 2012, 



307

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

§ 26 ; Truchon 2019, § 452). Une chose que nous ne savons 
pas, même si la philosophie féministe […] nous enjoint à 
nous le demander, est si ces résultats découlent d’obstacles 
dans l’accessibilité pour les populations marginalisées.

Downie n’est pas la seule personne ayant souligné ces obstacles dans 
l’accès au suicide assisté. Comme j’en discute dans le chapitre 4, si 
les groupes les plus marginalisés dans nos sociétés rencontrent des 
barrières systémiques dans l’accès aux soins de santé et aux services 
sociaux, il serait logique que leur accès aux services leur permettant 
de mettre fin à leurs jours soit également compromis. Ces barrières 
peuvent en partie expliquer la surreprésentation des groupes dominants 
dans les statistiques.

D’une façon similaire, certaines personnes pourraient soutenir 
qu’ouvrir les vannes du suicide assisté à tout le monde, comme je le 
propose avec mon approche affirmative du suicide, pourrait potentiel-
lement mener à une surreprésentation des groupes marginalisés dans 
les requêtes de suicide assisté. Après tout, étant donné que plusieurs 
personnes marginalisées luttent avec la suicidalité, si le suicide 
assisté était rendu universellement disponible et que les obstacles 
systémiques (-ismes) étaient combattus pour rendre le suicide assisté 
véritablement accessible, ne devrait-on pas s’attendre à ce que toutes 
les personnes qui veulent mourir parce qu’elles sont maltraitées dans 
notre société demandent d’y accéder ? Ma réponse honnête est que oui, 
c’est une possibilité. À de rares exceptions près, les personnes veulent 
habituellement mourir parce qu’elles sont profondément malheureuses. 
Cet état peut résulter d’une variété de facteurs : la génétique, la maladie 
mentale, les malheurs et les traumatismes personnels, mais aussi — et, je 
le crois, souvent — les facteurs sociaux et politiques. Néanmoins, comme 
je l’ai défendu dans ce livre, nous ne devrions pas établir de hiérarchies 
entre les bonnes et les mauvaises raisons de vouloir mourir. Prendre 
les personnes suicidaires en otage et les garder en vie alors que nous 
menons la révolution n’est ni juste ni éthique. Une personne qui articule 
un désir stable de mourir devrait être soutenue, peu importe la source de 
son désespoir. Cela dit, j’espère sincèrement que mon approche, qui consiste 
à travailler sans relâche sur deux fronts — c’est-à-dire de mettre fin à toutes les 
formes de violence systémique tout en soutenant les personnes suicidaires grâce 
à une approche affirmative du suicide — contribuerait à diminuer le nombre 
de personnes marginalisées voulant mourir parce qu’elles ne disposent pas de 
conditions de vie décentes, ni d’interventions adéquates quant au suicide. En 
ce sens, mon approche répond à la crainte d’une surreprésentation des 
groupes marginalisés dans le suicide assisté car, contrairement à tous 



308

Défaire le suicidisme

les arguments pour le droit à mourir qui se concentrent sur les droits 
individuels mais qui n’ancrent pas leurs analyses dans une approche 
antioppression engagée envers un changement systémique, ma double 
approche tient compte du rôle des facteurs systémiques dans les vies 
des groupes marginalisés en lien avec la suicidalité.

 ▶ Objection  5 : Envoyons-nous un mauvais message aux personnes 
marginalisées et aux personnes suicidaires en leur disant que nous 
appuyons leur suicide assisté ? 
Comme discuté dans le chapitre 3, beaucoup d’activistes/chercheureuses 
du handicap ont avancé que les lois sur le suicide assisté envoient un 
mauvais message aux personnes handicapées, malades ou souffrantes, 
suggérant que leur vie ne vaut pas la peine d’être vécue. Des craintes simi-
laires ont été exprimées par rapport à d’autres groupes et à leurs idéations 
suicidaires. Par exemple, dans un texte autocritique à l’égard des idées 
qu’elle entretenait auparavant au sujet du suicide et qu’elle a publié sur 
les réseaux sociaux, Thom (2019, 43) a exprimé des regrets par rapport au 
fait qu’elle voulait, plus tôt dans sa carrière, déstigmatiser la suicidalité, 
particulièrement dans le cas des communautés marginalisées. Dans des 
sociétés hétérosexistes, cisgenristes, racistes, classistes, validistes ou 
sanistes, qui endossent une culture de la sacrifiabilité pour les groupes 
marginalisés, soutenir leur suicide envoie, dans cette perspective, le 
message néfaste que leurs vies n’auraient aucune valeur. Comme le 
disent les chercheureuses Anita Ho et Joshua S. Norman (2019, 53), « si le  
désespoir d’une personne se fonde en partie sur son contexte socio
historique et économique, il serait moralement pervers de répondre à 
cette souffrance avec compassion en fournissant l’accès à la mort médi-
calement assistée, au lieu de suggérer des conditions de vie meilleures 
et durables. »

Je ne crois pas que mon approche affirmative du suicide envoie 
le message aux groupes marginalisés que leurs vies ne valent pas la 
peine d’être vécues. Bien au contraire : mon approche est centrée sur la 
reconnaissance de la valeur des vies des personnes les plus margina
lisées, du fait que les lois et règlements actuels sur le suicide assisté sont 
violents et catégorisent leurs vies comme n’ayant aucune valeur, et du fait 
qu’une approche antisuicidiste devrait nécessairement se traduire par de 
meilleures conditions de vie pour divers groupes marginalisés, y compris 
pour les personnes suicidaires. Le message envoyé par mon approche 
affirmative du suicide est de renforcer les messages, valeurs et principes 
que les mouvements sociaux envoient aux groupes marginalisés : nous 
voulons écouter ce que vous avez à dire, nous voulons créer des espaces 
plus sûrs pour que vous puissiez partager vos expériences et vos réalités, 



309

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

nous estimons et croyons vos témoignages, nous reconnaissons votre 
expertise à l’égard de votre réalité, nous chérissons votre autonomie 
et votre autodétermination, et nous sommes là pour vous soutenir peu 
importe les décisions que vous prendrez pour vous-mêmes. Le message 
sous-jacent à mon approche affirmative du suicide est que tout devrait 
être fait pour combattre les multiples -ismes auxquels font quotidien
nement face les membres des groupes marginalisés. Néanmoins, si ces 
personnes vivent encore un niveau de détresse trop élevé et qu’elles sont 
trop fatiguées pour continuer de vivre, alors elles ne devraient pas avoir 
à quitter ce monde de la même manière qu’elles ont parfois vécu leur 
vie, c’est-à-dire dans la solitude, le rejet, la stigmatisation, l’absence de 
soutien, l’isolement et la violence. Le message de Défaire le suicidisme 
est que tous les groupes marginalisés comptent et que la même recon
naissance, le même respect et le même soutien devraient aussi être 
accordés aux personnes suicidaires.

 ▶ Objection  6 : N’est-il pas antirévolutionnaire de donner aux per-
sonnes suicidaires un droit à mourir à cause de souffrances causées 
par des violences sociopolitiques ? 
Ce livre montre clairement qu’une logique de la sacrifiabilité des 
personnes qui ne correspondent pas aux normes et structures 
dominantes est à l’œuvre dans nos sociétés. Ainsi, soutenir le suicide 
(assisté) pour ces sujets indésirés représente pour beaucoup la pire 
manifestation de cette culture de la sacrifiabilité. Comme nous le 
rappelle Thom (2019, 45) :

En ce qui concerne les suicides des femmes trans dans 
un système social transmisogyne, je ne crois pas que 
« soutenir l’agentivité du suicide » est une réfutation légi-
time de ce système social. Au contraire, c’est l’expression 
ultime de la culture de la sacrifiabilité, nous permettant 
de déguiser l’inaction face à la souffrance et à la mort de 
masse sous des apparences de compassion et de politique 
radicale. Ce n’est pas radical de « soutenir » la mort des 
femmes trans quand nous nous faisons déjà régulière-
ment assassiner. Ce n’est pas révolutionnaire d’accepter 
tout simplement que la société soit terrible au point que 
les filles trans puissent se tuer.

De façon similaire, tout en louangeant certains aspects de mon cadre 
antisuicidiste et de mon approche affirmative du suicide, Ian Marsh, 
Rachel Winter et Lisa Marzano (2021, 13) concluent néanmoins que mon 



310

Défaire le suicidisme

approche ne mène pas à une « forme authentique de libération » des 
personnes ciblées par les systèmes d’oppression. 

Le problème avec cette objection est que certain·es de ces 
auteurices, qui se penchent, par exemple, principalement sur les enjeux 
trans, présument que je propose de mettre fin au cisgenrisme par le 
suicide assisté des personnes trans. Dans cette perspective, ma position 
peut apparaître assez antirévolutionnaire et mener à cette logique de la 
sacrifiabilité. Cependant, pour combattre l’oppression que subissent les 
personnes trans, nous devons lutter contre le cisgenrisme ainsi que les 
systèmes d’oppression interreliés, comme le sanisme et le suicidisme, 
pour ne nommer que ceux-là. Autrement dit, ma solution pour mettre fin 
aux souffrances des personnes trans n’est pas d’offrir une sortie facile et rapide 
par le suicide assisté. Au contraire, des ressources et de l’énergie doivent être 
consacrées à combattre la violence systémique qu’elles vivent pour diminuer 
la suicidalité dans ces communautés. En même temps, nous devons aussi tenir 
compte du rôle joué par d’autres formes d’oppression, comme le suicidisme, 
qui demeurent invisibles dans la manière dont nous traitons les personnes 
trans suicidaires (et les autres personnes suicidaires). Travailler à éliminer le 
suicidisme implique d’écouter les personnes suicidaires, de ne pas nier 
leur autonomie et leur autodétermination, et de soutenir leurs besoins, 
leurs discours et leurs demandes comme nous tentons de le faire avec 
d’autres groupes marginalisés, sans délégitimer leurs voix sous prétexte 
de leur irrationalité ou de leur aliénation politique.

En somme, les révolutions ne se produisent pas dans le vide. 
L’intersectionnalité nous a enseigné que la révolution ne devrait aban-
donner personne. Vouloir libérer un groupe aux dépens d’un autre n’est 
pas une solution acceptable, et surtout, cela nourrit une idée fausse à 
propos des effets entrecroisés des oppressions. Pour le dire autrement, 
offrir le suicide comme solution pour combattre le cisgenrisme est 
effectivement antirévolutionnaire (et ce n’est pas ce que je propose), mais 
je voudrais dire que prévenir et s’opposer au suicide pour libérer les 
communautés trans est une perspective tout aussi antirévolutionnaire 
et étroite, oubliant les personnes suicidaires, leur oppression et leurs 
besoins. Les luttes de libération des personnes trans (et des autres groupes 
marginalisés) et des personnes suicidaires ne s’excluent pas. 

 ▶ Objection 7 : La médicalisation du suicide assisté ne donne-t-elle 
pas trop de pouvoir au complexe médico-industriel ? 
Une autre objection que je rencontre concerne le fait d’accorder trop 
de pouvoir au complexe médico-industriel dans les diverses formes de 
suicide assisté. Tania Salem (1999) et Thomas F. Tierney (2006, 2010, 2021) 
indiquent avec justesse que les lois sur le suicide assisté consolident la 



311

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

légitimité des médecins et de l’État à déterminer qui devrait être auto-
risé·e à mourir. Ces lois ne donnent pas plus de liberté, d’autonomie ou 
d’autodétermination aux individus, mais seulement l’apparence d’un 
choix qui est hautement régulé par la biopolitique médico-légale dans 
le dispositif du biopouvoir. Comme l’affirme Salem (1999, 24) : 

L’autonomie n’est pas lésée par la répression […], mais 
plutôt par […] la subordination au contrôle médical de 
cet événement [le suicide assisté] et de la personne qui 
formule la demande. Læ « patient·e » est soumis·e à 
une observation, à un examen et à une enquête visant à 
confirmer la « rationalité » et le « caractère volontaire » 
de sa demande. Ainsi, la médicalisation du suicide 
(assisté) met en péril son autonomie, non seulement 
quand sa requête est rejetée pour une raison ou pour 
une autre. Demander à ce·tte patient·e de se soumettre 
à une surveillance médicale est en soi un outrage à 
l’autonomie. 

Je suis d’accord avec les analyses de Salem et Tierney. Je suis parti-
culièrement sensible à cette objection comme je l’ai entendue chez 
des personnes trans au sujet des soins trans, notamment quand elles 
défendent un modèle alternatif de prestation des soins de santé. Le 
complexe médico-industriel agit comme contrôle d’accès [gatekeeper] 
contre les personnes trans, et l’organisation des soins trans par d’autres 
voies, comme les groupes de soutien par les pairs, les organismes 
communautaires et les méthodes d’autogestion, offre souvent des espaces 
beaucoup plus sûrs que le système de santé ou de services sociaux actuel 
pour les transitions des personnes trans et l’exploration de leur identité 
de genre. La même chose serait probablement vraie pour les personnes 
suicidaires si l’on adoptait une approche affirmative du suicide. En ce 
sens, le suicide assisté régulé par l’État et dispensé par le système de 
soins de santé et les services sociaux risque la même cooptation. J’estime 
donc que nous devrions travailler sur plusieurs fronts, comme nous le 
faisons pour la reconnaissance des personnes trans, c’est-à-dire obtenir 
le soutien officiel de l’État et du système médical, en plus d’élaborer nos 
propres réseaux, organismes communautaires et groupes pour mieux 
servir nos communautés. Malheureusement, tout comme les personnes 
trans qui désirent entreprendre une transition médicale trouvent cela 
très difficile, voire impossible, sans le soutien de l’État et du complexe 
médico-industriel, c’est également le cas pour les personnes suicidaires. 
Le savoir-faire et les prescriptions nécessaires à une mort paisible 



312

Défaire le suicidisme

sont dans les mains des médecins. Nous devons donc savoir comment 
naviguer dans ces eaux troubles et insister sur la décentralisation du 
pouvoir médical/psychiatrique pour les personnes qui doivent interagir 
avec le système de santé et les services sociaux pour diverses raisons 
(par exemple : grossesse, transition, suicide assisté ou soins de santé 
en général). En résumé, nous devons nous demander si le problème 
réside dans la médecine elle-même ou dans la manière dont elle est 
pratiquée. Ma réponse est que, si le système médical présente des 
problèmes majeurs, l’objectif ne devrait probablement pas être d’éviter 
entièrement le système médical, mais de repenser la manière dont les 
soins médicaux sont dispensés. 

 ▶ Objection 8 : L’autorisation du suicide assisté sera-t-elle une pente  
glissante menant à plus de décès ? 
L’argument de la pente glissante a été abondamment discuté dans 
les débats sur les formes actuelles de suicide assisté. Je ne répéterai 
pas ces débats étant donné que d’autres auteurices l’ont déjà fait176. 
Dans la même veine, mon approche affirmative du suicide pourrait 
soulever certaines préoccupations relatives à une « romantisation » du 
suicide. Un journaliste m’a déjà demandé : « Votre approche pourrait-
elle présenter la mort comme un processus paisible et sans douleur 
et ainsi augmenter le nombre de décès de personnes qui auraient 
autrement été dissuadées de se suicider par crainte de la douleur et 
d’un suicide “bâclé” ? » Beaucoup de gens pensent que dépathologiser 
et déstigmatiser le suicide est dangereux (par exemple : Hecht 2013). 
Comme le dit Thomas Joiner (2005, 43), « toute analyse qui encourage 
d’une quelconque manière le comportement suicidaire — surtout de 
manière à le romantiser ou à le glorifier, ou à le montrer comme facile et 
normatif — a potentiellement des conséquences négatives pour la santé 
publique ». De plus, les notions de pente glissante et de « contagion » 
sont souvent utilisées pour justifier le fait de contrer plusieurs pratiques 
opposées aux normes et structures dominantes, comme diverses 
pratiques sexuelles ou identités de genre.

J’ai trois réponses à cette préoccupation. Premièrement, si mon 
approche affirmative du suicide déstigmatise le suicide, elle n’en fait pas 
la promotion comme la seule ou la meilleure option, mais le considère 
simplement comme une option parmi d’autres. Comme je l’ai mentionné, 
l’approche affirmative du suicide est affirmative de vie et affirmative de 
mort. Ma proposition ne glorifie pas le suicide, mais endosse plutôt une 
approche de réduction des risques. J’estime que beaucoup de personnes 
suicidaires choisiraient n’importe quelle autre option disponible pour 
éviter le suicide et que la plupart des personnes suicidaires ne sont pas 



313

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

heureuses à l’idée d’accomplir leur suicide, qui représente au contraire 
un dernier recours pour venir à bout de leur désespoir. Ma position est 
pragmatique : si une personne estime que les autres options n’ont pas 
fonctionné, alors le suicide assisté resterait une manière de soulager 
son désespoir/sa détresse après avoir pesé le pour et le contre de cette 
décision. L’approche de réduction des risques que je propose nous 
permettrait d’accompagner la personne suicidaire pour qu’elle prenne 
une décision éclairée, en lui présentant plusieurs options. Cette approche 
réduirait les dommages potentiels vécus par ses proches et elle-même 
si elle décide d’aller de l’avant avec sa décision de mourir.

Deuxièmement, mon approche affirmative du suicide ne présente 
pas la mort comme une option facile. Bien au contraire : l’accompa
gnement que j’envisage dans une perspective affirmative du suicide 
implique une réflexion approfondie et une préparation attentive à la 
mort. Préparer sa mort n’est pas un processus aisé, et voir mon approche 
affirmative du suicide comme une voie facile et rapide est une représen-
tation inexacte de ce processus.

Troisièmement, sans revenir sur les arguments abordés plus tôt 
dans ce chapitre, l’approche affirmative du suicide nous permettrait pour 
la première fois de rejoindre les gens qui considèrent sérieusement la 
possibilité de mourir d’un suicide, et qui, sans cela, resteraient silencieux 
dans l’accomplissement de leurs plans de mort. Au lieu de voir une 
possible augmentation des décès par le suicide (assisté), j’envisage une 
possible diminution de ces décès, car les personnes suicidaires auraient 
pour la première fois la chance d’aller chercher de l’aide, du soutien et 
une forme de connexion plutôt que de compléter leur suicide sans avoir 
discuté de leurs plans. Le soutien dont bénéficieraient les personnes 
suicidaires grâce à ce processus pourrait sauver la vie de beaucoup 
d’entre elles. Et les personnes qui sont déterminées à mourir le feraient 
indépendamment de l’existence de mon approche affirmative du suicide, 
comme le démontrent les statistiques sur le suicide. Je ne crois donc pas 
que mon approche augmenterait le nombre de décès ou provoquerait 
un phénomène de « contagion », bien au contraire. 

 ▶ Objection 9 : N’est-ce pas trop demander aux familles et aux ami·es 
que de soutenir une personne suicidaire dans son suicide assisté ?
De nombreuses personnes m’ont dit qu’elles comprennent et qu’elles 
sont d’accord avec beaucoup de mes arguments, mais qu’elles éprouvent 
un blocage affectif quand il s’agit de potentiellement accepter le suicide 
assisté de leurs proches, de leur partenaire, de leur enfant (à l’âge de 
la majorité) ou de leur ami·e. Je sympathise profondément avec cette 
préoccupation. Si ma partenaire voulait que je l’accompagne dans son 



314

Défaire le suicidisme

suicide assisté, j’aurais beaucoup de mal à la laisser partir. La difficulté de 
laisser partir les gens que nous aimons (que ce soit par la mort, par une 
séparation ou d’autres circonstances de vie) fait partie de tout processus 
de deuil. Je suis d’accord que toute perte, y compris par la mort, est 
terriblement douloureuse. Il est normal d’avoir du mal à accepter la 
mort d’une personne que nous aimons par le suicide, car cela implique 
une perte. Néanmoins, la difficulté de perdre une personne n’est pas 
une raison suffisante pour la forcer à rester dans notre vie (Arcan 2008 ; 
Horncastle 2018). Cet argument s’applique aussi bien aux relations amou-
reuses qu’à la mort. Aimer une personne et vouloir passer le reste de son 
existence avec elle ne nous autorise pas à la forcer à rester avec nous. 
Alors que nous trouverions la situation abusive si une personne forçait 
son·sa partenaire à demeurer dans la relation du simple fait qu’une 
séparation lui causerait de la souffrance, du chagrin, de la douleur, de 
la colère ou un deuil, le système suicidiste fait en sorte qu’il nous semble 
moins problématique de forcer une personne à rester en vie du simple 
fait que nous voulons qu’elle reste dans notre vie.

Une approche affirmative du suicide qui aiderait la famille et les 
ami·es à accompagner une personne dans son suicide assisté engen
drerait des conséquences probablement moins traumatiques à moyen et 
à long terme qu’un suicide inattendu. Comme je l’ai dit précédemment, 
cette approche permettrait au réseau de soutien d’une personne de 
mieux comprendre les raisons d’un suicide (assisté), de soutenir cette 
personne du mieux qu’il peut et d’obtenir un sentiment de clôture plus 
complet grâce à la préparation à la mort. La famille et les ami·es seraient 
aussi moins traumatisé·es s’iels n’avaient pas à découvrir un cadavre 
ayant perdu la vie par des méthodes violentes. Je demande souvent aux 
gens : préféreriez-vous revenir à la maison et trouver votre partenaire 
mort·e sans avoir eu le temps de parler de son désir de mourir, ou 
préféreriez-vous être là pour ellui, écouter les raisons pour lesquelles 
iel veut mourir, lui offrir le soutien, l’aide et l’amour dont iel a besoin et, 
éventuellement, savoir que sa mort n’aura pas été un événement violent, 
mais un moment à la fois profondément triste et plein d’amour que vous 
aurez partagé ensemble ? Quand je me pose cette question, ma réponse 
est claire : je préférerais la deuxième option. Je suis peut-être le seul, 
mais je ne le crois pas.

 ▶ Objection 10 : Et l’espoir ?
L’espoir est probablement le leitmotiv de tous les discours préven-
tionnistes et de toutes les stratégies d’intervention, tous modèles de la 
suicidalité confondus. La contrainte à la vie est partiellement nourrie par 
l’espoir de traitements médicaux miraculeux, comme les antidépresseurs, 



315

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

de nouvelles formes de psychothérapie ou d’une transformation sociopo-
litique globale pour améliorer les vies des personnes marginalisées. Si 
les individus, la santé mentale et les conditions de vie peuvent changer 
et s’améliorer, pourquoi faudrait-il abandonner cet espoir et recourir 
à une solution permanente pour régler des problèmes temporaires ? 
C’est une question que posent beaucoup de personnes dans les campagnes 
de prévention du suicide. Friesen (2020, 37) note que l’espoir est  
probablement l’un des facteurs les plus importants pour distinguer 
le suicide du suicide assisté, le premier étant associé à l’espoir d’une 
amélioration, alors que le second est lié à une condition irrémédiable 
et désespérée. La notion d’espoir est centrale, par exemple, dans le livre 
de Thom. C’est le message clé qu’elle semble vouloir transmettre à ses 
sœurs trans racisées (2019, 142) :

Mais pour l’instant, quelque chose me garde ici : l’espoir, 
je crois, ou peut-être l’amour. Je me demande si l’on peut 
avoir l’espoir ou l’amour sans foi. La foi que les choses 
s’amélioreront, que nous vivrons des vies longues et 
heureuses, qu’une force bénéfique dans l’univers nous 
donnera une meilleure fin ? Je pense que c’est sans doute 
possible. Ce que j’espère, c’est de vivre d’une façon aussi 
brillante que les mères et les sœurs que j’ai rencontrées.

Même si je suis certainement ému par l’appel à l’espoir de Thom et 
même si je reconnais la centralité de l’espoir dans mon travail d’activiste/
chercheur luttant pour un monde où les groupes marginalisés peuvent 
s’épanouir au lieu de survivre, nous ne pouvons pas imposer nos espoirs 
aux autres. Cette règle est particulièrement vraie si, par cette imposition, 
nous forçons ces personnes à faire des choses auxquelles elles n’ont pas 
consenti. Je peux espérer que mon amie Témoin de Jéhovah transgresse 
les règles de sa foi lui interdisant la transfusion sanguine dont elle a besoin 
pour continuer à vivre, mais mon espoir qu’elle choisisse une voie plutôt 
qu’une autre n’est pas une raison suffisante de lui imposer ma volonté. 
Imposer notre volonté, nos espoirs et nos souhaits aux autres est inac-
ceptable, même quand il s’agit de décisions sur les soins de santé qui sont 
une question de vie et de mort. Paradoxalement, si l’on reconnaît dans la 
plupart des pays qu’imposer une transfusion sanguine à mon amie brime-
rait ses droits et valeurs religieuses, le même respect n’est pas accordé à 
la suicidalité ; au contraire, la suicidalité devient une justification pour agir 
contre la volonté et les besoins d’une personne. S’il n’est pas uniquement 
négatif, l’espoir est définitivement une composante des somatechnolo-
gies de vie forçant les sujets suicidaires à rester en vie malgré leur désir 



316

Défaire le suicidisme

de mourir. Et dans ce cas spécifique, l’espoir est probablement l’une des 
incarnations les plus puissantes de l’optimisme cruel, qui préserve « un 
attachement à un objet significativement problématique » (Berlant 2011, 
24) — c’est-à-dire l’espoir d’un meilleur avenir. Avec la promesse de 
meilleurs jours offerte grâce à des cures médicales/psychologiques  
ou sociopolitiques, l’espoir nourrit malheureusement la violence suici-
diste vécue ici et maintenant par les personnes suicidaires.

5.4. La thanatopolitique  
du suicide assisté comme  

éthique de la vie 

Même si Kafer (2013, 2‒3) ne songe pas à la suicidalité quand elle pense la 
futurité crip et la politique queer et crip, le mot handicap, dans le passage 
suivant, pourrait presque, à la lumière de ce que je théorise dans ce livre, 
être remplacé par le terme suicidalité :

Si le handicap est conceptualisé comme une tragédie 
terrible et sans fin, alors tout futur incluant le handicap 
ne peut être qu’un futur à éviter. Un meilleur futur, autre-
ment dit, est celui qui exclut le handicap et les corps 
handicapés ; en effet, c’est l’absence même du handicap 
qui signale ce meilleur futur. La présence du handicap 
signale donc autre chose : un futur qui porte trop de traces 
des maux du présent pour être désirable. Dans cette pers-
pective, un futur qui comprendrait le handicap serait un 
futur dont personne ne veut […]. C’est cette présomption  
d’un consensus, cette croyance que nous désirons 
toustes les mêmes futurs, que j’aborde dans ce livre. […] 
Je soutiens que les décisions sur l’avenir du handicap et 
des personnes handicapées sont des décisions politiques 
et devraient être reconnues et traitées comme telles. Au 
lieu de présumer qu’un « meilleur » futur dépend natu-
rellement et évidemment de l’éradication du handicap, 
nous devons reconnaître que cette perspective est teintée 
par les histoires du validisme et de l’oppression des 
personnes handicapées. […] Ce qu’offre Feminist, Queer, 
Crip est une politique de la futurité crip, une insistance sur 
l’importance de repenser ces futurs imaginés — et donc 
ces présents vécus — différemment. Tout au long de ce 
livre, je m’accroche à l’idée de la politique comme cadre 



317

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

pour réfléchir sérieusement à la manière de se retrouver 
« ailleurs », à d’autres manières d’être qui pourraient être 
plus justes et durables. En imaginant des futurs plus 
accessibles, j’aspire à un ailleurs — et peut-être à un autre 
temps — où le handicap serait compris autrement : comme 
politique, valorisé, intégral [souligné dans l’original].

Comme pour le handicap, la suicidalité « est un futur dont personne 
ne veut », un postulat communément partagé qui s’enracine dans le 
suicidisme et la contrainte à la vie. D’une façon similaire à la manière 
dont Kafer cherche à imaginer une futurité crip177, j’espère que ce livre 
aidera les gens qui le lisent à imaginer une futurité suicidaire. Par futurité 
suicidaire, je veux dire un futur où la suicidalité cesse d’être seulement un 
problème à régler et à guérir, une solution inacceptable, une option hors 
de portée ou l’échec ultime de la vie. Imaginer une futurité suicidaire 
ouvre nos esprits pour concevoir la suicidalité dans toute sa complexité : 
dans sa tristesse, sa laideur et son côté sombre, mais aussi dans ses compo-
santes plus productives et constitutives, pour reprendre une formulation 
foucaldienne. La suicidalité façonne effectivement beaucoup d’entre 
nous et influence nos vies. Elle vit à l’intérieur de nous, nous procurant 
parfois une paix d’esprit et un répit du désespoir que nous vivons. Dans 
le travail de Simone Fullagar (2003, 296), une personne suicidaire ayant 
participé à l’étude de l’autrice parle du suicide comme d’un « lieu » : un 
lieu sûr où l’on se rend par un mécanisme d’adaptation pour trouver 
une sortie de secours mentale et émotionnelle à la cruauté du monde. 
Comme Ann Cvetkovich démontre que la dépression politique peut aussi 
être remplie de joie et d’espoir, la suicidalité peut aussi être remplie de 
joie, d’espoir et de vie. Comme mécanisme d’adaptation pour beaucoup 
de personnes, la suicidalité chronique offre une évasion. Quand nous 
commençons à voir la suicidalité non seulement comme une mauvaise 
chose à éviter, mais comme un phénomène complexe à explorer, nous 
nous permettons d’écouter les témoignages actuellement étouffés ou 
rejetés par les injustices épistémiques suicidistes. Envisager une futurité 
suicidaire n’est pas seulement une bataille politique transitoire pour les 
gens qui mourront d’un suicide (assisté), mais c’est aussi une bataille pour 
beaucoup de personnes suicidaires qui continueront fort probablement 
à vivre. La futurité suicidaire ouvre un espace pour toutes les personnes 
qui réfléchissent à leur attachement à la vie et qui souhaitent un lieu 
social et politique où discuter de ces idées. Quand nous commençons à 
comprendre la suicidalité différemment, comme le propose Kafer pour 
le handicap — c’est-à-dire, comme un phénomène « politique, valorisé [et] 
intégral » à la vie —, nous pouvons voir la pertinence d’une thanatopolitique 



318

Défaire le suicidisme

ou d’une politique de la mort pour les individus suicidaires vivants, 
plutôt que seulement pour ceux qui sont morts ou le seront bientôt.

Au premier abord, la thanatopolitique semble incompatible avec 
une éthique de la vie, et ma notion d’une futurité suicidaire peut sembler 
être un oxymore. Cette interprétation serait correcte si, par exemple, 
j’endossais les théorisations originales de la logique « thanatopolitique » 
sous-jacente à certaines stratégies politiques, comme les camps de la 
mort dont discute Giorgio Agamben (1998), où certaines vies consi
dérées comme non valables (« la vie nue ») sont destinées à mourir. Ici, 
je m’intéresse moins à considérer la notion de thanatopolitique et ses 
conséquences létales telles que décrites par Agamben, un travail qui a 
été fait ailleurs par d’autres chercheureuses, qu’à repenser cette notion 
dans son aspect productif, comme le propose Stuart J. Murray (2006, 2008). 
Pour Murray  (2018, 718), la thanatopolitique et la biopolitique sont 
profondément entrelacées : « La biopolitique cause, mais tolère aussi, 
un certain seuil de mort dans son modus operandi […]. Cette perspective 
devrait remettre en cause les décisions implicites et le fait de cultiver 
clandestinement la mort dans la logique biopolitique, qui détermine et 
distingue les gens qui méritent de vivre, qu’on fera vivre, de ceux à qui 
on permet de mourir. » Utilisant l’exemple des attentats suicides, Murray 
décrit la thanatopolitique comme « à la fois une réponse et une résistance 
au pouvoir biopolitique » (2006, 195 ; souligné dans l’original), car le suicide 
annihile littéralement l’exercice potentiel du biopouvoir ainsi que la 
surveillance, la régulation et le contrôle qu’il exerce sur les sujets. 

Pour moi, la thanatopolitique n’est pas seulement ou principa-
lement une politique visant à accomplir la mort, mais une politique 
proposant de la politiser et de l’historiciser, de même que la tension entre 
le désir de vie et le désir de mort chez certaines personnes. La thanato-
politique n’est pas antithétique aux perspectives affirmatives de vie. Dans 
l’esprit des études queers de la mort (Petricola 2021 ; Radomska, Mehrabi 
et Lykke 2019), qui cherchent à théoriser les aspects sociopolitiques  
de la mort dans une pollinisation croisée entre les études queers et les 
études de la mort (thanatologie), une politique de la mort est celle où 
la mort peut aussi être réclamée et resignifiée. Comme les politiques 
queers ou crips qu’envisagent Kafer et d’autres activistes/chercheureuses, 
la thanatopolitique pourrait devenir un horizon social et politique de 
compréhension de la mort, y compris la mort par le suicide (assisté).  
À la lumière des échecs majeurs du mouvement pour le droit à mourir 
dans sa poursuite d’un programme politique guidé par la justice sociale 
pour les communautés marginalisées, la thanatopolitique que je 
propose est une autre voie ayant le potentiel d’offrir des réflexions et 
un programme politique pour queeriser, transer, cripper et détraquer 



319

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

le droit à mourir et le suicide (assisté). Selon Thomas Szasz (1999, 119), 
« mourir appartient après tout aux vivant·es, pas aux mort·es ». En ce 
sens, la thanatopolitique pourrait constituer une éthique de la vie pour 
toutes les personnes qui théorisent et qui luttent pour la justice dans la 
mort, y compris la justice pour les personnes suicidaires. 

Selon Kafer, ce qui est néfaste pour les personnes handicapées/
crips/détraquées, c’est le manque de futurité et l’imposition d’un seul 
futur potentiel où une partie d’elles-mêmes — leur handicap/folie — est 
éradiquée. La même chose est vraie des autres communautés margi
nalisées, que les normes et structures poussent vers la normalisation et 
l’assimilation dans les systèmes d’intelligibilité dominants. Pour le dire 
autrement, la futurité à laquelle elles rêvent est rendue inaccessible 
et indésirable. En ce qui concerne les personnes trans cherchant des 
soins de santé transaffirmatifs, certain·es auteurices, comme Victoria 
Pitts-Taylor (2019) ou Ruth Pearce (2018), démontrent que cette futurité 
bloquée ou différée catalyse souvent le désespoir et, dans certains cas, 
la suicidalité. Comme l’illustre Pearce (2018, 153), « dans ces exemples, 
un futur anticipé a effectivement été nié, et il n’y a généralement aucune 
indication quant au moment où le temps d’attente continu prendra fin. 
[…] L’expérience d’idéations suicidaires chez les participant·es démontre 
encore davantage l’importance de l’anticipation chez les patient·es trans 
et leurs communautés. Pour les participant·es qui considèrent le suicide, 
la possibilité d’une transition future peut offrir un autre chemin. » Tout 
comme des soins de santé transaffirmatifs peuvent offrir un bien-être 
aux personnes trans, offrir des soins de santé affirmatifs du suicide 
pourrait ouvrir un futur aux personnes suicidaires. Reconnaître qu’une 
partie cruciale des personnes suicidaires — c’est-à-dire leur suicida-
lité — possède un futur qui pourrait exister, être légitimé et choisi grâce 
à une thanatopolitique radicale pourrait paradoxalement aider les 
personnes à cultiver un désir de vivre. Les alliances politiques entre les 
personnes suicidaires réunies autour d’une thanatopolitique cherchant à 
éradiquer le suicidisme et à déconstruire la contrainte à la vie ainsi que 
l’injonction à la vie et à la futurité pourraient aussi représenter une occa-
sion de briser l’isolement que vivent beaucoup de personnes suicidaires.  
En somme, comme c’est le cas de plusieurs personnes trans, s’allier avec 
les membres de leurs communautés et travailler pour un avenir commun 
pourraient soulager l’angoisse importante qui assombrit le désir de vivre 
de certaines personnes suicidaires. Une thanatopolitique ouvrirait toutes 
ces possibilités en termes de futurités suicidaires.



320

Défaire le suicidisme

5.5. Mot de la fin

Alors que le chapitre 4 souligne les limites des discours du droit à 
mourir sur le suicide assisté, le chapitre 5 queerise, transe, crippe et 
détraque le suicide assisté pour proposer une autre possibilité que les 
mouvements actuels pour le droit à mourir et leurs politiques validistes, 
sanistes, âgistes et suicidistes : une thanatopolitique, ou une politique 
de la mort, ancrée dans une approche antioppression et sensible aux 
besoins, aux revendications et aux voix des personnes suicidaires.  
La thanatopolitique à laquelle je songe permet aux futurités suicidaires 
d’exister, ouvrant non seulement un espace où la mort par le suicide 
(assisté) peut advenir, mais aussi un espace où discuter ouvertement et 
honnêtement de ce que signifie le fait de vivre avec un désir de mourir.  
À cet égard, cette thanatopolitique est une politique non seulement 
pour les individus morts ou ceux morts en devenir, mais pour toutes 
les personnes intéressées par la lutte pour la justice sociale en ce qui 
concerne la mort, le suicide et le suicide assisté. En ce sens, cette thanato-
politique représente une éthique de la vie, alors qu’elle vise à réfléchir à la 
mort et au fait de mourir, et devrait s’enraciner dans le modèle queercrip 
du suicide (assisté) que je propose ici, en tant que modèle alternatif à 
ceux qui se fondent principalement sur la prévention et l’éradication de 
la suicidalité. En complexifiant et en repensant nos visions du suicide 
(assisté), le modèle queercrip nous permet d’éviter de penser que les 
approches antioppression et de justice sociale sont antithétiques au 
droit à mourir par le suicide (assisté). Le modèle queercrip est aussi 
au fondement d’une nouvelle approche de la suicidalité : une approche 
affirmative du suicide caractérisée par son focus, entre autres choses, sur 
les voix et les besoins des personnes suicidaires, sur leurs expériences 
vécues, sur leur expertise expérientielle et sur leur autonomie et leur 
autodétermination concernant leurs décisions sur la vie et la mort. Parmi 
les dix principes qui guident mon approche affirmative du suicide, qui 
pourrait être déployée dans de multiples sphères, y compris les soins de 
santé affirmatifs du suicide, figurent l’application à la suicidalité de la 
philosophie de réduction des risques ainsi que l’application au suicide 
assisté du modèle de soins basé sur le consentement éclairé.







323

CONCLUSION

Le sujet suicidaire  
peut-il parler ?  

Les voix des personnes 
suicidaires comme 

microrésistance 

Le jour où j’ai commencé à écrire cette conclusion, mon amie Cassandra178 
m’a appelé de sa voiture. En parlant de son fils dans la vingtaine, elle m’a 
dit : « Vincent vient de trouver Julia morte dans son appartement. Je suis 
en route pour aller le soutenir. » Tout le monde était sous le choc. Julia 
faisait partie de leur famille et, étant un ami proche de Cassandra depuis 
plus de vingt ans, j’avais rencontré Julia à quelques occasions. Quand 
j’ai reparlé à Cassandra la semaine suivante, j’ai appris que Julia avait 
soigneusement préparé sa mort. Elle avait écrit son testament et elle s’était 
organisée pour qu’un courriel soit automatiquement envoyé à Vincent 
le jour après sa mort, avec des informations sur son testament et les 
mots de passe de son ordinateur. Elle avait méticuleusement planifié son 
geste, commandant une bonbonne d’hélium et préparant des lettres et des 
boîtes de souvenirs pour l’ensemble de ses proches, lettres qu’elle a collées 
à l’extérieur de la porte verrouillée de la chambre où elle est morte, seule, 
dans le placard. Elle ne voulait pas que Vincent découvre son corps, alors 
les lettres collées sur la porte agissaient comme un signal d’avertissement. 
Dans les jours précédant sa mort, elle a publié des souvenirs de vie et 
des photos sur Instagram et a appelé des ami·es et des membres de sa 
famille. Même Vincent, qui soupçonnait que Julia mourrait possiblement 
un jour d’un suicide, n’avait pas été informé qu’elle allait mettre ses plans à 
exécution ce jour-là. Dans ses dernières conversations avec tout le monde, 
Julia n’était pas capable de parler de son suicide.

Julia désirait fort probablement ce que beaucoup de gens veulent 
dans leurs derniers moments : parler avec ses êtres chers de ce qu’elle 
avait à l’esprit. Elle avait des messages à partager, comme l’attestent les 
lettres de suicide qu’elle a laissées. Pourtant, elle ne sentait pas qu’elle 
pouvait livrer ces messages alors qu’elle était encore en vie à cause du 
contexte suicidiste dans lequel nous vivons. Si elle avait parlé, ses plans 
auraient échoué. Son désir de mourir aurait été détruit. Elle aurait subi 
plusieurs formes de violence suicidiste. Dire « je veux mourir et je le 
ferai » aurait mené à une hospitalisation involontaire, à des contraintes 



324

Défaire le suicidisme

physiques, à des traitements forcés, à l’atteinte de ses droits et à la délégi
timation de son désir de mort, de son agentivité et de sa voix. Comme les 
subalternes qui, nous rappelle Gayatri Chakravorty Spivak, ne peuvent 
pas parler ou être entendu·es sous le colonialisme et l’impérialisme, 
Julia — qui était opprimée sans être subalterne — ne pouvait pas parler 
de sa vérité. La seule manière de livrer son message était par son suicide 
et les témoignages dans ses lettres, son journal intime et les instructions 
dans son testament, qu’elle a laissés derrière elle.

En parlant avec Cassandra, je me sentais enragé et profondément 
triste. J’étais en colère et j’avais le cœur brisé, non seulement parce que 
Julia, une personne merveilleuse, avait quitté ce monde, mais parce 
qu’elle avait dû le faire d’une manière tellement violente et solitaire. 
Cette expérience faisait écho à mes pires craintes et préoccupations 
sur le suicide. J’ai dit à Cassandra : « Je ne peux pas croire qu’elle a dû 
préparer tout cela elle-même, dissimuler ce qui était le plus important 
pour elle dans toutes ses dernières conversations et qu’elle a dû mourir 
seule179. » Je sentais la douleur de Julia. Sa solitude. Son désespoir. Sa rage 
d’être forcée de traverser ces épreuves toute seule. Comme beaucoup 
des personnes suicidaires avec lesquelles Susan Stefan (2016) s’est entre-
tenue, qui avaient dû mentir pour échapper à des formes d’hospitalisation 
involontaire et de détention, Julia a aussi dû mentir et dire aux gens ce 
qu’ils voulaient entendre, juste pour s’assurer qu’elle pourrait mener à 
bien son plan. Julia a dû se censurer pour éviter les formes généralisées 
d’invalidation, car tout le monde autour d’elle aurait eu l’autorité de 
décider ce qui était le mieux pour elle dans un tel contexte. Son autorité 
et son agentivité épistémiques auraient été niées et invalidées sur la 
base de sa suicidalité. Comme je l’ai articulé tout au long de ce livre au 
sujet des personnes suicidaires en général, elle a été réduite au silence.

Je me suis senti réduit au silence d’innombrables fois au sujet de 
ma propre suicidalité et de mes discours sur le suicide (assisté). Même 
dans le processus de publication de ce manuscrit, je me suis senti réduit 
au silence. En effet, certain·es chercheureuses et des personnes dans 
l’industrie de l’édition, qui font habituellement preuve d’ouverture 
vis-à-vis de travaux novateurs sur d’autres sujets, ont exprimé des préoc-
cupations quant à la nature controversée de mes arguments. Je souligne 
ces réactions car elles racontent une histoire commune lorsqu’il s’agit 
de travaux qui critiquent les épistémologies dominantes. Un tel travail 
critique est souvent écarté, considéré comme non universitaire ou, pire, 
ignoré ou rejeté précisément parce qu’il trouble les manières dominantes 
de penser, même chez les personnes radicales et progressistes. Comme 
nous le rappelle Patricia Hill Collins (2000, 386), « les universitaires, 
les éditeurs et d’autres experts représentent des intérêts spécifiques ».  



325

Conclusion

Dans sa théorisation de l’épistémologie féministe Noire, Hill Collins 
illustre la manière dont le savoir et les « processus de validation du 
savoir » (397) sont contrôlés par des personnes qui occupent des positions 
dominantes, comme les hommes blancs. La même chose peut être dite des 
personnes non suicidaires, qui dominent le monde éditorial, les travaux 
universitaires, les mouvements sociaux et le domaine de l’intervention. 
Les discours comme le mien, qui remettent en question non seulement 
les conceptualisations dominantes du suicide promues par le modèle 
médical de la suicidalité, mais aussi celles produites par les modèles 
social et de justice sociale de la suicidalité, sont discrédités, mécrus et 
réduits au silence. Hill Collins (2000, 411) dit que « l’existence d’un point 
de vue situé autodéfini des femmes Noires qui utilise une épistémologie 
féministe Noire remet en cause le contenu de ce qui est actuellement 
tenu pour vrai et le processus même par lequel cette vérité a été établie ». 
J’espère que le point de vue épistémologique suicidaire avancé dans 
ce livre remette en cause le savoir actuel sur le suicide (assisté) et les 
manières dont il est créé et contrôlé par le personnel médical et les 
universitaires ayant des conceptions individualistes et pathologisantes du 
suicide. J’espère également que ce livre remette en question les discours 
de certain·es partisan·es du modèle de justice sociale de la suicidalité, 
qu’il s’agisse de suicidologues critiques ou d’activistes/chercheureuses 
queers/trans/du handicap/crips/Mad, comme il est discuté dans les 
chapitres 1, 2 et 3. J’espère aussi que ce livre remette en question les 
discours des partisan·es du droit à mourir, dont je traite dans le chapitre 4. 
En effet, malgré leurs différences radicales, tous ces discours sur le suicide 
(assisté) représentent des somatechnologies de vie visant à construire et 
à préserver les vies des sujets suicidaires. Comme je l’ai montré tout au 
long de ce livre, certains discours radicaux et alternatifs, surtout dans les 
cercles trans et de suicidologie critique, ont commencé à questionner les 
effets délétères du script suicidiste préventionniste cherchant à sauver 
des vies à tout prix. Cependant, malgré ces critiques croissantes, je n’ai 
pour l’instant jamais entendu, lu ou rencontré, même chez ces activistes, 
chercheureuses et organisations, un soutien au suicide assisté pour les 
personnes suicidaires, comme je le propose dans le chapitre 5 à travers 
mon modèle queercrip du suicide (assisté) et mon approche affirmative 
du suicide. Dans des discussions informelles, plusieurs personnes m’ont 
confié en privé qu’elles étaient d’accord avec ma vision. Est-ce que ces 
personnes sont réduites au silence dans les cercles universitaires et 
activistes ? Affirmer une position comme la mienne pourrait-il miner 
leur crédibilité, leur légitimité, leurs relations avec leurs collègues, leur 
réputation ou leur carrière ? Pensent-elles qu’il serait trop controversé 
d’exprimer des idées telles que celles que j’endosse dans ce livre ?



326

Défaire le suicidisme

Comme je l’ai montré dans le chapitre 3, une majorité d’activistes/
chercheureuses dans les études du handicap/crips/Mad s’opposent 
farouchement au suicide assisté. Par exemple, les modifications à la 
loi sur l’Aide médicale à mourir (AMM) au Canada en 2021 ayant retiré 
l’exigence d’une mort raisonnablement prévisible ont permis à diverses 
personnes handicapées, malades ou souffrantes qui ne sont pas en fin 
de vie d’accéder à l’AMM. Avant les révisions officielles de l’AMM avec le 
projet de loi C-7, des activistes/chercheureuses du handicap/crips/Mad 
ont tenté de repousser son expansion. Un webinaire tenu en février 2021 
intitulé « Death by Coercion: A Panel on the Impacts of Changes to 
Medical Assistance in Dying (MAID) on Black Indigenous Queer Sick 
and Poor Communities », organisé par plusieurs organisations clés de 
défense des droits des personnes handicapées au Canada et mettant 
en avant des activistes pour la justice pour toutes les personnes handi
capées, a véhiculé une forte opposition à l’AMM et à toute modification 
potentielle de cette dernière. Même si je suis d’accord avec beaucoup 
des arguments des panélistes et même si je confirme que l’AMM se 
fonde sur une logique de la sacrifiabilité des personnes socialement 
marginalisées (chapitre 4), j’ai senti, en tant que personne suicidaire, qu’il 
y avait un manque de discussion de l’usage potentiel de l’AMM par les 
personnes suicidaires. Il n’a pas non plus été question des obstacles, de la 
discrimination et de la violence que subissent les personnes suicidaires. 
La seule personne sur le panel qui était en faveur des révisions à la loi a 
accepté de participer de manière anonyme. Cette personne handicapée 
ne se sentait clairement pas en lieu sûr pour exprimer ses opinions 
parmi des activistes du handicap. En tant qu’homme trans handicapé, 
je sais que je ne me sentais pas assez à l’aise pour partager mes idées 
durant la période de questions et réponses (pas à cause des panélistes, 
mais à cause de la position dominante contre l’AMM dans les cercles 
handicapés), et je ne me sens pas à l’aise de m’exprimer sur ce sujet dans 
de nombreux cercles antioppression. Au moment de réviser ce livre pour 
son éventuelle publication, je crains les contrecoups qui pourraient venir 
de mes propres communautés et de certain·es activistes/chercheureuses 
queers, trans et du handicap/crips/Mad, qui pourraient refuser de même 
considérer la possibilité de discuter de potentielles formes d’assistance 
quand il est question de suicidalité, associant automatiquement le suicide 
assisté à une approbation de la culture de la sacrifiabilité.

Je veux être très clair et réitérer ici, comme je l’ai fait tout au 
long de ce livre et dans mes travaux antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020a, 
2020c, 2022), que les lois actuelles sur le suicide assisté, y compris l’AMM, 
se fondent sur le validisme, le sanisme, l’âgisme et le suicidisme, entre 
autres -ismes. Idéalement, ces lois seraient éliminées et remplacées par 



327

Conclusion

des politiques et des lois sur le suicide assisté offrant un soutien aux 
personnes qui veulent mourir, y compris les personnes suicidaires, 
indépendamment de leur statut de santé. Je soutiens des perspectives 
abolitionnistes et révolutionnaires, et je propose que les lois actuelles 
soient démantelées plutôt que réformées de sorte à inclure diverses 
catégories de personnes sur la base d’une logique de la sacrifiabilité. 
Pour être cohérentes, de telles perspectives ne devraient pas chercher 
à réformer l’AMM, une loi fondamentalement violente. L’exemple du 
mouvement antipsychiatrie permet de mieux comprendre la position 
abolitionniste. Des auteurices/activistes comme Bonnie Burstow ont 
montré que, si nous pouvons comprendre le désir qu’ont certaines 
communautés marginalisées de réformer le système psychiatrique pour 
améliorer les services et diminuer l’impact du racisme, du cisgenrisme et 
d’autres oppressions dans les milieux psychiatriques, ces initiatives réfor-
mistes n’ont pas mené à abolir la psychiatrie. Burstow (2014, 49) conclut 
que « ces campagnes pour des services [plus inclusifs et équitables] ne 
sont pas compatibles avec l’abolition de la psychiatrie et pourraient être 
vues comme dangereuses pour les communautés concernées ». Dans 
un monde idéal, je condamnerais simplement, dans l’esprit de Burstow, 
tout type de réforme de l’AMM. Dans le monde idéal que j’envisage, où le 
modèle queercrip du suicide (assisté) et l’approche affirmative du suicide 
seraient adoptées (chapitre 5), les lois validistes, sanistes, âgistes et 
suicidistes actuelles sur le suicide assisté seraient abolies, et de nouvelles 
lois et prestations de suicide assisté seraient offertes à tout le monde, 
y compris aux personnes suicidaires. Mais nous ne vivons pas dans un 
monde idéal. Et surtout, les débats sur la mise en œuvre des perspectives 
abolitionnistes continuent. Liat Ben-Moshe (2013, 139) nous rappelle que 
certaines personnes « suggèrent de conceptualiser le but à long terme 
de l’abolition des prisons comme une chaîne pour des campagnes plus 
courtes visant des enjeux spécifiques — comme la déjudiciarisation, 
les programmes de restitution ou le placement communautaire. Cet 
usage stratégique de l’abolition et de la réforme peut aussi s’appliquer au 
contexte de l’abolition de la détention psychiatrique et des traitements 
médicaux forcés […]. » Suivant Angela Y. Davis, Ben-Moshe (2013, 139) 
donne des exemples de stratégies et d’actions qui pourraient à première 
vue être interprétées comme réformistes, mais qui sont compatibles avec 
le but à long terme de l’abolition : « Par exemple, lutter pour des soins de 
santé pour les détenu·es est une proposition que les activistes devraient 
appuyer comme faisant partie intégrante des stratégies abolitionnistes et 
décarcérales. » Je soutiens que la même chose est vraie de l’incarcération 
des personnes suicidaires, du suicidisme et de l’AMM. Il est peu probable 
que l’AMM soit abolie dans quelques années (ou décennies), et ce n’est 



328

Défaire le suicidisme

pas demain que des soins de santé affirmatifs du suicide seront mis en 
place. Pendant ce temps, les personnes suicidaires sont laissées à elles-
mêmes. Comme les détenu·es auront encore besoin de soins de santé 
jusqu’à l’abolition des prisons, les personnes suicidaires auront besoin 
de soins de santé et de soutien jusqu’à ce que mon modèle queercrip du 
suicide (assisté) et mon approche affirmative du suicide soient adoptés. 
Ainsi, dans le monde actuel, qui est imparfait, une réforme des lois sur 
le suicide assisté visant à inclure les personnes vivant avec une maladie 
non terminale, comme les maladies mentales, bien que problématique 
dans une perspective abolitionniste à long terme, serait probablement 
une des « meilleures » options à court terme pour beaucoup de personnes 
suicidaires. C’est pour ces raisons que j’adopte une posture pragmatique 
dans laquelle je défends simultanément l’objectif de l’abolition des lois 
sur le suicide assisté, qui se basent sur une logique de la sacrifiabilité 
des personnes handicapées, malades, souffrantes ou âgées, et l’objectif 
d’un meilleur accès aux services existants de suicide assisté pour les 
personnes suicidaires. Autrement dit, nous pouvons travailler à déman-
teler ces lois violentes sur le long terme, tout en soutenant les personnes 
suicidaires à court terme, pendant que la révolution se déroule.

Je crois qu’un programme strictement abolitionniste au regard de 
l’AMM, excluant tout recours stratégique aux lois actuelles pour offrir un 
soutien aux personnes suicidaires, ne constitue pas une réponse responsable 
vis-à-vis des personnes suicidaires. Les objectifs révolutionnaires/aboli-
tionnistes et les stratégies pragmatiques dans l’ici et maintenant ne sont 
pas antithétiques ou mutuellement exclusifs. En effet, nous pouvons 
travailler à l’abolition éventuelle de la psychiatrie, des prisons et des lois 
sur le suicide assisté tout en cherchant simultanément, ici et maintenant, 
à améliorer les services psychiatriques pour les groupes marginalisés, 
à obtenir de meilleures conditions d’incarcération pour les détenu·es 
(comme l’accès aux soins de santé) et à rendre plus inclusives les lois sur 
le suicide assisté pour les personnes suicidaires. En d’autres mots, s’il est 
crucial de déterrer les racines outrageusement validistes, sanistes, âgistes 
et suicidistes des lois sur le suicide assisté dans divers pays et de travailler 
à leur abolition, nous pouvons aussi temporairement transformer ces lois 
pour qu’elles soient moins dommageables pour les groupes marginalisés, 
y compris les personnes suicidaires. Quand je songe à la possibilité 
que l’AMM au Canada soit étendue aux personnes dont la requête se 
base uniquement sur la souffrance mentale (dont l’exclusion dans la loi 
actuelle devrait être réévaluée en 2027), je ne peux m’empêcher de penser 
que même si elle est injuste, violente et problématique, comme je l’ai 
montré dans le chapitre 4, l’extension de la loi aux personnes vivant avec 
des maladies mentales serait néanmoins un gain pour des gens comme 



329

Conclusion

moi, qui veulent potentiellement mourir d’un suicide, mais pas d’une 
manière violente et solitaire. En effet, même si elle est profondément 
imparfaite, la potentielle inclusion future des personnes vivant avec 
des maladies mentales dans l’AMM offrirait néanmoins un processus de 
mort plus humain pour certaines personnes. Lentement mais sûrement, 
l’expansion des critères de l’AMM pour inclure les individus suicidaires 
pourrait radicalement changer la manière dont ils interagissent avec les 
services d’intervention, le système de santé et même leur entourage et 
leurs ami·es. Ce type de changements graduels pourrait paver la voie à 
une abolition totale de l’AMM et à l’adoption d’une approche affirmative 
du suicide.

La situation de Julia aurait pu être différente si une approche 
et des soins de santé affirmatifs du suicide avaient été disponibles. Elle 
aurait pu contacter ces services pour l’aider à préparer sa mort. Cette 
préparation lui aurait permis de se connecter avec ses proches pour les 
informer qu’elle planifiait de quitter ce monde, afin que son entourage et 
le personnel de santé puissent l’accompagner dans ses réflexions et dans 
son passage de la vie à la mort. Grâce à ce processus de soin bienveillant, 
elle aurait peut-être pu établir une connexion avec ses proches d’une 
manière transformative, ce qui aurait pu lui donner le désir de continuer 
à vivre, comme le raconte Vivek Shraya (2017) dans I Want to Kill Myself. 
Cependant, même si Julia avait fini par choisir de mourir d’un suicide 
assisté, elle n’aurait au moins pas été obligée de mourir violemment. 
Elle aurait été entourée d’amour. Elle aurait pu parler avec ses êtres 
chers et ce processus leur aurait épargné la tâche atroce de trouver son 
cadavre de même qu’un processus de deuil complexe marqué par toutes 
les questions qu’on se pose quand une personne se suicide sans qu’on ait 
eu la chance de lui parler : Pourquoi ? Aurais-je pu faire quelque chose 
pour mieux la soutenir avant qu’elle meure ? 

Dans l’esprit des chercheureuses qui insistent sur l’importance 
d’une épistémologie de la résistance, sur la résistance épistémique et sur 
les formes de microrésistance (Medina 2012; Mills 2014 ; Tuana 2017), 
ainsi que des auteurices qui reconnaissent que, malgré leurs défauts 
majeurs, certaines stratégies réformistes peuvent parfois améliorer la 
vie quotidienne des membres des groupes marginalisés (Dolmage 2017 ; 
Price 2011), je crois que nous devons nous engager dans une micro-
résistance contre les somatechnologies de vie décrites dans ce livre. 
Les lois sur le suicide assisté, comme l’AMM, et leur logique du retrofit 
consistant à étendre le droit à mourir à certaines « populations spéci-
fiques », resteront toujours hantées par le fait qu’elles sont inaccessibles 
aux personnes qui en ont le plus besoin, comme je l’explique dans le 
chapitre 4. Cependant, cette inaccessibilité ne signifie pas que ces lois 



330

Défaire le suicidisme

actuelles ne peuvent pas être utilisées pour améliorer la vie et la mort 
des personnes suicidaires. Comme le souligne Margaret Price (2011, 86) 
dans ses travaux sur le handicap et l’accessibilité, ce qu’elle appelle les 
« microrébellions » ont parfois plus à offrir que les initiatives révolution-
naires qui « ne sont pas très utiles pour la survie au jour le jour ». Cette 
approche pourrait aussi s’appliquer aux lois sur le suicide assisté dans 
divers pays, y compris au Canada. Pour la survie quotidienne et la mort 
des personnes suicidaires, des microchangements à la législation actuelle 
sur le suicide assisté pourraient représenter une option viable à court et 
à moyen terme alors que nous continuons, à long terme, à démanteler 
les systèmes oppressifs sous-jacents à ces lois à travers différentes autres 
formes de microrésistance et de visions révolutionnaires/abolitionnistes 
concertées. Les petits changements par échelons produits par la micro-
résistance pourraient trans-figurer ces lois et éventuellement les vider de 
leur logique validiste, saniste, âgiste et suicidiste. En somme, bien que la 
thanatopolitique pragmatique que je propose dans le chapitre 5 cherche 
à révolutionner la manière dont nous conceptualisons le suicide (assisté), 
elle doit aussi rester sensible au besoin qu’éprouvent plusieurs personnes 
de mobiliser les outils actuellement disponibles pour atteindre leurs 
fins, particulièrement quand cette fin est la fin. Comme nous le rappelle 
José Medina (2012, 2017), si les microrésistances ne sont pas suffisantes 
pour combattre l’oppression systémique, elles peuvent certainement 
jouer un rôle crucial dans les nombreuses stratégies qui sont utilisées 
comme riposte aux idéologies et structures racistes. La même chose est 
vraie des idéologies et structures suicidistes. Prises ensemble, toutes les 
formes de microrésistance pourraient mener à des transformations plus 
larges et profondes.

Les formes de microrésistance et les voix dissidentes des 
personnes suicidaires, comme la mienne et les autres que présente 
Défaire le suicidisme, pourraient être considérées comme des outils de 
« désobéissance épistémique » permettant de déconstruire l’oppression 
épistémique suicidiste, pour reprendre une expression mobilisée par 
Medina (2012). Les lettres et les notes de suicide, comme celles de Julia, 
constituent également des micropratiques de résistance et des microré-
bellions proposant des visions alternatives à celles dominées par le script 
suicidiste préventionniste. Comme le soulignent judicieusement les 
chercheureuses Isabelle Perreault (Perreault, Corriveau et Cauchie 2016) 
et Patrice Corriveau (Corriveau et al. 2016 ; Corriveau et al. 2021), ces 
messages ont beaucoup à nous apprendre et remettent en question nos 
conceptions du suicide. Mon invitation, dans ce livre, à créer un nouveau 
mouvement social, soit le mouvement antisuicidiste, s’appuie sur les 
travaux importants de ces chercheureuses qui se penchent sur les voix 



331

Conclusion

des personnes suicidaires, et elle les prolonge en tentant de donner une 
visibilité à leurs voix alors que les auteurices de ces potentielles lettres et 
notes de suicide sont toujours en vie. En effet, les personnes suicidaires 
ont des messages cruciaux à transmettre, qui pourraient transformer les 
discours et les interventions sur le suicide (assisté). Mais elles ne peuvent 
pas parler, ou si elles le font, leurs voix sont étouffées. Plus précisément, 
leurs messages ne sont pas entendus sauf à partir d’un script suicidiste 
préventionniste. Tout comme l’ont montré des chercheureuses en études 
critiques de la race comme Charles W. Mills (1997) et José Medina (2012) 
par rapport au racisme, les groupes au pouvoir adoptent une ignorance 
volontaire pour éviter de troubler les conceptions raciales dominantes. 
Les personnes non suicidaires qui refusent de reconnaître l’agentivité 
des personnes suicidaires et qui rejettent leurs discours sur la vie et la 
mort exercent des formes d’ignorance volontaire au sujet de la contrainte 
à la vie ainsi que de l’injonction à la vie et à la futurité. Comme je l’ai 
démontré tout au long de cet ouvrage, le désir de mourir ne peut pas 
être entendu pour ce qu’il est : il ne peut être perçu qu’à travers la même 
logique de la prévention qui cherche à l’empêcher. Permettre l’émergence 
d’espaces plus sûrs où parler du désir de mourir en utilisant un modèle 
queercrip du suicide (assisté) constitue ainsi une forme d’« activisme 
épistémique » (Hamraie 2017, 132) résistant aux imaginaires dominants 
sur la suicidalité. Cela ouvre la possibilité de l’émergence de « commu-
nautés épistémiques » (Tuana 2017, 130) suicidaires et vise à refuser 
aux mouvements sociaux le droit de différer, au nom de l’espoir et de 
la futurité, l’offre de soutien et d’aide dont les personnes suicidaires ont 
besoin ici et maintenant. 

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide (assisté) peut 
nous aider non seulement à s’affranchir des récits médicaux dominants 
qui considèrent la suicidalité comme un problème individuel à guérir, 
mais aussi de certains récits dominants plus récents dans les cercles 
queers, trans, du handicap/crips/Mad et dans la suicidologie critique, qui 
interprètent la suicidalité uniquement à travers le prisme de l’aliénation, 
de l’oppression, de la mutilation, de la destruction ou de la violence 
systémique tournée contre soi-même. Kai Cheng Thom estime que c’est 
une compréhension déformée de l’amour qui nous entraîne à ne pas 
faire tout ce qui est en notre pouvoir pour empêcher les suicides dans 
nos communautés marginalisées. Selon Thom (2019, 43 ; souligné dans 
l’original), « l’idée que nous devrions soutenir les décisions de mourir 
des femmes trans — autrement dit, les laisser mourir — vient des manières 
dont nous comprenons et ressentons l’amour ». Thom croit que nous 
devons continuer à tendre la main aux personnes suicidaires et à nous 
battre pour améliorer leurs conditions de vie, même quand elles disent ne 



332

Défaire le suicidisme

pas vouloir notre aide (45). Je suis entièrement d’accord avec Thom quand 
elle dit que nous devons tout tenter pour mettre fin aux oppressions qui 
rendent les gens suicidaires en premier lieu. Je suis aussi d’accord pour 
dire que notre position sur le suicide (assisté) dépend de la manière 
dont nous définissons l’amour, le soutien et le soin [care], mais je suis en 
désaccord avec la manière dont elle définit ces termes. Thom estime 
que le geste de soin, de soutien et d’amour ultime est d’empêcher une 
personne de se suicider, même si elle a exprimé ce souhait à répétition 
et même si elle y a sérieusement réfléchi en explorant toutes les options. 
Thom affirme clairement qu’il ne faudrait offrir aucune forme de soutien 
qui appuierait la décision de mourir d’une personne suicidaire. 

En plus de faire tout ce qui est en notre pouvoir pour transformer 
notre monde pour qu’il soit plus accueillant et vivable pour tous les 
groupes marginalisés, qu’adviendrait-il si le geste ultime de soin, de 
soutien et d’amour consistait à accepter qu’une personne ne veuille 
plus vivre pour diverses raisons, ou ne puisse plus vivre, ou ne vivra 
plus, comme l’a décidé Julia ? Et si aimer une personne signifiait de 
l’accompagner dans ce processus de prise de décision complexe et délicat 
concernant la vie et la mort, de l’aider à se préparer à ce passage effrayant 
et de prendre soin d’elle durant ce processus, même si cette décision 
nous déchire le cœur et nous laisse avec un espace vide rempli de ses 
souvenirs ? Et si aimer une personne signifiait parfois d’accepter qu’elle 
doive nous quitter et quitter ce monde ?

Pour moi et pour beaucoup de personnes suicidaires que je 
connais (ainsi que les personnes suicidaires citées dans ce livre et celles 
qui ont partagé leurs réflexions avec moi au fil des ans), le soin, le soutien 
et l’amour impliquent d’accepter nos décisions de quitter ce monde et la 
souffrance que nous vivons. Nous ne sommes pas des personnes dupes, 
naïves, aliénées ou délirantes. Il n’y a pas de bonnes ou de mauvaises 
raisons de vouloir mourir : il y a simplement des raisons, une multitude 
de raisons, toutes valables, légitimes et pertinentes, dans la mesure où 
elles ont été conscientisées et considérées sous différents angles pour 
prendre une décision vraiment éclairée sur la mort. Voilà précisément 
où les approches actuelles du suicide (assisté) échouent à répondre aux 
besoins des personnes suicidaires : il n’existe aucun espace où avoir 
des conversations honnêtes sur le suicide et discuter, à de multiples 
occasions et avec diverses personnes, de la décision fatale que nous 
nous apprêtons à prendre. Quand les personnes ne peuvent pas demander 
de l’aide, elles sont privées de l’option de prendre une décision véritablement 
éclairée. Selon ma définition, ce déni ne constitue pas du soin, du soutien ou de 
l’amour. En tant que personne suicidaire, mon espoir n’est pas seulement 
de trouver une solution médicale ou sociopolitique miracle pour guérir 



333

Conclusion

ma suicidalité, mais aussi d’être capable d’articuler mes pensées devant 
des gens ouverts d’esprit et de voir des changements concrets dans les 
interventions, les politiques publiques, les lois, les institutions et les 
représentations du suicide pour qu’elles reflètent mieux ma réalité, mes 
besoins et mes revendications.

J’ai souvent pensé et exprimé à quelques personnes qui partagent 
mes perspectives sur le suicide que je mourrai fort probablement d’un 
suicide un jour. J’espère seulement que lorsque ce jour viendra, je ne 
serai pas seul dans mon placard comme Julia, n’ayant pas eu l’occasion de 
dire au revoir aux personnes que j’aime. J’espère que les personnes que 
j’aime et qui m’aiment seront là pour m’appuyer dans ma décision, pour 
me soutenir physiquement et émotionnellement dans le moment le plus 
effrayant de ma vie et pour m’accompagner jusqu’à mon dernier souffle. 
Cette acceptation profonde de mon départ et leur accompagnement 
tout au long de ce processus symboliseraient, pour moi, la puissance 
de l’amour. Mais pour qu’elles puissent le faire, une reconceptualisation 
radicale du suicide (assisté) et des soins offerts aux personnes suicidaires 
doit avoir lieu. Commencer cette révolution et défendre cet agenda 
politique m’ont donné une raison de vivre jusqu’à maintenant. Un jour 
de plus, une semaine de plus, une année de plus ou peut-être encore 
beaucoup plus.





335

REMERCIEMENTS 

Si l’écriture et la théorisation sont des pratiques solitaires, elles sont 
en même temps profondément collectives et relationnelles. Nos voix, 
comme chercheureuses et comme personnes qui écrivent, sont mêlées 
à une pluralité d’autres voix, parfois celles d’autres auteurices, mais 
aussi celles qui résultent d’une multiplicité de rencontres, de moments 
partagés, de discussions et d’échanges. Ce livre n’aurait pas été le même 
sans toutes les personnes magnifiques que j’ai croisées en chemin au 
cours de l’aventure fantastique, difficile et surprenante qu’a constituée 
son écriture. En effet, l’idée de ce projet a d’abord émergé lors de mon 
séjour postdoctoral aux États-Unis, en 2014. C’était un projet différent  
à l’époque, et le livre ne se concentrait pas, comme c’est aujourd’hui le cas, 
sur le suicide (assisté). Je crois néanmoins que ce livre doit beaucoup à ce 
projet initial, même si je n’ai commencé à travailler sur la version actuelle 
qu’en 2020. Je suis donc reconnaissant envers toutes les personnes que 
j’ai rencontrées durant ces années et qui ont joué un rôle dans l’évolution 
de mes idées sur les thèmes abordés ici ou dans mon parcours acadé-
mique. Certaines de ces personnes sont des ami·es, des connaissances,  
des collègues ou des mentors. Certaines personnes viennent de diverses 
communautés militantes ou académiques, comme des camarades et des 
collègues dans les études et mouvements queers, trans, du handicap, 
crips et Mad ainsi qu’en suicidologie critique. Je voudrais toustes les 
remercier, et je m’excuse auprès des personnes que j’ai oubliées dans 
la liste alphabétique qui suit : Julie Abbou, Maria Fernanda Arentsen, 
Florence Ashley, A. J. Ausina-Dirtystein, Sébastien Barraud, Janik Bastien 
Charlebois, Leila Benhadjoudja, Sonia Ben Soltane, Tammy Berberi, 
Emmanuelle Bernheim, Nael Bhanji, Hélène Bigras-Dutrisac, Isabelle 
Boisclair, Dominique Bourque, Ann Braithwaite, Mary Bunch, Marie 
Carrière, Alana Cattapan, Jean-François Cauchie, Sheila L. Cavanagh, 
Amy Chandler, Ryoa Chung, Patrice Corriveau, Luiza Cesar Riani Costa, 
Rob Cover, Lucas Crawford, Paisley Currah, Ann Cvetkovich, Lise 
d’Amboise, Jenny L. Davis, François Delisle, Maxime De L’Isle, Margaret 
Denike, Bruno Dion, Émilie Dionne, Jay Dolmage, Michel Dorais, Elsa 
Dorlin, André Duhamel, Chacha Enriquez, Karine Espineira, Samantha 
Feder, Scott J. Fitzpatrick, Christian Flaugh, France Fortin, Kelly Fritsch, 
Pat Gentile, Lucie Gosselin, Laura Grappo, Claire Grino, Kim Q. Hall, K. 
Allison Hammer, Naïma Hamrouni, Michael Harrish, Dominique Hétu, 
Cressida Heyes, Dave Holmes, Laura Horak, Dan Irving, Katrina Jaworski, 
Dani Kasprzak, Christine Kelly, Ummni Khan, Hannah Kia, Jennifer Kilty, 
Loes Knaapen, Kateřina Kolářová, Marc Lafrance, Pierre-Luc Landry, 



336

Défaire le suicidisme

Monique Lanoix, Bruno Laprade, Josée Laramée, Kévin Lavoie, Helen 
Hok-Sze Leung, Sandra Lehalle, Suzanne Lenon, Susanne Luhmann, 
Kinnon R. MacKinnon, Shoshana Magnet, Zack Marshall, Robyn Martin, 
Corinne L. Mason, Marie-Josée Massicotte, Dominique Masson, Jennifer 
Matsunaga, Laura Mauldin, Mireille McLaughlin, Denise Médico, Maria 
Nengeh Mensah, Élisabeth Mercier, David Moffette, Françoise Moreau-
Johnson, Baljit Nagra, Dahlia Namian, Andrea Nicki, Michael Orsini, 
Michelle Owen, Laurent Paccaud, Colette Parent, Laurence Parent, 
Danielle Peers, Shanna Peltier, Guillaume Poirier Girard, Jasbir K. Puar, 
Annie Pullen Sansfaçon, Jake Pyne, Blas Radi, Baharak Raoufi, Geneviève 
Rail, Mythili Rajiva, Juliette Rennes, Joel Michael Reynolds, Carla Rice, 
Phyllis L. F. Rippey, Valérie Robin Clayman, Jamy Ryan, Paul Saurette, 
Corrie Scott, Christabelle Sethna, Alexis Shotwell, reese simpkins, 
Stacy Clifford Simplican, Sam Singer, Denise L. Spitzer, Eliza Steinbock, 
Thérèse St-Gelais, Chris Straayer, Susan Stryker, Anaïs Tatossian, Michael 
Tattersal, Chloë Taylor, Alanna Thain, Maud-Yeuse Thomas, Cara Tierney, 
Tom Tierney, Kathryn Trevenen, Alexis Hieu Truong, Marie-Ève Veilleux, 
Syrus Marcus Ware, Amanda Watson, Jennifer White, Christine Wieseler, 
Elisabeth Woods, Emily Yue, Libe García Zarranz et Ruth Zurbruegg. 
Je voudrais aussi remercier Christina Crosby, maintenant décédée, 
qui fut si accueillante lors de mon passage à l’Université Wesleyan. Un 
remerciement particulier à William Hébert et Isabelle Perreault, qui, en 
plus de partager des amitiés de long terme avec moi, m’ont toujours été 
d’une aide précieuse et m’ont soutenu professionnellement, y compris 
pour ce projet de livre. Un autre merci particulier à Ozzie Silverman 
et Chantal Maillé pour leur relecture généreuse du manuscrit et pour 
la pertinence de leurs commentaires et réflexions. Je remercie égale-
ment Xan Dagenais pour ses suggestions réfléchies sur des articles plus 
anciens réutilisés dans ce livre. Je veux aussi remercier Paolo Troilo de 
m’avoir généreusement permis d’utiliser l’une de ses peintures en page 
couverture pour la version originale du livre en anglais et sa première 
version traduite. Je suis aussi profondément reconnaissant pour les 
six mois que j’ai passés en 2020 dans le chalet de Kate Kroeger dans 
les bois et sans Internet, qui ont catalysé le processus d’écriture de ce 
livre. Je conserve de beaux souvenirs de ces collines enneigées, de ces 
promenades quotidiennes dans la nature et de ces soirées assis près du 
feu, immergé dans ce projet créatif.

Je suis redevable à toutes les personnes qui ont étudié sous 
ma supervision aussi bien que de celles qui m’ont aidé en faisant de 
l’assistanat de recherche pour mes divers projets dans les dernières 
dix années. Les personnes suivantes étaient les plus impliquées dans 
ce projet de recherche spécifique sur le suicide (assisté) : Sarah Cavar,  



337

Remerciements

Loïs Crémier, Vanessa Dubuc, Marie-Claire Gauthier, Clark Pignedoli, 
Myriam Pomerleau et Markus Yanakoulias. Un merci particulier à Celeste 
E. Orr, qui a réalisé une brillante revue de la littérature sur la question du 
suicide (assisté) et les mouvements sociaux en 2015‒2016. Ses réflexions 
et nos discussions m’ont aidé à formuler certaines idées dans ce livre.

En tant que Canadien français, l’anglais est ma seconde langue. 
Je n’aurais pas réussi à compléter ce manuscrit sans le soutien de 
personnes qui ont, à divers moments et de différentes manières, traduit 
des passages ou révisé le manuscrit. Je veux remercier Catriona LeBlanc, 
Marjorie Silverman et Stef Gude. Même si le fait de travailler sur mon 
manuscrit faisait partie de leurs contrats, j’estime que leur travail est allé 
bien au-delà de cet engagement professionnel. C’est particulièrement 
le cas de Marjorie, et je suis profondément reconnaissant de l’énergie 
émotionnelle, intellectuelle et créative qu’elle a investie dans mon livre.

Deux personnes ont aussi joué un rôle important pour me soutenir 
et me guider dans le processus de publication : Robert McRuer et Victoria 
Pitts-Taylor. Robert et Victoria ont été les premières personnes qui ont 
« cru » en ce projet de livre et ont été utiles, aidantes et généreuses dans 
leurs commentaires et dans leurs conseils pour mieux naviguer dans le 
monde éditorial. Leurs réflexions ont aussi approfondi ma thèse et mes 
arguments, et je suis redevable de leur aide précieuse. En plus d’offrir 
son aide pour mon livre, Victoria a été une superviseuse fantastique 
dans mes études postdoctorales. Son travail brillant, complexe, nuancé 
et d’avant-garde a constitué une source d’inspiration permanente pour 
moi. Mais ce qui m’a touché le plus durant mon séjour postdoctoral à la 
City University de New York et à l’Université Wesleyan sous sa supervi-
sion était sa grande humanité, sa générosité infinie et sa personnalité 
formidable. Merci, Victoria, pour le rôle décisif que tu as joué (et continue 
de jouer) dans ma vie.

Beaucoup de personnes amies et membres de ma famille ont 
aussi joué un rôle clé dans ma vie, et leur présence chaleureuse au 
cours des dernières années se reflète de certaines manières dans ces 
pages. Merci à mes parents, Louise, Denis, et à Sylvie, conjointe de ce 
dernier ; et merci à ma belle-famille, Sheela, Ozzie et Gabriel. De plus, 
Eileen M. LeBlanc a toujours agi comme une seconde mère pour moi. Je 
veux remercier Eileen d’être qui elle est dans le monde et pour son cœur 
et son esprit infiniment ouverts. Je ne peux pas omettre de remercier 
un autre genre de famille, si significative dans ma vie, que sont mes 
compagnons à fourrure : Teddy, Rainbow, Mini-K et Big-K. Ma famille 
choisie est si importante pour moi, et ma vie ne serait pas la même sans 
la présence de Xan Dagenais, Marie-Ève Gauvin, Véro Leduc, Stéphanie 
Mayer, Marguerite Soulière, Julie Théroux Séguin, Louis Vaillancourt  



338

Défaire le suicidisme

et Amélie Waddell. Leur amitié signifie tout pour moi. Un merci parti-
culier à Stéphanie pour tous nos textos, chats et zooms : sa présence 
constante et généreuse dans ma vie n’a pas de prix. Un autre merci 
particulier à Catriona LeBlanc, avec qui j’ai partagé presque six ans de 
ma vie. Catriona a tant contribué à ce livre en traduisant d’anciennes 
versions des articles qui y sont reproduits, en agissant comme inter-
locutrice intellectuelle avec un esprit ouvert et critique, et comme 
ancienne partenaire m’ayant soutenu dans les meilleurs et les pires 
moments dans mon parcours difficile pour obtenir un emploi permanent 
tout en tentant d’écrire ce livre.

Je voudrais remercier une personne particulièrement importante 
dans mon parcours d’écriture : ma partenaire, Marjorie Silverman, avec 
qui j’ai le privilège de partager ma vie depuis 2017. Marjorie a joué tant de 
rôles dans ce livre : non seulement en étant ma principale interlocutrice 
au quotidien (et comme première et plus grande partisane de ce livre !), 
mais en révisant le manuscrit en entier deux fois plutôt qu’une. Marjorie 
est une partenaire intellectuelle unique qui nourrit, critique et encourage 
ma créativité et ma passion. Embarquer avec elle dans cette odyssée 
d’écriture dans un chalet éloigné dans la forêt en 2020 fut l’une des 
plus belles périodes de ma vie. Je chérirai ces souvenirs à jamais. Nos 
promenades quotidiennes dans les bois silencieux et enneigés, pleines 
de discussions à propos de nos manuscrits respectifs, ont engendré ce 
livre. Mais au-delà de ce compagnonnage intellectuel, Marjorie et moi 
partageons un lien véritablement unique qui a transformé ma vie pour 
toujours sur tant de plans. À ses côtés, je crois que je peux être l’homme 
que je désire être, et l’homme que je suis, sans honte et entouré d’amour, 
alors que nous explorons ensemble les aspects les plus effrayants, 
sombres et difficiles de l’existence, incluant les thèmes discutés dans 
ce livre : la mort et le suicide (assisté). À ses côtés, parler de mon désir 
de mourir me fait sentir vivant.

Écrire un livre prend du temps et de l’argent. Je voudrais remer-
cier la Faculté des sciences sociales de l’Université d’Ottawa pour le 
financement fourni à travers le Programme de soutien à la recherche 
pour mon projet de recherche intitulé Transformer notre regard sur le 
suicide : le suicidisme comme nouveau cadre théorique (2021‒2022). J’ai 
également reçu de la faculté une opportunité de financement spéciale, 
le Fonds finisseur du Collabzium, pour couvrir une partie des coûts 
associés au processus de publication, incluant le libre accès en ligne et sa 
traduction. Je suis reconnaissant pour le soutien de ma faculté et de mon 
université envers mon travail. Je voudrais remercier en particulier Sophie 
Letouzé, qui joue un rôle décisif pour soutenir le corps professoral dans 
ses demandes de subventions internes et externes aussi bien que pour 



339

Remerciements

divers concours, comme le concours de dégrèvement d’enseignement, 
qui m’a permis d’investir plus de temps dans la recherche. Dans le même 
esprit, je voudrais aussi remercier Sébastien Savard, le directeur de mon 
département à l’époque où j’écrivais ce livre, ainsi que Victoria Barham, 
doyenne de la Faculté des sciences sociales, qui m’ont soutenu dans ma 
recherche. Je voudrais aussi exprimer ma reconnaissance sincère aux 
trois personnes qui ont révisé mon manuscrit anonymement pour leur 
générosité intellectuelle, leurs retours constructifs et leur engagement 
positif vis-à-vis de mes idées. Lire leurs commentaires m’a fait pleurer 
de joie. La manière dont elles ont formulé leurs critiques et leurs sugges-
tions était ancrée dans le respect, le soin/la sollicitude/l’attention et la 
considération. Leurs retours précieux ont incontestablement renforcé 
et amélioré les arguments dans ce livre, surtout dans le chapitre 1. Mes 
derniers mots de remerciement vont à l’équipe de Temple University 
Press, en particulier à Will Forrest, Gary Kramer, Ann-Marie Anderson, 
Ashley Petrucci et surtout mon éditeur Shaun Vigil pour l’intérêt qu’iels 
ont continuellement manifesté envers Défaire le suicidisme et pour leur 
expertise, leur dévouement et leur professionnalisme durant le processus 
de publication. La réponse rapide et positive de Shaun à ma proposition 
de livre et son enthousiasme et sa passion vis-à-vis des idées qu’elle 
contient m’ont convaincu que travailler avec lui et Temple University 
Press serait mon meilleur choix, malgré l’intérêt exprimé par d’autres 
éditeurs. Je n’ai jamais regretté cette décision : le dévouement, la perspi-
cacité intellectuelle, la sensibilité et la vision de Shaun pour ce livre, sans 
mentionner ses autres qualités (ponctuel, collégial, aidant, organisé), 
ont transformé une expérience potentiellement stressante en une chose 
plaisante et mémorable. Merci, Shaun, d’avoir vraiment cru au potentiel 
de ce livre. J’aimerais aussi remercier chaleureusement Fanny Lallart 
et Emma Fanget des éditions Burn~Août pour leur professionnalisme 
et leur relecture minutieuse de la traduction du livre en vue de son 
adaptation française européenne, de même que leur précieux soutien 
tout au long de notre collaboration, de même que Théo Pall pour son 
excellent travail sur la maquette du livre. Merci d’avoir cru en ce livre et 
en son potentiel de rejoindre de nouveaux publics francophones. 

Alors que la vaste majorité de ce livre comprend du matériel 
publié pour la première fois, les chapitres contiennent des passages 
provenant de travaux déjà publiés, qui ont été mis à jour, réécrits et 
recontextualisés. Une version plus courte et plus ancienne du chapitre 1, 
ainsi qu’une poignée de courts passages dans d’autres chapitres et dans 
l’introduction ont paru comme « Suicidism: A New Theoretical Framework 
to Conceptualize Suicide from an Anti-oppression Perspective », DSQ: 
Disability Studies Quarterly, vol. 40, no 3, publié en 2020 par les Ohio State 



340

Défaire le suicidisme

University Libraries, URL : httpp://dx.doi.orgg/10.18061/dsqq.v40i3.7053.  
Sous licence CC BY 4.0. Une version plus courte et plus ancienne du 
chapitre  2 et un passage de l’introduction ont paru comme « The 
Somatechnologies of Canada’s Medical Assistance in Dying Law: LGBTQ 
Discourses on Suicide and the Injunction to Live », Somatechnics, vol. 7, 
no 2, 2017, p. 201‒217. Certains courts passages dans ce livre ont aussi 
paru dans les articles suivants : « Les personnes suicidaires peuvent-elles 
parler ? Théoriser l’oppression suicidiste à partir d’un modèle socio-sub-
jectif du handicap », Criminologie, vol. 51, no 2, 2018, p. 189‒212, URL : 
httpps://doi.orgg/10.7202/1054240ar ; « ‘Fix society. Please.’ Suicidalité trans et 
modèles d’interprétation du suicide : Repenser le suicide à partir des voix 
des personnes suicidaires », Frontières, vol. 31, no 2, 2020, URL : httpps://
doi.orgg/10.7202/1070339ar ; « Theorizing the Intersections of Ableism, 
Sanism, Ageism and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted Death 
Debates », dans J. M. Reynolds et C. Wieseler (dir.), The Disability Bioethics 
Reader, New York, Routledge, 2022, p. 221‒231 (reproduit avec la permis-
sion du concédant via PLSclear). Je suis sincèrement reconnaissant pour 
toutes les permissions qui m’ont été accordées. 

J’ai aussi présenté des versions antérieures du matériel présenté 
dans ce livre à diverses occasions, comme le Forum de sociologie de 
l’Association internationale de sociologie (Vienne, 2016), à la 84e édition 
de la conférence de l’Acfas (Montréal, 2016), à la conférence de  
l’Association canadienne des études du handicap et à la conférence des 
Women’s and Gender Studies/Recherches féministes (Toronto, 2017), 
à la conférence de l’Association canadienne de sociologie (Vancouver, 
2019), à la conférence annuelle de l’American Political Science 
Association (Seattle, 2021), et dans des séminaires à l’École des Hautes 
Études en Sciences Sociales/EHESS (Paris, 2019) et à l’Université du 
Québec à Montréal (Montréal, 2021). J’ai aussi présenté des versions 
antérieures du matériel publié ici comme conférences d’honneur dans 
les colloques suivants : Poetics and Ethics of “Living with”: Indigenous, 
Canadian and Québécois Feminist Production Today (Banff, 2018) ; Trans 
and Non-Binary Youth and Their Families Facing Adversity: Experiences, 
Strengths, Strategies and Innovative Practices (89e conférence de l’Acfas ; 
Québec, 2022) ; et la conférence internationale What Trans Knowledge 
Does to Gender Studies (Paris, 2022). Je voudrais remercier toutes les 
personnes qui ont participé à ces événements pour la pertinence de 
leurs commentaires, rétroactions et questions. 







343

BIBLIOGRAPHIE
Le numéro de page donné dans le corps du texte renvoie à la version  

originale en français ou à la traduction française, lorsque celle-ci existe.

Ackerman, F. (1998). Assisted Suicide, Terminal 
Illness, Severe Disability, and the Double 
Standard. Dans M. P. Battin, R. Rhodes & 
A. Silvers (dir.), Physician Assisted Suicide: 
Expanding the Debate (p. 149‒161). Routledge.

Adams, N. & Vincent, B. (2019). Suicidal Thoughts 
and Behaviors Among Transgender Adults in 
Relation to Education, Ethnicity, and Income: 
A Systematic Review. Transgender Health, 4(1), 
226‒246.

Agamben, G. (1998). Homo Sacer: Sovereign Power 
and Bare Life. Stanford University Press. En 
français : Homo Sacer : le pouvoir souverain et la 
vie nue. Le Seuil, 1997.

Ahmed, S. (2010). The Promise of Happiness. Duke 
University Press.

Ahmed, S. (2012). On Being Included: Racism and 
Diversity in Institutional Life. Duke University 
Press.

Alcoff, L. (1991). The Problem of Speaking for 
Others. Cultural Critique, 20, 5‒32.

Alcorn, L. (2014). Lettre de suicide (28 décembre). 
httpps://slate.com/human-interest/2014/12/
leelah-alcorn-transggender-teen-from-ohio-
should-be-honored-in-death.html.

Améry, J. (1999). On Suicide: A Discourse on 
Voluntary Death. Indiana University Press. En 
français : Porter la main sur soi. Traité du 
suicide. Trad. de F. Wuilmart. Actes Sud, [1976] 
1996. 

Amundson, R. & Taira, G. (2005). Our Lives and 
Ideologies: The Effect of Life Experience on 
the Perceived Morality of the Policy of 
Physician-Assisted Suicide. Journal of Disability 
Policy Studies, 16(1), 53‒57.

Ansloos, J. & Peltier, S. (2021). A Question of 
Justice: Critically Researching Suicide with 
Indigenous Studies of Affect, Biosociality, and 
Land-Based Relations. Health: An 
Interdisciplinary Journal for the Social Study of 
Health, Illness and Medicine, 26(1), 100‒119.

Appel, J. M. (2007). A Suicide Right for the 
Mentally Ill? A Swiss Case Opens a New 
Debate. Hastings Center Report, 37(3), 21‒23.

Arcan, N. (2004). Se tuer peut nuire à la santé. 
Magazine P45(14), 1‒2.

Arcan, N. (2008, 15 mai). Pour un pet… httpps://
nellyyarcan.ca/pdf/ICI/I2008-05-15-MAY-068-C-F.ppdf

Ashton, J. (2019). Life After Suicide: Finding 
Courage, Comfort and Community After 
Unthinkable Loss. William Morrow.

Aubrecht, K., Kelly, C. & Rice, C. (dir.) (2020). The 
Aging-Disability Nexus. University of British 
Columbia Press.

Bach, M. & Kerzner, L. (2010). A New Paradigm for 
Protecting Autonomy and the Right to Legal 
Capacity: Advancing Substantive Equality for 
Persons with Disabilities Through Law, Policy and 
Practice. Law Commission of Ontario. httpps://
www.lco-cdo.orgg/wpp-content/upploads/2010/11/
disabilities-commissioned-ppapper-bach-
kerzner.ppdf.

Balch, B. (2017). Death by Lethal Prescription: A 
Right for Older People — Or Their Duty? 
Generations: Journal of the American Society on 
Aging, 41(1), 42‒46.

Bantjes, J. & Swartz, L. (2019). “What Can We 
Learn From First-Person Narratives?” The Case 
of Nonfatal Suicidal Behavior. Qualitative 
Health Research, 29(10), 1‒11.

Baril, A. (2015). Transness as Debility: Rethinking 
Intersections between Trans and Disabled 
Embodiments. Feminist Review, 111, 59‒74.

Baril, A. (2017). The Somatechnologies of 
Canada’s Medical Assistance in Dying Law: 
LGBTQ Discourses on Suicide and the 
Injunction to Live. Somatechnics, 7(2), 201‒217.

Baril, A. (2018). Les personnes suicidaires 
peuvent-elles parler ? Théoriser l’oppression 
suicidiste à partir d’un modèle sociosubjectif 
du handicap. Criminologie, 51(2), 189‒212.

Baril, A. (2020a). “Fix Society. Please.” Suicidalité 
trans et modèles d’interprétation du suicide : 
Repenser le suicide à partir des voix des 
personnes suicidaires. Frontières, 31(2). httpps://
doi.orgg/10.7202/1070339ar.

Baril, A. (2020b). Queeriser le geste suicidaire : 
Penser le suicide avec Nelly Arcan. Dans  
I. Boisclair, P.-L. Landry & G. Poirier Girard 
(dir.), Québequeer : Le queer dans les productions 
littéraires, artistiques et médiatiques québécoises 
(p. 325‒341). Presses de l’Université de Montréal.

Baril, A. (2020c). Suicidism: A New Theoretical 
Framework to Conceptualize Suicide from an 
Anti-Oppressive Perspective. Disability Studies 
Quarterly, 40(3). httpps://dsqq-sds.orgg/article/id/898/.

https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
http://www.lco-cdo.org/wp
https://doi.org/10.7202/1070339ar
https://doi.org/10.7202/1070339ar


344

Défaire le suicidisme

Baril, A. (2022). Theorizing the Intersections of 
Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism in 
Suicide and Physician-Assisted Death Debates. 
Dans J. M. Reynolds & C. Wieseler (dir.), The 
Disability Bioethics Reader (p. 221‒231). 
Routledge.

Baril, A. (2025). Saving Queer and Trans People 
from “Bad” Deaths: Suicide Prevention as 
“Cruel Optimism” in Suicidist Contexts. Dans 
N. Lykke, T. Mehrabi et M. Radomska (dir.), 
Routledge International Handbook of Queer Death 
Studies (p. 294–303). Routledge.

Baril, A., Pullen Sansfaçon, A. & Gelly, 
M. A. (2020). Digging beneath the Surface: 
When Disability Meets Gender Identity. 
Canadian Journal of Disability Studies, 9(4). 
httpps://cjjds.uwaterloo.ca/index.pphpp/cjjds/
article/view/666. En français : Au-delà des 
apparences : Quand le handicap croise 
l’identité de genre. Canadian Journal of 
Disability Studies, 9(4), 2020, 24‒49.

Baril, A. & Silverman, M. (2019). Forgotten Lives: 
Trans Older Adults Living with Dementia at the 
Intersection of Cisgenderism, Ableism/
Cogniticism and Ageism. Sexualities, 25(1‒2), 
1‒15. httpps://jjournals.saggeppub.com/doi/
full/10.1177/1363460719876835. En français : 
Des vies oubliées : Les personnes âgées trans 
vivant avec une démence à l’intersection du 
cisgenrisme, du capacitisme/cogniticisme et 
de l’âgisme. Canadian Journal of Disability 
Studies, 9(4), 2020, 180‒193.

Baril, A., Silverman, M., Gauthier, M.-C. & 
Lévesque, M. (2020). Forgotten Wishes: 
End-of-Life Documents for Trans People with 
Dementia at the Margins of Legal Change. 
Canadian Journal of Law and Society, 35(2), 
367‒390. En français : Souhaits oubliés : 
Documents de fin de vie des personnes trans 
vivant avec une démence aux marges des 
changements juridiques. GLAD! Revue sur le 
langage, le genre, les sexualités, 10, 2021. httpps://
jjournals.oppenedition.orgg/gglad/2460

Baril, A. & Trevenen, K. (2014). Exploring 
Ableism and Cisnormativity in the 
Conceptualization of Identity and Sexuality 
“Disorders.” Annual Review of Critical 
Psychology, 11, 389‒416.

Bastien, R. & Perreault, I. (2018). Le négatif et le 
positif. VST : Vie sociale et traitements, 137(1), 40‒49.

Batavia, A. I. (1997). Disability and Physician-
Assisted Suicide. New England Journal of 
Medicine, 336(23), 1671‒1673.

Battin, M. P. (2005). Ending Life: Ethics and the 
Way We Die. Oxford University Press.

Battin, M. P. (2015). The Ethics of Suicide: Historical 
Sources. Oxford University Press.

Bauer, G. R., Pyne, J., Francino, M. C. & Hammond, 
R. (2013). Suicidality among Trans People in 
Ontario: Implications for Social Work and 
Social Justice. Service social, 59(1), 35‒62.

Bauer, G. R., Scheim, A. I., Pyne, J., Travers, R. & 
Hammond, R. (2015). Intervenable Factors 
Associated with Suicide Risk in Transgender 
Persons: A Respondent Driven Sampling Study 
in Ontario, Canada. BMC Public Health, 15, 1‒15.

BayatRizi, Z. (2008). Life Sentences: The Modern 
Ordering of Mortality. University of Toronto Press.

Bayliss, G. (2016, 14 avril). Canada’s Assisted-
Suicide Law Fails the Mentally Ill. The Walrus. 
httpps://thewalrus.ca/suicide-is-not-ppainless/

Beattie, D. & Devitt, P. (2015). Suicide: A Modern 
Obsession. Liberties Press.

Benkhelifa, S., Camier-Lemoine, E., Chalancon, 
B. & Leaunea, E. (2021). Pour une réflexion 
éthique revisitée autour de la prévention du 
suicide : L’exemple de l’approche narrative. 
Éthique et santé, 18(1), 45‒52.

Ben-Moshe, L. (2013). “The Institution Yet to 
Come”: Analyzing Incarceration Through a 
Disability Lens. Dans L. J. Davis (dir.), The 
Disability Studies Reader (4e éd., p. 132‒143). 
Routledge.

Ben-Moshe, L. (2020). Decarcerating Disability: 
Deinstitutionalization and Prison Abolition. 
University of Minnesota Press.

Beresford, P. & Russo, J. (dir.) (2022). The 
Routledge International Handbook of Mad 
Studies. Routledge.

Bering, J. (2018). Suicidal: Why We Kill Ourselves. 
University of Chicago Press.

Berlant, L. (2011). Cruel Optimism. Duke 
University Press.

Bernheim, E. (2019). Le refus de soins 
psychiatriques est-il possible au Québec ? 
Instrumentalisation du droit et mission 
thérapeutique de la justice. Aporia, 1(11), 
28‒40.

Bettcher, T. M. (2014). Trapped in the Wrong 
Theory: Rethinking Trans Oppression and 
Resistance. Signs, 39(2), 383‒406.

Boer, T. A. (2017). Does Euthanasia Have a 
Dampening Effect on Suicide Rates? Recent 
Experiences from the Netherlands. Journal of 
Ethics in Mental Health, 10, 1‒9.

Borecky, A., Thomsen, C. & Dubov, A. (2019). 
Reweighing the Ethical Tradeoffs in the 
Involuntary Hospitalization of Suicidal 
Patients. American Journal of Bioethics, 19(10), 
71‒83.

Borges, A. (2019, 2 avril). I Am Not Always Very 
Attached to Being Alive. The Outline.  
httpps://theoutline.com/ppost/7267/
livingg-with-ppassive-suicidal-ideation.

https://cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/article/view/666
https://cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/article/view/666
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/1363460719876835
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/1363460719876835


345

Bibliographie

Bornstein, K. (2006). Hello Cruel World: 101 
Alternatives to Suicide for Teens, Freaks and Other 
Outlaws. Seven Stories Press. En français : 
Hello, monde cruel : 101 alternatives au suicide 
pour les ados, les freaks et autres rebelles. Trad. de 
J. C. Robinet. Au Diable Vauvert, 2018.

Braswell, H. (2018). Putting the “Right to Die” in 
Its Place: Disability Rights and Physician-
Assisted Suicide in the Context of US End-of-Life 
Care. Studies in Law, Politics, and Society, 76, 75‒99.

Brian, K. M. (2016). “The Weight of Perhaps Ten 
or a Dozen Human Lives”: Suicide, 
Accountability, and the Life-Saving 
Technologies of the Asylum. Bulletin of the 
History of Medicine, 90(4), 583‒610.

Broer, T. (2020). Technology for Our Future? 
Exploring the Duty to Report and Processes of 
Subjectification Relating to Digitalized Suicide 
Prevention. Information, 11(170), 1‒12.

Broz, L. & Münster, D. (dir.) (2015). Suicide and 
Agency: Anthropological Perspectives on 
Self-Destruction, Personhood, and Power. Routledge.

Bryan, A. & Mayock, P. (2017). Supporting LGBT 
Lives? Complicating the Suicide Consensus in 
LGBT Mental Health Research. Sexualities, 
20(1‒2), 65‒85.

Bryan, C. J. (2022). Rethinking Suicide: Why 
Prevention Fails, and How We Can Do Better. 
Oxford University Press.

Burstow, B. (1992). Radical Feminist Therapy: 
Working in the Context of Violence. Sage 
Publications.

Burstow, B. (2014). The Withering Away of 
Psychiatry: An Attrition Model for 
Antipsychiatry. Dans B. Burstow, B. A. LeFrançois 
& S. Diamond (dir.), Psychiatry Disrupted: 
Theorizing Resistance and Crafting the (R)evolution 
(p. 34‒51). McGill/Queen’s University Press.

Burstow, B. (2015). Psychiatry and the Business of 
Madness: An Ethical and Epistemological 
Accounting. Palgrave MacMillan.

Burstow, B. (2016, 26 avril). The Liberals’ Assisted 
Dying Bill: Reflections on a CopOut. The 
BizOMadness Blog. httpp://bizomadness.
bloggsppot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-
dyyingg-bill.html.

Burstow, B. & LeFrançois, B. A. (2014). 
Impassioned Praxis: An Introduction to 
Theorizing Resistance to Psychiatry. Dans  
B. Burstow, B. A. LeFrançois & S. Diamond 
(dir.), Psychiatry Disrupted: Theorizing Resistance 
and Crafting the (R)evolution (p. 3‒15). 
McGill-Queen’s University Press.

Burstow, B., LeFrançois, B. A. & Diamond, S. (dir.) 
(2014). Psychiatry Disrupted: Theorizing 
Resistance and Crafting the (R)evolution. 
McGill-Queen’s University Press.

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the 
Subversion of Identity. Routledge. En français : 
Trouble dans le genre. Le féminisme et la 
subversion de l’identité. Trad. de C. Kraus. La 
Découverte, 2005.

Button, M. E. (2016). Suicide and Social Justice: 
Toward a Political Approach to Suicide. 
Political Research Quarterly, 69(2), 270‒280.

Button, M. E. (2020). Suicidal Regimes: Public 
Policy and the Formation of Vulnerability to 
Suicide. Dans M. E. Button & I. Marsh (dir.), 
Suicide and Social Justice: New Perspectives on the 
Politics of Suicide and Suicide Prevention 
(p. 87‒101). Routledge.

Button, M. E. & Marsh, I. (dir.) (2020a). 
Introduction. Dans Suicide and Social Justice: 
New Perspectives on the Politics of Suicide and 
Suicide Prevention (p. 1‒12). Routledge.

Button, M. E. & Marsh, I. (dir.) (2020b). Suicide 
and Social Justice: New Perspectives on the Politics 
of Suicide and Suicide Prevention. Routledge. 

Cacho, L. M. (2012). Social Death: Racialized 
Rightlessness and the Criminalization of the 
Unprotected. New York University Press.

Camier-Lemoine, E. & Leaune, E. (2021). Autour 
de la promesse du lien. Santé mentale: le 
mensuel des équipes soignantes en psychiatrie, 
256, 74‒79.

Campbell, C. S. (2017). Limiting the Right to Die: 
Moral Logic, Professional Integrity, Societal 
Ethos. Dans M. Cholbi (dir.), Euthanasia and 
Assisted Suicide: Global Views on Choosing to End 
Life (p. 191‒229). ABC-CLIO.

Campbell, F. K. (2019). Precision Ableism: A 
Studies in Ableism Approach to Developing 
Histories of Disability and Abledment. 
Rethinking History: The Journal of Theory and 
Practice, 23(2), 138‒156.

Canetto, S. S. (1992). Gender and Suicide in the 
Elderly. Suicide and Life-Threatening Behavior, 
22(1), 80‒97.

Case, A. & Deaton, A. (2020). Deaths of Despair and 
the Future of Capitalism. Princeton University 
Press.

Cavan, R. S. (1928). Suicide. University of Chicago 
Press.

Cellard, A., Chapdelaine, E. & Corriveau, P. (2013). 
« Des menottes sur des pansements » : La 
décriminalisation de la tentative de suicide 
dans les tribunaux du Québec entre 1892 
et 1972. Canadian Journal of Law and Society, 
28(1), 83‒98.

Centre for Addiction and Mental Health (CAMH). 
(2017). Policy Advice on Medical Assistance in 
Dying and Mental Illness. httpps://www.camh.ca/-/
media/files/ppdfs---ppublic-ppolicyy-submissions/
camh-pposition-on-mi-maid-oct2017-ppdf

http://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html
http://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html
http://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf


346

Défaire le suicidisme

Centre for Suicide Prevention. (2019). Sexual 
Minorities and Suicide. Centre for Suicide 
Prevention/Mental Health Commission of 
Canada/Canadian Association for Suicide 
Prevention.

Centre for Suicide Prevention. (2020a). Older 
Adults and Suicide. Centre for Suicide 
Prevention/Mental Health Commission of 
Canada/Canadian Association for Suicide 
Prevention.

Centre for Suicide Prevention. (2020b). 
Transgender People and Suicide. Centre for 
Suicide Prevention/Mental Health Commission 
of Canada/Canadian Association for Suicide 
Prevention.

Chandler, A. (2016). Self-Injury, Medicine and 
Society: Authentic Bodies. Palgrave Macmillan.

Chandler, A. (2019). Boys Don’t Cry? Critical 
Phenomenology, Self-Harm, and Suicide. 
Sociological Review, 67(6), 1350‒1366.

Chandler, A. (2020a). Shame as Affective 
Injustice: Qualitative, Sociological 
Explorations of Self-Harm, Suicide and 
Socioeconomic Inequalities. Dans M. E. Button 
& I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New 
Perspectives on the Politics of Suicide and Suicide 
Prevention (p. 32‒49). Routledge.

Chandler, A. (2020b). Socioeconomic Inequalities 
of Suicide: Sociological and Psychological 
Intersections. European Journal of Social Theory, 
23(1), 33‒51.

Chandler, E. & Ignagni, E. (2019). Strange Beauty: 
Aesthetic Possibilities for Desiring Disability 
into the Future. Dans K. Ellis, R. Garland-
Thomson, M. Kent & R. Robertson (dir.), 
Interdisciplinary Approaches to Disability Looking 
Towards the Future, Volume 2 (p. 255‒265). 
Routledge.

Chao, Y.-S., Boivin, A., Marcoux, I., Garnon, G., 
Mays, N., Lehoux, P., Prémont, M-C.,  
van Leeuwen, E., Pineault, R., Advisory 
Committee, Canadian Medical Association, 
College of Family Physicians of Canada, 
Canadian Bar Association, ministère de la 
Santé et des Services sociaux du Québec, 
Réseau des soins palliatifs du Québec & 
Commissaire à la santé et au bien-être du 
Québec (2016). International Changes in 
End-of-Life Practices over Time: A Systematic 
Review. BMC Health Services Research, 16(539). 
httpps://doi.orgg/10.1186/s12913-016-1749-z.

Charland, L. C., Lemmens, T. & Wada, K. (2018). 
Decision-Making Capacity to Consent to 
Medical Assistance in Dying for Persons with 
Mental Disorders. Journal of Ethics in Mental 
Health, 1‒14. httpps://ssrn.com/
abstract=2784291.

Chih, C., Wilson-Yang, J. Q., Dhaliwal, K., 
Khatoon, M., Redman, N., Malone, R., Islam,  
S. & Persad, Y. (2020). Health and Well-Being 
among Racialized Trans and Non-Binary 
People in Canada. Trans PULSE Canada.  
httpps://transppulsecanada.ca/results/
repport-health-and-well-beingg-amongg-racialized-
trans-and-non-binaryy-ppeopple-in-canada/.

Chivers, S. (2020). Cripping Care Advice: Austerity 
Advice Literature, and the Troubled Link 
between Disability and Old Age. Dans  
K. Aubrecht, C. Kelly & C. Rice (dir.). The 
Aging-Disability Nexus (p. 51‒64). University of 
British Columbia Press.

Cholbi, M. (2011). Suicide: The Philosophical 
Dimensions. Broadview Press.

Cholbi, M. (2017). Suicide. Dans E. N. Zalta (dir.), 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. httpps://
pplato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/
suicide/.

Cholbi, M. & Varelius, J. (dir.) (2015). New 
Directions in the Ethics of Assisted Suicide and 
Euthanasia. Springer.

Chrisjohn, R. D., McKay, S. M. & Smith, A. O. 
(2014). Dying to Please You: Indigenous Suicide in 
Contemporary Canada. Theytus Books.

Clare, E. (2009). Exile and Pride: Disability, 
Queerness and Liberation (2e éd.). South End 
Press.

Clare, E. (2017). Brilliant Imperfection: Grappling 
With Cure. Duke University Press.

Clifford Simplican, S. (2015). The Capacity 
Contract: Intellectual Disability and the Question 
of Citizenship. University of Minnesota Press.

Cohen-Almagor, R. (2016). Patient’s Autonomy, 
Physician’s Convictions and Euthanasia in 
Belgium. Annual Review of Law and Ethics, 24, 
343‒356.

Coleman, D. (2010). Assisted Suicide Laws Create 
Discriminatory Double Standard for Who Gets 
Suicide Prevention and Who Gets Suicide 
Assistance: Not Dead Yet Responds to 
Autonomy. Disability and Health Journal, 3, 
39‒50.

Coleman, D. (2018, 26 octobre). I Depend on 
Life-Support to Stay Alive. Why I Oppose 
Assisted Suicide Laws. NJ.com. httpps://www.
njj.com/oppinion/2018/10/i_deppend_on_life-
supppport_to_stayy_alive_whyy_i_wont.html.

Coleman, D. (2020, January 28). The Extreme 
Ableism of Assisted Suicide. Not Dead Yet: The 
Resistance. httpps://notdeadyyet.orgg/
the-extreme-ableism-of-assisted-suicide/.

Collins, S. E., Clifasefi, S. L., Logan, D. E., 
Samples, L. S., Somers, J. M. & Marlatt, G. A. 
(2012). Current Status, Historical Highlights, 
and Basic Principles of Harm Reduction. Dans  

https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/


347

Bibliographie

G. A. Marlatt, M. E. Larimer & K. Witkiewitz 
(dir.), Harm Reduction: Pragmatic Strategies for 
Managing High-Risk Behaviors (2e éd., p. 3‒35). 
Guilford Press. 

Colucci, E., Lester, D., Hjelmeland, H. & Park,  
B. C. B. (dir.) (2013). Suicide and Culture: 
Understanding the Context. Hogrefe.

Corriveau, P., Cauchie, J.-F., Lyonnais, A. & 
Perreault, I. (2021). Créer et gérer une banque 
de données numérique : Les défis 
méthodologiques et éthiques de la construction 
et de la pérennité de la Plateforme d’analyse de 
la régulation sociale du suicide au Québec. 
Bulletin de Méthodologie Sociologique, 150, 28‒50.

Corriveau, P., Perreault, I., Cauchie, J.-F. & 
Lyonnais, A. (2016). Le suicide dans les 
enquêtes du coroner au Québec entre 1763 
et 1986: Un projet de recherche inédit. Revue 
d’histoire de l’Amérique française, 69(4), 71‒86.

Cover, R. (2012). Queer Youth Suicide, Culture, and 
Identity: Unliveable Lives? Routledge.

Cover, R. (2016a). Queer Youth Suicide: 
Discourses of Difference, Framing Suicidality, 
and the Regimentation of Identity. Dans  
J. White, I. Marsh, M. J. Kral & J. Morris (dir.), 
Critical Suicidology: Transforming Suicide 
Research and Prevention for the 21st Century 
(p. 188‒208). University of British Columbia Press.

Cover, R. (2016b). Suicides of the Marginalised: 
Cultural Approaches to Suicide, Minorities and 
Relationality. Cultural Studies Review, 22(2), 
90‒113.

Cover, R. (2020). Subjective Connectivity: 
Rethinking Loneliness, Isolation and 
Belonging in Discourses of Minority Youth 
Suicide. Social Epistemology, 34(6), 566‒576.

Creighton, C., Cerel, J. & Battin, M. P. (2017). 
Statement of the American Association of 
Suicidology: “Suicide” Is Not the Same as 
“Physician Aid in Dying.” American Association 
of Suicidology, 1‒5.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the 
Intersection of Race and Sex: A Black Feminist 
Critique of Discrimination Doctrine, Feminist 
Theory and Antiracist Practice. University of 
Chicago Legal Forum, 89, 139‒167.

Critchley, S. (2019). Notes on Suicide. Fitzcarraldo 
Editions.

Crow, L. (1996). Including All of Our Lives: 
Renewing the Social Model of Disability. Dans 
C. Barnes & G. Mercer (dir.), Exploring the 
Divide (p. 55‒72). Disability Press.

Cvetkovich, A. (2012). Depression: A Public Feeling. 
Duke University Press.

Daley, A., Costa, L. & Beresford, P. (dir.) (2019). 
Madness, Violence, and Power: A Critical 
Collection. University of Toronto Press.

Davis, L. J. (dir.) (2013a). The Disability Studies 
Reader (4e éd.). Routledge. Davis, L. J. (2013b). 
The End of Normal. University of Michigan 
Press.

Day, A. (2021). The Political Economy of Stigma: 
HIV, Memoir, Medicine, and Crip Positionalities. 
Ohio State University Press.

De Berardis, D., Martinotti, G. & Di Giannantonio, 
M. (2018). Editorial: Understanding the 
Complex Phenomenon of Suicide: From 
Research to Clinical Practice. Frontiers in 
Psychiatry. httpps://doi.orgg/10.3389/
fppsyyt.2018.00061.

De Lauretis, T. (1987). Technologies of Gender: 
Essays on Theory, Film and Fiction. Indiana 
University Press. En français : Théorie queer et 
cultures populaires : de Foucault à Cronenberg. 
Trad. de S. Bourcier. Préface de P. Molinier. La 
Dispute, 2007.

Del Villar, K., Willmott, L. & White, B. (2020). 
Suicides, Assisted Suicides and “Mercy 
Killings”: Would Voluntary Assisted Dying 
Prevent These “Bad Deaths”? Monash University 
Law Review, 46(2), 1‒44.

Dignitas. (2021). Dignitas: To Live with Dignity, to 
Die with Dignity Brochure. httpp://www.diggnitas.
ch/imagges/stories/ppdf/informations-
broschuere-diggnitas-e.ppdf. En français : 
Dignitas : vivre dignement, mourir dignement, 
httpp://www.diggnitas.ch/imagges/stories/ppdf/
informations-broschuere-diggnitas-f.ppdf

DiPietro, P. J. (2016). Of Huachafería, Así, and 
M’ E Mati: Decolonizing Transing 
Methodologies. TSQ: Transgender Studies 
Quarterly, 3(1‒2), 65‒73.

Dixon, E. & Piepzna-Samarasinha, L. L. (dir.) 
(2020). Beyond Survival: Strategies and Stories 
from the Transformative Justice Movement. AK 
Press.

Dolmage, J. T. (2017). Academic Ableism: Disability 
and Higher Education. University of Michigan 
Press.

Dorais, M. & Lajeunesse, S. L. (2004). Dead Boys 
Can’t Dance: Sexual Orientation, Masculinity, 
and Suicide. McGill-Queen’s University Press. 
En français : Mort ou fif. La face cachée du 
suicide chez les garçons. VLB éditeur, 2000.

Dotson, K. (2011). Tracking Epistemic Violence, 
Tracking Practices of Silencing. Hypatia, 26(2), 
236‒257.

Douglas, J. D. (1967). The Social Meanings of 
Suicide. Princeton University Press.

Downie, J. (2004). Dying Justice: A Case for 
Decriminalizing Euthanasia and Assisted Suicide 
in Canada. University of Toronto Press.

Downie, J. (2020). Why Feminist Philosophy 
(Especially Sue Sherwin’s) Matters: Reflections 

http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf.
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf.
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf.
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-f.pdf
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-f.pdf


348

Défaire le suicidisme

through the Lens of Medical Assistance in 
Dying. International Journal of Feminist 
Approaches to Bioethics, 13(2), 21‒27.

Dumsday, T. (2021). Assisted Suicide in Canada: 
Moral, Legal, and Policy Considerations. 
University of British Columbia Press.

Durkheim, É. (1951). Suicide: A Study in Sociology. 
Translated by J. A. Spaulding & G. Simpson. 
Free Press. En français : Le Suicide. Étude de 
sociologie. Presses universitaires de France, 
1993 [1897].

Dworkin, R., Nagel, T., Nozick, R., Rawls, J., 
Scanlon, T. & Thomson, J. J. (1998). The 
Philosophers’ Brief. Dans M. P. Battin,  
R. Rhodes & A. Silvers (dir.), Physician Assisted 
Suicide: Expanding the Debate (p. 431‒441). 
Routledge.

Dyck, R. D. (2015). Report on Outcome and 
Recommendations: LGBTQ Youth Suicide 
Prevention Summit 2012. httpps://eggale.ca/
awareness/yyspps2012/.

Dying with Dignity Canada (2016, 23 septembre). 
Why Medically Assisted Dying Is Not Suicide. 
httpps://www.dyyinggwithdiggnityy.ca/blogg/
assisted_dyyingg_is_not_suicide.

East, L., Dorozenko, K. P. & Martin, R. (2019). The 
Construction of People in Suicide Prevention 
Documents. Death Studies, 1‒10.

The Economist (2015). 24 and Ready to Die. httpps://
www.yyoutube.com/watch?v=SWWkUzkfJ4M.

Edelman, L. (2004). No Future: Queer Theory and 
the Death Drive. Duke University Press. En 
français : Merde au futur : Théorie queer et 
pulsion de mort. Trad. de M. Démont. Epel, 2016.

Engelhart, K. (2021). The Inevitable: Dispatches on 
the Right to Die. St. Martin’s Press.

Exit International (2021). Our Philosophy: Exit 
Vision, Mission and Values. httpps://www.
exitinternational.net/about-exit/
our-pphilosopphyy/.

Eyal, N. (2011). Informed Consent. Dans  
E. N. Zalta (dir.), The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. httpps://pplato.stanford.edu/archives/
win2015/entries/informed-consent/.

Fireweed Collective (anciennement The Icarus 
Project) (2020). When It All Comes Crashing 
Down: Navigating Crisis. Dans E. Dixon &  
L. L. Piepzna-Samarasinha (dir.), Beyond 
Survival: Strategies and Stories from the 
Transformative Justice Movement (p. 127‒133). 
AK Press.

Fitzpatrick, S. J. (2014). Re-Moralizing the Suicide 
Debate. Journal of Bioethical Inquiry, 11(2), 
223‒232.

Fitzpatrick, S. J. (2015). Scientism as a Social 
Response to the Problem of Suicide. Journal of 
Bioethical Inquiry, 12(4), 613‒622.

Fitzpatrick, S. J. (2016a). Ethical and Political 
Implications of the Turn to Stories in Suicide 
Prevention. Philosophy, Psychiatry, and 
Psychology, 23(3‒4), 265‒276.

Fitzpatrick, S. J. (2016b). Stories of Suicide and 
Social Justice. Philosophy, Psychiatry, and 
Psychology, 23(3‒4), 285‒287.

Fitzpatrick, S. J. (2020). Epistemic Justice and the 
Struggle for Critical Suicide Literacy. Social 
Epistemology, 34(6), 555‒565.

Fitzpatrick, S. J. (2022). The Moral and Political 
Economy of Suicide Prevention. Journal of 
Sociology, 58(1), 113‒129.

Fitzpatrick, S. J., Hooker, C. & Kerridge, I. (2015). 
Suicidology as a Social Practice. Social 
Epistemology, 29(3), 303‒322.

Fitzpatrick, S. J., Read, D., Brew, B. K. & Perkins, 
D. (2021). A Sociological Autopsy Lens on 
Older Adult Suicide in Rural Australia: 
Addressing Health, Psychosocial Factors and 
Care Practices at the Intersection of Policies 
and Institutions. Social Science and Medicine, 
284, 1‒9.

Foucault, M. (1976). Histoire de la sexualité : La 
volonté de savoir (Vol. 1). Gallimard

Foucault, M. (1994). Dits et écrits iv. 1980‒1988. 
Gallimard.

Foucault, M. (1997). « Il faut défendre la société » : 
Cours au Collège de France (1976‒1976). Seuil/
Gallimard.

Foucault, M. (2001). Dits et écrits ii. 1976‒1988. 
Gallimard.

Foucault, M. (2004a). Naissance de la biopolitique : 
Cours au Collège de France (1978‒1979). Seuil/
Gallimard.

Foucault, M. (2004b). Sécurité, territoire, 
population : Cours au Collège de France 
(1977‒1978). Seuil/Gallimard.

Fournier, L. (2021). Autotheory as Feminist Practice 
in Art, Writing, and Criticism. MIT Press.

Frazee, C. (2016, 6 juin). Supreme Court Now 
Permits Some Canadian to Approach Death on 
Their Own Terms: Who Should Those 
Canadian Be? Hill Times. httpps:// www.hilltimes.
com/2016/06/06/a-suppreme-court-jjudggment-
now-ppermits-some-canadians-to-apppproach-
death-on-their-own-terms-who-should-those-
canadians-be/67062.

Frazee, C. (2020, 17 novembre). Assisted Dying 
Legislation Puts Equality for People with 
Disabilities at Risk. Globe and Mail.  
httpps://www.thegglobeandmail.com/oppinion/
article-assisted-dyyingg-leggislation-pputs-
eqqualityy-for-ppeopple-with-disabilities/.

Fricker, M. (2007). Epistemic Injustice: Power  
and the Ethics of Knowing. Oxford University 
Press.

http://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not
http://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not
http://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not
http://www.youtube.com/watch?v=SW
http://www.youtube.com/watch?v=SW
http://www.youtube.com/watch?v=SW
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-consent/
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-consent/
http://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some
http://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some
http://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some
http://www.theglobeandmail.com/opin


349

Bibliographie

Fricker, M. & Jenkins, K. (2017). Epistemic 
Injustice, Ignorance and Trans Experiences. 
Dans A. Garry, S. J. Khader & A. Stone (dir.), 
Routledge Companion to Feminist Philosophy 
(p. 268‒278). Routledge.

Friedan, B. (1963). The Feminine Mystique. Norton.
Friesen, P. (2020). Medically Assisted Dying and 

Suicide. How Are They Different, and How Are 
They Similar? Hastings Center Report, 50(1), 
32‒43.

Fritsch, K. (2016). Cripping Neoliberal Futurity: 
Marking the Elsewhere and Elsewhen of 
Desiring Otherwise. Feral Feminisms, 5, 11‒26.

Froese, J. S. & Greensmith, C. (2019). Que(e)rying 
Youth Suicide: Unpacking Sexist and Racist 
Violence in Skim and 13 Reasons Why. Cultural 
Studies Review, 25(2), 31‒51.

Fullagar, S. (2003). Wasted Lives: The Social 
Dynamics of Shame and Youth Suicide. Journal 
of Sociology, 39(3), 291‒307.

Fung, R. & McCaskell, T. (2012). Continental Drift: 
The Imaging of AIDS. Dans M. FitzGerald &  
S. Rayter (dir.), Queerly Canadian: An 
Introductory Reader in Sexuality Studies 
(p. 191‒195). Canadian Scholars’ Press.

Furqan, Z., Sinyor, M., Schaffer, A., Kurdyak, P. & 
Zaheer, J. (2018). “I Can’t Crack the Code”: 
What Suicide Notes Teach Us About 
Experiences with Mental Illness and Mental 
Health Care. Canadian Journal of Psychiatry, 
1‒9.

Galasiński, D. (2019). Discourses of Men’s Suicide 
Notes: A Qualitative Analysis. Bloomsbury 
Academic.

Gallop, J. (2019). Sexuality, Disability, and Aging: 
Queer Temporalities of the Phallus. Duke 
University Press.

Gandsman, A. (2018a). « 99 % des suicides sont 
tragiques, nous nous battons pour le 1 % qui 
reste » : Des esprits sains dans des corps 
malades et l’activisme du droit à la mort. 
Criminologie, 51(2), 167‒188.

Gandsman, A. (2018b). “Old Age Is Cruel”: The 
Right to Die as an Ethics for Living. Australian 
Journal of Anthropology, 29, 209‒221.

Gandsman, A., Herington, T. E. & Przybylak-
Brouillard, A. (2016). Mourir comme mode de 
vie. Être vers la mort et phénoménologie de 
l’activisme du droit de mourir. Anthropologie et 
Sociétés, 40(3), 59‒84.

Garland-Thomson, R. (2002). Integrating 
Disability, Transforming Feminist Theory. 
NWSA Journal, 14(3), 1‒32.

Gavaghan, C. (2017). Capacity and Assisted Dying. 
Dans M. Cholbi (dir.), Euthanasia and Assisted 
Suicide: Global Views on Choosing to End Life 
(p. 299‒325). ABC-CLIO.

Gill, C. J. (1992). Suicide Intervention for People 
with Disabilities: A Lesson in Inequality. Issues 
in Law and Medicine, 8(1), 37‒53.

Gill, C. J. (1999). The False Autonomy of Forced 
Choice: Rationalizing Suicide for Persons with 
Disabilities. Dans J. L. J. Werth (dir.), 
Contemporary Perspectives on Rational Suicide 
(p. 171‒180). Brunner/Mazel.

Gill, C. J. (2000). Health Professionals, Disability, 
and Assisted Suicide: An Examination of 
Relevant Empirical Evidence and a Reply to 
Batavia. Psychology, Public Policy, and Law, 6(2), 
526‒545.

Gill, C. J. (2004). Depression in the Context of 
Disability and the “Right to Die.” Theoretical 
Medicine, 25, 171‒198.

Giwa, A. (2019). A Complete Treatise on Rational 
Suicide. Bioethics UPdate, 5, 1070‒120.

Goh, I. (2020). Auto-thanato-theory: Dark 
Narcissistic Care for the Self in Sedgwick and 
Zambreno. Arizona Quarterly, 76(1), 197‒213.

Gorsuch, N. M. (2006). The Future of Assisted 
Suicide and Euthanasia. Princeton University 
Press.

Greensmith, C. & Froese, J. S. (2021). Fantasies of 
the Good Life: Responding to Rape Culture in 
13 Reasons Why. Girlhood Studies, 14(1), 85‒100.

Guenther, L. (2013). Solitary Confinement: Social 
Death and Its Afterlives. University of Minnesota 
Press.

Halberstam, J. (2008). The Anti-Social Turn in 
Queer Studies. Graduate Journal of Social 
Science, 5(2), 140‒156.

Halberstam, J. (2010, 20 novembre). It Gets 
Worse… Social Text. httpp://socialtextjjournal.
orgg/pperiscoppe_article/it_ggets_worse/.

Halberstam, J. (2011). The Queer Art of Failure. 
Duke University Press.

Hall, K. Q. (2017a). Feminist and Queer 
Intersections with Disability Studies. Dans  
A. Garry, S. J. Khader & A. Stone (dir.), The 
Routledge Companion to Feminist Philosophy 
(p. 405‒418). Routledge.

Hall, K. Q. (2017b). Queer Epistemology and 
Epistemic Injustice. Dans I. J. Kidd, J. Medina 
& G. Pohlhaus Jr. (dir.), The Routledge Handbook 
of Epistemic Injustice (p. 158‒166). Routledge.

Hall, K. Q. (2021). Limping Along: Toward a Crip 
Phenomenology. Journal of Philosophy of 
Disability, 1, 11‒33. httpps://doi.orgg/10.5840/
JPD20218275.

Halperin, D. (2003). The Normalization of Queer 
Theory. Dans G. A. Yep, K. E. Lovaas &  
J. P. Elia (dir.), Queer Theory and 
Communication: From Disciplining Queers to 
Queering the Discipline(s) (p. 339‒343). 
Harrington Park Press.

http://socialtext/


350

Défaire le suicidisme

Hamilton, G. (2013, November 22). Terminally 
Transsexual: Concerns Raised Over Belgian 
Euthanized after Botched Sex Change. National 
Post. httpps://nationalppost.com/news/canada/
terminallyy-transsexual-concerns-raised-over-
belggian-euthanized-after-botched-sex-changge.

Hamraie, A. (2017). Building Access: Universal 
Design and the Politics of Disability. University 
of Minnesota Press.

Hecht, J. M. (2013). Stay: A History of Suicide and 
the Philosophies Against It. Yale University Press.

Henry, A. F., Jr. & Short, J. F. (1954). Suicide and 
Homicide: Some Economic, Sociological, and 
Psychological Aspects of Aggression. Free Press.

Hewitt, J. (2010). Schizophrenia, Mental Capacity, 
and Rational Suicide. Theoretical Medicine and 
Bioethics, 31, 63‒77.

Hewitt, J. (2013). Why Are People with Mental 
Illness Excluded from the Rational Suicide 
Debate? International Journal of Law and 
Psychiatry, 36, 358‒365.

Hill Collins, P. (2000). Black Feminist Thought: 
Knowledge, Consciousness, and the Politics of 
Empowerment (2e éd.). Routledge. En français : 
La pensée féministe noire. Savoir, conscience et 
politique de l’empowerment. Trad. de  
D. Lamoureux. Remue-ménage, 2016.

Hjelmeland, H. & Knizek, B. L. (2017). Suicide 
and Mental Disorders: A Discourse of Politics, 
Power, and Vested Interests. Death Studies, 
41(8), 481‒492.

Hjelmeland, H. & Knizek, B. L. (2020). The 
Emperor’s New Clothes? A Critical Look at the 
Interpersonal Theory of Suicide. Death Studies, 
44(3), 168‒178.

Ho, A. (2014). Choosing Death: Autonomy and 
Ableism. Dans A. Veltman & M. Piper (dir.), 
Autonomy, Oppression, and Gender (p. 1‒24). 
Oxford University Press.

Ho, A. & Norman, J. S. (2019). Social 
Determinants of Mental Health and Physician 
Aid-in-Dying: The Real Moral Crisis. American 
Journal of Bioethics, 19(10), 52‒54.

Horncastle, J. (2018). Practicing Care: Queer Vulnerability 
in the Hospital. Social Identities, 24(33), 383‒394.

Horwitz, A. V. (2002). Creating Mental Illness. 
University of Chicago Press.

Houston, R. (2009). The Medicalization of Suicide: 
Medicine and the Law in Scotland and 
England, circa 1750‒1850. Dans J. Weaver &  
D. Wright (dir.), Histories of Suicide (p. 91‒118). 
University of Toronto Press.

Hwang, K. (1999). Rational Suicide and the 
Disabled Individual: Self-Determination Versus 
Social Protection. Dans J. L. J. Werth (dir.), 
Contemporary Perspectives on Rational Suicide 
(p. 181‒187). Brunner/Mazel.

The Icarus Project (n.d.). Navigating Crisis. 
httpps://fireweedcollective.orgg/ppublication/
naviggatingg-crisis/.

The Icarus Project (2015). Madness and 
Oppression: Paths to Personal Transformation 
and Collective Liberation: A Mad Maps Guide 
by The Icarus Project. httpps://fireweedcollective.
orgg/wpp-content/upploads/2018/11/
MadnessAndOppppressionGuide.ppdf.

Jacob, J. D., Holmes, D., Rioux, D. & Corneau,  
P. (2018). Patients’ Perspective on Mechanical 
Restraints in Acute and Emergency Psychiatric 
Settings: A Poststructural Feminist Analysis. 
Dans J. M. Kilty & E. Dej (dir.), Containing 
Madness: Gender and “Psy” in Institutional 
Contexts (p. 93‒117). Palgrave Macmillan.

James, S. E., Herman, J. L., Rankin, S., Keisling, 
M., Mottet, L. & Anafi, M. (2016). The Report of 
the 2015 U.S. Transgender Survey. National 
Center for Transgender Equality. httpps://
transeqqualityy.orgg/sites/default/files/docs/usts/
USTS-Full-Repport-Dec17.ppdf.

Jaworski, K. (2010). The Author, Agency and 
Suicide. Social Identities, 16(5), 675‒687.

Jaworski, K. (2014). The Gender of Suicide: Knowledge 
Production, Theory and Suicidology. Ashgate.

Jaworski, K. (2015). Suicide, Agency and the 
Limits of Power. Dans L. Broz & D. Münster 
(dir.), Suicide and Agency: Anthropological 
Perspectives on Self-Destruction, Personhood, and 
Power (p. 183‒201). Routledge.

Jaworski, K. (2016). Divorcing Suicidology, 
Ethically. Social Epistemology Review and Reply 
Collective, 5(2), 18‒25.

Jaworski, K. (2020). Towards Ethics of Wonder 
and Generosity in Critical Suicidology. Social 
Epistemology, 34(6), 589‒600.

Jaworski, K. & Marsh, I. (2020). Knowledge Is 
Made for Cutting—An Introduction. Social 
Epistemology, 34(6), 527‒532.

Jaworski, K. & Scott, D. G. (2020). At the Limits of 
Suicide: The Bad Timing of the Gift. Social 
Epistemology, 34(6), 577‒588.

Johnson, M. L. (2015). Bad Romance: A Crip Feminist 
Critique of Queer Failure. Hypatia, 30(1), 251‒267.

Joiner, T. (2005). Why People Die by Suicide. 
Harvard University Press.

Joiner, T. E., Hom, M. A., Hagan, C. R. & Silva,  
C. (2016). Suicide as a Derangement of the 
Self-Sacrificial Aspect of Eusociality. 
Psychological Review, 123(3), 235‒254.

Kafer, A. (2013). Feminist, Queer, Crip. Indiana 
University Press.

Kalish, R. & Kimmel, M. (2010). Suicide by Mass 
Murder: Masculinity, Aggrieved Entitlement, 
and Rampage School Shootings. Health 
Sociology Review, 19(4), 451‒464.



351

Bibliographie

Kilty, J. M. & Dej, E. (dir.) (2018). Containing 
Madness: Gender and “Psy” in Institutional 
Contexts. Palgrave Macmillan.

Kim, S. Y. H., De Vries, R. & Peteet, J. R. (2016). 
Euthanasia and Assisted Suicide of Patients 
with Psychiatric Disorders in the Netherlands 
2011‒2014. JAMA Psychiatry, 73(4), 362‒368.

King, M. T., Merrin, G. J., Espelage, D. L., Grant, 
N. J. & Bub, K. L. (2018). Suicidality and 
Intersectionality Among Students Identifying 
as Nonheterosexual and with a Disability. 
Exceptional Children, 84(2), 141‒158.

Kious, B. M. & Battin, M. P. (2019). Physician 
Aid-in-Dying and Suicide Prevention in 
Psychiatry: A Moral Crisis? American Journal of 
Bioethics, 19(10), 29‒39.

Kirby, A. (2014). Trans Jeopardy/Trans Resistance: 
Shaindl Diamond Interviews Ambrose Kirby. 
Dans B. Burstow, B. A. LeFrançois &  
S. Diamond (dir.), Psychiatry Disrupted: 
Theorizing Resistance and Crafting the (R)
evolution (p. 163‒176). McGillQueen’s 
University Press.

Kolářová, K. (2015). Death by Choice, Life by 
Privilege: Biopolitical Circuits of Vitality and 
Debility in the Times of Empire. Dans  
S. Tremain (dir.), Foucault and the Government 
of Disability (p. 396‒423). University of 
Michigan Press.

Kouri, S. & White, J. (2014). Thinking the Other 
Side of Youth Suicide: Engagements with Life. 
International Journal of Child, Youth and Family 
Studies, 1, 180‒203.

Kral, M. J. (2019). The Idea of Suicide: Contagion, 
Imitation, and Cultural Diffusion. Routledge.

Krebs, E. (2020). Combating the Ills of 
Involuntary Intake: A Critical Rhetorical 
Analysis of Colorado’s State Psychiatric 
Policies for Suicidal Patients. Journal of Applied 
Communication Research, 48(3), 310‒327.

Krebs, E. (2022). Disrupting Suicidism: Anti-
Oppressive Approaches to Addressing the Desire to 
Die [thèse de doctorat, University of Utah].

Leblanc, S. & Kinsella, E. A. (2016). Toward 
Epistemic Justice: A Critically Reflexive 
Examination of “Sanism” and Implications for 
Knowledge Generation. Studies in Social Justice, 
10(1), 59‒78.

Lee, J.-E. (2013). Mad as Hell: The Objectifying 
Experience of Symbolic Violence. Dans  
B. A. LeFrançois, R. Menzies & G. Reaume 
(dir.), Mad Matters: A Critical Reader in 
Canadian Mad Studies (p. 105‒121). Canadian 
Scholars’ Press.

LeFrançois, B. A., Menzies, R. & Reaume, G. (dir.) 
(2013). Mad Matters: A Critical Reader in 
Canadian Mad Studies. Canadian Scholars’ Press.

LeMaster, L. (2022). Suicidal. Cultural Studies ↔ 
Critical Methodologies, 22(4). httpps://doi.
orgg/10.1177/15327086221087667.

Lewis, B. (2013). A Mad Fight: Psychiatry and 
Disability Activism. Dans L. J. Davis (dir.), The 
Disability Studies Reader (4e éd., p. 115‒131). 
Routledge.

Liegghio, M. (2013). A Denial of Being: 
Psychiatrization as Epistemic Violence. Dans 
B. A. LeFrançois, R. Menzies & G. Reaume 
(dir.), Mad Matters: A Critical Reader in 
Canadian Mad Studies (p. 122‒129). Canadian 
Scholars’ Press.

Longmore, P. K. (2003). Why I Burned My Book and 
Other Essays on Disability. Temple University 
Press.

Lund, E. M., Nadorff, M. R., Winer, E. S. & Seader, 
K. (2016). Is Suicide an Option? The Impact of 
Disability on Suicide Acceptability in the 
Context of Depression, Suicidality, and 
Demographic Factors. Journal of Affective 
Disorders, 189, 25‒35.

Lundström, R. (2018). Spaces for Support: 
Discursive Negotiations of Supporter Positions 
in Online Forum Discussions about Suicide. 
Discourse, Context and Media, 25, 98‒105.

Lytle, M. C., Silenzio, V. M. B., Homan, C. M., 
Schneider, P. & Caine, E. D. (2018). Suicidal 
and Help-Seeking Behaviors Among Youth in 
an Online Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender, 
Queer, and Questioning Social Network. 
Journal of Homosexuality, 65(13), 1916‒1933.

MacDonald, M. (1989). The Medicalization of 
Suicide in England: Laymen, Physicians, and 
Cultural Change, 1500‒1870. Milbank Quarterly, 
67(1), 69‒91.

Magnusson, R. S. (2004). “Underground 
Euthanasia” and the Harm Minimization 
Debate. Journal of Law, Medicine and Ethics, 
32(3), 486‒495.

Maier-Clayton, A. (2016, 8 mai). As a Person with 
Mental Illness, Here’s Why I Support Medically 
Assisted Death. Globe and Mail. httpps://www.
thegglobeandmail.com/life/health-and-fitness/
health/as-a-pperson-with-mental-illness-heres-
whyy-i-supppport-medicallyy-assisted-death/
article29912835/.

Mann, J. J. & Arango, V. (2016). Neurobiology of 
Suicide and Attempted Suicide. Dans D. 
Wasserman (dir.), Suicide: An Unnecessary Death 
(p. 39‒47). Oxford University Press.

Manning, J. (2020). Suicide: The Social Causes of 
Self-Destruction. University of Virginia Press.

Marlatt, G. A., Larimer, M. E. & Witkiewitz,  
K. (dir.) (2012). Harm Reduction: Pragmatic 
Strategies for Managing High-Risk Behaviors 
(2e éd.). Guilford Press.

http://www.theglobeandmail.com/
http://www.theglobeandmail.com/


352

Défaire le suicidisme

Marsh, I. (2010a). Queering Suicide: The 
Problematic Figure of the “Suicidal 
Homosexual” in Psychiatric Discourse. Dans  
B. Scherer (dir.), Queering Paradigms (p. 1‒24). 
Peter Lang.

Marsh, I. (2010b). Suicide: Foucault, History and 
Truth. Cambridge University Press.

Marsh, I. (2015). “Critical Suicidology”: Toward an 
Inclusive, Inventive and Collaborative (Post) 
Suicidology. Social Epistemology Review and 
Reply Collective, 4(6), 5‒9. httpp://wpp.me/pp1Bfgg0-26B.

Marsh, I. (2016). Critiquing Contemporary 
Suicidology. Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral 
& J. Morris (dir.), Critical Suicidology: 
Transforming Suicide Research and Prevention for 
the 21st Century (p. 15‒30). University of British 
Columbia Press.

Marsh, I. (2018). Historical Phenomenology: 
Understanding Experiences of Suicide and 
Suicidality Across Time. Dans M. Pompili (dir.), 
Phenomenology of Suicide (p. 1‒12). Springer.

Marsh, I. (2020a). The Social Production of 
Psychocentric Knowledge in Suicidology. Social 
Epistemology, 34(6), 544‒554.

Marsh, I. (2020b). Suicide and Social Justice: 
Discourse, Politics and Experience. Dans  
M. E. Button & I. Marsh (dir.), Suicide and Social 
Justice: New Perspectives on the Politics of Suicide 
and Suicide Prevention (p. 15‒31). Routledge.

Marsh, I., Marzano, L., Mosse, D. & Mackenzie, 
J.-M. (2021). First-Person Accounts of the 
Processes and Planning Involved in a Suicide 
Attempt on the Railway. BJPsych Open, 7(1), 
1‒7. httpps://doi.orgg/10.1192/bjjo.2020.173.

Marsh, I., Winter, R. & Marzano, L. (2021). 
Representing Suicide: Giving Voice to a Desire 
to Die? Health: An Interdisciplinary Journal for 
the Social Study of Health, Illness and Medicine, 
26(1), 10‒26. httpps://doi.orgg/10.1177/136345932 
11046843.

Martin, N. (2011). Preserving Trust, Maintaining 
Care, and Saving Lives: Competing Feminist 
Values in Suicide Prevention. International 
Journal of Feminist Approaches to Bioethics, 4(1), 
164‒187.

McCloskey, M. S. & Ammerman, B. A. (2018). 
Suicide Behavior and Aggression Related 
Disorders. Current Opinion in Psychology, 22, 
54‒58.

McConnell, D., Hahn, L., Savage, A., Dubé, C. & 
Park, E. (2016). Suicidal Ideation Among Adults 
with Disability in Western Canada: A Brief 
Report. Community Mental Health Journal, 52, 
519‒526.

McCormick, A. J. (2011). Self-Determination, the 
Right to Die, and Culture: A Literature Review. 
Social Work, 56(2), 119‒128.

McDermott, E. & Roen, K. (2016). Queer Youth, 
Suicide and Self-Harm: Troubled Subjects, 
Troubling Norms. Palgrave MacMillan.

McGuire, A. (2020). From Boomer to Zoomer: 
Aging with Vitality under Neoliberal 
Capitalism. Dans K. Aubrecht, C. Kelly &  
C. Rice (dir.), The Aging-Disability Nexus 
(p. 180‒199). University of British Columbia Press.

McInerney, F. (2000). “Requested Death”: A New 
Social Movement. Social Science and Medicine, 
50, 137‒154.

McIntosh, J. L. (1999). Arguments Against 
Rational Suicide: A Gerontologist’s Perspective. 
Dans J. L. J. Werth (dir.), Contemporary 
Perspectives on Rational Suicide (p. 188‒193). 
Brunner/Mazel.

McNeil, J., Ellis, S. J. & Eccles, F. J. R. (2017). 
Suicide in Trans Populations: A Systematic 
Review of Prevalence and Correlates. 
Psychology of Sexual Orientation and Gender 
Diversity, 4(3), 341‒353.

McRuer, R. (2006). Crip Theory: Cultural Signs of 
Queerness and Disability. New York University Press.

McRuer, R. (2018). Crip Times: Disability, 
Globalization, and Resistance. New York 
University Press.

McRuer, R. & Johnson, M. L. (2014). Proliferating 
Cripistemologies: A Virtual Roundtable. 
Journal of Literary and Cultural Disability 
Studies, 8(2), 149‒169.

McRuer, R. & Mollow, A. (dir.) (2012). Sex and 
Disability. Duke University Press. Medina,  
J. (2013). The Epistemology of Resistance: Gender 
and Racial Oppression, Epistemic Injustice, and 
Resistant Imaginations. Oxford University Press.

Medina, J. (2017). Epistemic Injustice and 
Epistemologies of Ignorance. Dans P. C. Taylor, 
L. Martín Alcoff & L. Anderson (dir.), The 
Routledge Companion to the Philosophy of Race 
(p. 247‒260). Routledge.

Mills, C. (2014). Sly Normality: Between 
Quiescence and Revolt. Dans B. Burstow,  
B. A. LeFrançois & S. Diamond (dir.), Psychiatry 
Disrupted: Theorizing Resistance and Crafting the 
(R)evolution (p. 208‒224). McGill-Queen’s 
University Press.

Mills, C. (2015). The Global Politics of 
Disablement: Assuming Impairment and 
Erasing Complexity. Dans H. Spandler, J. 
Anderson & B. Sapey (dir.), Madness, Distress 
and the Politics of Disablement (p. 1‒11). Policy 
Press.

Mills, C. (2017). The Mad Are Like Savages and 
the Savages Are Mad: Psychopolitics and the 
Coloniality of the Psy. Dans B. M. Z. Cohen 
(dir.), Routledge International Handbook of 
Critical Mental Health (p. 205‒212). Routledge.

http://wp.me/p1Bfg0-26B


353

Bibliographie

Mills, C. (2018). “Dead People Don’t Claim”: A 
Psychopolitical Autopsy of UK Austerity 
Suicides. Critical Social Policy, 38(2), 302‒322.

Mills, C. (2020). Toughening Up on Welfare 
Deaths by Suicide in the UK’s Hostile 
Environment. Dans M. E. Button & I. Marsh 
(dir.), Suicide and Social Justice: New Perspectives 
on the Politics of Suicide and Suicide Prevention 
(p. 71‒86). Routledge.

Mills, C. W. (1997). The Racial Contract. Cornell 
University Press. En français : Le contrat racial. 
Trad. de A. Ndiaye alias Webster. Mémoire 
d’encrier, 2023.

Mitchell, D. T. & Snyder, S. L. (2015). The 
Biopolitics of Disability: Neoliberalism, 
Ablenationalism, and Peripheral Embodiment. 
University of Michigan Press.

Mollow, A. (2006). “When Black Women Start 
Going on Prozac…”: The Politics of Race, 
Gender, and Emotional Distress in Meri 
Nana-Ama Danquah’s Willow Weep for Me. 
MELUS, 31(3), 67‒99.

Morse, R. S., Kral, M. J., McFadden, M., McCord, 
J. & Barsdate Easton, L. (2020). It Takes a 
Village: The Nonprofessional Mental Health 
Worker Movement. Dans M. E. Button &  
I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New 
Perspectives on the Politics of Suicide and Suicide 
Prevention (p. 154‒179). Routledge. 

Muñoz, J. E. (2009). Cruising Utopia: The Then and 
There of Queer Futurity. New York University Press.

Murray, S. J. (2006). Thanatopolitics: On the Use 
of Death for Mobilizing Political Life. 
Polygraph, 18, 191‒215.

Murray, S. J. (2008). Thanatopolitics: Reading in 
Agamben a Rejoinder to Biopolitical Life. 
Communication and Critical/Cultural Studies, 
5(2), 203‒207.

Murray, S. J. (2018). Thanatopolitics. Dans J. R. Di 
Leo (dir.), Bloomsbury Handbook to Literary and 
Cultural Theory (p. 718‒719). Bloomsbury.

Namaste, V. K. (2000). Invisible Lives: The Erasure 
of Transsexual and Transgendered People. 
University of Chicago Press.

Nicki, A. (2001). The Abused Mind: Feminist 
Theory, Psychiatric Disability, and Trauma. 
Hypatia, 16(4), 80‒104.

Nollet, R. (2014). Nathan, Free as a Bird [DVD]. Belgique.
Obourn, M. W. (2020). Disabled Futures: A 

Framework for Radical Inclusion. Temple 
University Press.

O’Connor, R. C. & Pirkis, J. (dir.) (2016). The 
International Handbook of Suicide Prevention. 
Wiley-Blackwell.

Ogden, R. (2001). Non-Physician Assisted Suicide: 
The Technological Imperative of the Deathing 
Counterculture. Death Studies, 25(5), 387‒401.

Ogien, R. (2009). La vie, la mort, l’État. Le débat 
bioéthique. Grasset et Fasquelle.

Organisation mondiale de la Santé (OMS) ([2012] 
2014a). Action de santé publique pour la 
prévention du suicide : Un cadre de travail. 
Bibliothèque de l’OMS. httpps://iris.who.int/
bitstream/handle/10665/112853/9789242503
579_fre.ppdf?seqquence=1 

Organisation mondiale de la Santé (OMS) (2014b). 
Prévention du suicide : L’état d’urgence mondial. 
Bibliothèque de l’OMS. httpps://iris.who.int/
bitstream/handle/10665/75166/9789241503
570_engg.ppdf?seqquence=1

Ouellette, A. (2011). Bioethics and Disability: 
Toward A Disability-Conscious Bioethics. 
Cambridge University Press.

Palmore, E. B. (1999). Suicide Can Be Rational for 
Senescent or Terminal Patients. Dans  
J. L. J. Werth (dir.), Contemporary Perspectives on 
Rational Suicide (p. 194‒200). Brunner/Mazel.

Paperny, A. M. (2019a). Hello I Want to Die Please 
Fix Me: Depression in the First Person. Random 
House Canada.

Paperny, A. M. (2019b). This Is a Scream. The 
Walrus, 16(7), 49‒57.

Patsavas, A. (2014). Recovering a Cripistemology 
of Pain: Leaky Bodies, Connective Tissue, and 
Feeling Discourse. Journal of Literary and 
Cultural Disability Studies, 8(2), 203‒218.

Patterson, O. (1982). Slavery and Social Death: A 
Comparative Study. Harvard University Press.

Pearce, R. (2018). Understanding Trans Health: 
Discourse, Power and Possibility. Policy Press.

Perreault, I., Corriveau, P. & Cauchie, J.-F. (2016). 
While of Unsound Mind? Narratives of 
Responsibility in Suicide Notes from the Twentieth 
Century. Histoire sociale, 49(98), 155‒170.

Petricola, M. (2021). Introduction: Researching 
Queer Death. Whatever, 4, 563‒571

Piepzna-Samarasinha, L. L. (2018). Care Work: 
Dreaming Disability Justice. Arsenal Pulp Press.

Pitts-Taylor, V. (2016). The Brain’s Body: 
Neuroscience and Corporeal Politics. Duke 
University Press.

Pitts-Taylor, V. (2019). “A Slow and Unrewarding 
and Miserable Pause in Your Life”: Waiting in 
Medicalized Gender Transition. Health: An 
Interdisciplinary Journal for the Social Study of 
Health, Illness and Medicine, 24(6), 646‒664.

Pohlhaus, G., Jr. (2012). Relational Knowing and 
Epistemic Injustice: Toward a Theory of 
“Willful Hermeneutical Ignorance.” Hypatia, 
27(4), 715‒735.

Pollak, J. (2020). What’s in a Name: The Problem 
with Zero Suicide. Psychiatric Times, 37(11), 29. 
httpps://www.ppsyychiatrictimes.com/view/
what-name-the-pproblem-with-zero-suicide.

http://www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-with
http://www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-with


354

Défaire le suicidisme

Price, M. (2011). Mad at School: Rhetorics of Mental 
Disability and Academic Life. University of 
Michigan Press.

Price, M. (2015). The Bodymind Problem and the 
Possibilities of Pain. Hypatia, 30(1), 268‒284.

Pridmore, S., Naguy, A., Ahmadi, J. & Pridmore, 
W. (2021). Voluntary Assisted Dying for People 
with Mental Disorder. Dynamics of Human 
Health, 8(1), 1‒16.

Puar, J. K. (2007). Terrorist Assemblages: Homo
nationalism in Queer Times. Duke University 
Press.

Puar, J. K. (2013). The Cost of Getting Better: 
Ability and Debility. Dans L. J. Davis (dir.), The 
Disability Studies Reader (4e éd., p. 177‒184). 
Routledge.

Puar, J. K. (2017). The Right to Maim: Debility, 
Capacity, Disability. Duke University Press. 

Pyne, J. (2015, January 14). “Fix Society. Please.” 
NOW Magazine. httpps://nowtoronto.com/news/
leelah-alcorn-fix-societyy-not-trans-ppeopple/.

Quill, T. E. & Sussman, B. (2020). Physician-
Assisted Death. The Hastings Center, 1‒9. 
httpps://www.thehastinggscenter.orgg/
briefinggbook/pphyysician-assisted-death/.

Radi, B. (2019). On Trans* Epistemology: 
Critiques, Contributions, and Challenges. TSQ: 
Transgender Studies Quarterly, 6(1), 43‒63.

Radomska, M., Mehrabi, T. & Lykke, N. (2019). 
Queer Death Studies: Coming to Terms with 
Death, Dying and Mourning Differently: An 
Introduction. Women, Gender and Research, 3‒4, 
3‒11.

Raj, R. & Irving, D. (dir.) (2014). Trans Activism in 
Canada: A Reader. Canadian Scholars’ Press.

Reynolds, J. M. (2017). “I’d Rather Be Dead Than 
Disabled” — The Ableist Conflation and the 
Meanings of Disability. Review of 
Communication, 17(3), 149‒163.

Reynolds, V. (2016). Hate Kills: A Social Justice 
Response to “Suicide.” Dans J. White, I. Marsh, 
M. J. Kral & J. Morris (dir.), Critical Suicidology: 
Transforming Suicide Research and Prevention for 
the 21st Century (p. 169‒187). University of 
British Columbia Press.

Rhodanthe, L., Wishart, E. et Martin, R. (2019), 
“All I Need Is Someone to Talk To”: Evaluating 
discharged Suicide Peer Support. Curtin 
University.

Rich, A. (1980). Compulsory Heterosexuality and 
Lesbian Existence. Dans C. Stimpson & E. 
Spector Person (dir.), Women: Sex and Sexuality 
(p. 62‒91). University of Chicago Press.

Riggs, D. W., Pearce, R., Pfeffer, C. A., Hines, S., 
White, F. & Ruspini, E. (2019). Tran
snormativity in the Psy Disciplines: 
Constructing Pathology in the Diagnostic and 

Statistical Manual of Mental Disorders and 
Standards of Care. American Psychologist, 74(8), 
912‒924.

Roen, K. (2019). Rethinking Queer Failure: Trans 
Youth Embodiments of Distress. Sexualities, 
22(1‒2), 48‒64.

Rose, N. (1999). Governing the Soul: The Shaping of 
the Private Self. Free Association Books.

Rose, N. (2019). Our Psychiatric Future: The Politics 
of Mental Health. Polity Press.

Saleh-Hanna, V. (2015). Black Feminist 
Hauntology. Champ pénal/Penal field, XII, 1‒31. 
httpp://jjournals.oppenedition.orgg/
champpppenal/9168.

Salem, T. (1999). Physician-Assisted Suicide 
Promoting Autonomy—Or Medicalizing 
Suicide? Hastings Center Report, 29(3), 30‒36.

Sandahl, C. (2003). Queering the Crip or Cripping 
the Queer? Intersections of Queer and Crip 
Identities in Solo Autobiographical 
Performance. GLQ: A Journal of Lesbian and Gay 
Studies, 9(1‒2), 25‒56.

Scherer, B. (2020). I Am a Suicide Waiting to 
Happen: Reframing Self-Completed Murder 
and Death. Dans M. E. Button & I. Marsh (dir.), 
Suicide and Social Justice: New Perspectives on the 
Politics of Suicide and Suicide Prevention 
(p. 141‒151). Routledge.

Scully, J. (2020). Why Medical Assistance in Dying 
Must Treat Mental and Physical Illness Equally. 
CBC News. httpps://www.cbc.ca/news/oppinion/
oppinion-assisted-dyyingg-maid-leggislation-
mental-health-1.5474025.

Seelman, K. L., Colon-Diaz, M. J. P., LeCroix, R. 
H., Xavier-Brier, M. & Kattari, L. (2017). 
Transgender Noninclusive Healthcare and 
Delaying Care Because of Fear: Connections to 
General Health and Mental Health Among 
Transgender Adults. Transgender Health, 2(1), 17‒29.

Serano, J. (2007). Whipping Girl: A Transsexual 
Woman on Sexism and the Scapegoating of 
Femininity. Seal Press.

Shakespeare, T. (2006). Autonomy at the End of 
Life. Dans Disability Rights and Wrongs 
(p. 118‒132). Routledge.

Shakespeare, T. (2010). The Social Model of 
Disability. Dans L. J. Davis (dir.), The Disability 
Studies Reader (3e éd., p. 266‒273). Routledge.

Shildrick, M. (2008). Deciding on Death: 
Conventions and Contestations in the Context 
of Disability. Journal of Bioethical Inquiry, 
5(2‒3), 209‒219.

Shneidman, E. S. (1993). Suicide as Psychache: A 
Clinical Approach to Self-Destructive Behavior. 
Jason Aronson.

Shraya, V. (2017). I Want to Kill Myself. httpps://
vivekshrayya.com/visual/i-want-to-kill-myyself/.

http://www.thehastingscenter.org/briefingbook/physician-assisted-death/
http://www.thehastingscenter.org/briefingbook/physician-assisted-death/
http://journals.openedition.org/champpenal/9168
http://journals.openedition.org/champpenal/9168
http://www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted
http://www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted


355

Bibliographie

Siebers, T. (2008). Disability Theory. University of 
Michigan Press.

Smith, W. J. (2000). Culture of Death: The Assault on 
Medical Ethics in America. Encounter Books.

Spade, D. (2011). Normal Life: Administrative 
Violence, Critical Trans Politics, and the Limits of 
Law. South End Press.

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak? 
Dans C. Nelson & L. Grossberg (dir.), Marxism 
and the Interpretation of Culture (p. 271‒313). 
University of Illinois Press. En français : Les 
subalternes peuvent-elles parler ? Trad. de  
J. Vidal. Amsterdam, 2020.

Staples, J. & Widger, T. (2012). Situating Suicide as 
an Anthropological Problem: Ethnographic 
Approaches to Understanding Self-Harm and 
Self-Inflicted Death. Cultural, Medicine, and 
Psychiatry, 36, 183‒203.

Stefan, S. (2016). Rational Suicide, Irrational Laws: 
Examining Current Approaches to Suicide in 
Policy and Law. Oxford University Press.

Stohlmann-Rainey, J. (2018, 9 août). Hegemonic 
Sanity and Suicide. Mad in America.  
httpps://www.madinamerica.com/2018/08/
heggemonic-sanityy-and-suicide/.

Stohlmann-Rainey, J. (2019, 4 août). How “Safe 
Messaging” Gaslights Suicidal People. Mad in 
America. httpps://www.madinamerica.
com/2019/08/safe-messaggingg-ggasligghts-suicidal 
-ppeopple/.

Stolakis, K. (2021). Pray Away [DVD]. États-Unis.
Stryker, S. (2017). Transgender History: The Roots of 

Today’s Revolution (2e éd.). Seal Press.
Stryker, S. & Aizura A. Z. (dir.) (2013). The 

Transgender Studies Reader 2. Routledge.
Stryker, S. & Currah P. (dir.) (2014). Keywords. 

TSQ: Transgender Studies Quarterly, 1(1‒2).
Stryker, S., Currah, P. & Moore, L. J. (2008). 

Introduction: Trans-, Trans, or Transgender? 
Women’s Studies Quarterly, 36(3‒4), 11‒22.

Stryker, S. & Whittle S. (dir.) (2006). The 
Transgender Studies Reader. Routledge.

Stuckler, D. & Basu, S. (2013). The Body Economic: 
Why Austerity Kills. Basic Books.

Stuckler, D., Basu, S., Suhrcke, M., Coutts, A. & 
McKee, M. (2009). The Public Health Effect of 
Economic Crises and Alternative Policy 
Responses in Europe: An Empirical Analysis. 
The Lancet, 374(9686), 315‒323.

Sullivan, N. (2007). “The Price to Pay for Our 
Common Good”: Genital Modification and the 
Somatechnologies of Cultural (In)Difference. 
Social Semiotics, 17(3), 395‒409.

Sullivan, N. (2009). Transsomatechnics and the 
Matter of “Genital Modifications.” Australian 
Feminist Studies, 24(60), 275‒286.

Sullivan, N. & Murray, S. (dir.) (2009). Introduction. 

Dans Somatechnics: Queering the 
Technologisation of Bodies (p. 1‒10). Ashgate.

Sullivan, S. & Tuana, N. (dir.) (2007). Race and 
Epistemologies of Ignorance. State University of 
New York Press.

Sumner, L. W. (2011). Assisted Death: A Study in 
Ethics and Law. Oxford University Press.

Szasz, T. (1999). Fatal Freedom: The Ethics and 
Politics of Suicide. Praeger Publishers.

Szasz, T. (2008). Suicide Prohibition: The Shame of 
Medicine. Syracuse University Press.

Tack, S. (2019). The Logic of Life: Thinking 
Suicide through Somatechnics. Australian 
Feminist Studies, 34(99), 46‒59.

Tatz, C. & Tatz, S. (2019). The Sealed Box of Suicide. 
Springer.

Taylor, C. (2014). Birth of the Suicidal Subject: Nelly 
Arcan, Michel Foucault, and Voluntary Death. 
Culture, Theory and Critique, 56(2), 187‒207. 
httpps://doi.orgg/10.1080/14735784.2014.937820.

Thienpont, L., Verhofstadt, M., Van Loon, T., 
Distelmans, W., Audenaert, K. & De Deyn, P. P. 
(2015). Euthanasia Requests, Procedures and 
Outcomes for 100 Belgian Patients Suffering 
from Psychiatric Disorders: A Retrospective, 
Descriptive Study. BMJ Open, 5, 1‒8.

Thom, K. C. (2015). 8 Tips for Trans Women of 
Color Who Are Considering Suicide. Everyday 
Feminism. https://everyydayyfeminism.
com/2015/11/for-trans-women-consideringg- 
suicide/.

Thom, K. C. (2019). I Hope We Choose Love: A Trans 
Girl’s Notes from the End of the World. Arsenal 
Pulp Press.

Thorneycroft, R. (2020). Crip Theory and Mad 
Studies: Intersections and Points of Departure. 
Canadian Journal of Disability Studies, 9(1), 
91‒121. En français : Théorie crip et études de 
la folie : Intersections et points de départ. 
Canadian Journal of Disability Studies, 10(3), 
2021, 225‒267.

Tierney, T. F. (2006). Suicidal Thoughts Hobbes, 
Foucault and the Right to Die. Philosophy and 
Social Criticism, 32(5), 601‒638.

Tierney, T. F. (2010). The Governmentality of 
Suicide: Peuchet, Marx, Durkheim, and 
Foucault. Journal of Classical Sociology, 10(4), 
357‒389.

Tierney, T. F. (2021). Euthanasia, Biopolitics, and 
Care of the Self. Dans S. Westwood (dir.), 
Regulating the End of Life: Death Rights 
(p. 156‒169). Routledge.

Trans Lifeline. (2020). Why No Non-Consensual 
Active Rescue? In E. Dixon & L. L. Piepzna-
Samarasinha (dir.), Beyond Survival: Strategies 
and Stories from the Transformative Justice 
Movement (p. 135‒139). AK Press.

http://www.madinamerica.com/2018/08/hegemonic-sanity-and-suicide/
http://www.madinamerica.com/2018/08/hegemonic-sanity-and-suicide/
http://www.madinamerica.com/2019/08/safe-messaging
http://www.madinamerica.com/2019/08/safe-messaging


356

Défaire le suicidisme

Trans Lifeline (2021). Principles. httpps://
translifeline.orgg/about/#pprincpples.

Trans PULSE Canada Team (2020). Health and 
Health Care Access for Trans and NonBinary 
People in Canada. httpps://transppulsecanada.ca/
wpp-content/upploads/2020/03/National_
Repport_2020-03-03_cc-byy_FINAL-ua-1.ppdf.

Trujillo, M. A., Perrin, P. B., Sutter, M., Tabaac,  
A. & Benotsch, E. G. (2017). The Buffering Role 
of Social Support on the Associations among 
Discrimination, Mental Health, and Suicidality 
in a Transgender Sample. International Journal 
of Transgenderism, 18(1), 39‒52.

Tuana, N. (2017). Feminist Epistemology: The 
Subject of Knowledge. Dans I. J. Kidd,  
J. Medina & G. Pohlhaus Jr. (dir.), The Routledge 
Handbook of Epistemic Injustice (p. 125‒138). 
Routledge.

Turecki, G. (2018). Early-Life Adversity and 
Suicide Risk: The Role of Epigenetics. Dans  
M. Pompili (dir.), Phenomenology of Suicide: 
Unlocking the Suicidal Mind (p. 39‒49). Springer.

Van Orden, K. A., Witte, T. K., Cukrowicz, K. C., 
Braithwaite, S. R., Selby, E. A. & Joiner, T. E.,  
Jr. (2010). The Interpersonal Theory of Suicide. 
Psychological Review, 117(2), 575‒600.

Varelius, J. (2015). Mental Illness, Lack of 
Autonomy, and Physician-Assisted Death. Dans 
M. Cholbi & J. Varelius (dir.), New Directions in 
the Ethics of Assisted Suicide and Euthanasia 
(p. 59‒77). Springer.

Varelius, J. (2016). On the Moral Acceptability of 
Physician-Assisted Dying for Non-Autonomous 
Psychiatric Patients. Bioethics, 30(4), 227‒233.

Veale, J. F., Watson, R. J., Peter, T. & Saewyc,  
E. M. (2017). The Mental Health of Canadian 
Transgender Youth Compared with the 
Canadian Population. Journal of Adolescent 
Health, 60(1), 44‒49.

Wardlaw, M. P. (2010). The Right-to-Die 
Exception: How the Discourse of Individual 
Rights Impoverishes Bioethical Discussions of 
Disability and What We Can Do About It. 
International Journal of Feminist Approaches to 
Bioethics, 3(2), 43‒62.

Webb, D. (2011). Thinking About Suicide: 
Contemplating and Comprehending the Urge to 
Die. PCCS Books.

Wedlake, G. (2020). Complicating Theory Through 
Practice: Affirming the Right to Die for Suicidal 
People. Canadian Journal of Disability Studies, 
9(4), 89‒110.

Wendell, S. (1996). The Rejected Body: Feminist 
Philosophical Reflections on Disability. Routledge.

Wendell, S. (2001). Unhealthy Disabled: Treating 
Chronic Illnesses as Disabilities. Hypatia, 
16(4), 17‒33.

Werth, J. L., Jr. (1996). Rational Suicide? 
Implications for Mental Health Professionals. 
Taylor and Francis.

Werth, J. L., Jr. (1998). Using Rational Suicide as 
an Intervention to Prevent Irrational Suicide. 
Crisis, 19(4), 185‒192. 

Werth, J. L., Jr. (dir.) (1999). Introduction to the 
Issue of Rational Suicide. Dans Contemporary 
Perspectives on Rational Suicide (p. 1‒9). 
Brunner/Mazel.

Westwood, S. (2021). Embodiment, Choice and 
Control at the Beginning and Ending of Life: 
Paradoxes and Contradictions. A Provocation. 
Dans S. Westwood (dir.), Regulating the End of 
Life: Death Rights (p. 219‒236). Routledge.

Wexler, L. M. & Gone, J. P. (2016). Exploring 
Possibilities for Indigenous Suicide Prevention: 
Responding to Cultural Understandings and 
Practices. Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral & 
J. Morris (dir.), Critical Suicidology: Transforming 
Suicide Research and Prevention for the 21st Century 
(p. 56‒70). University of British Columbia Press.

Whitaker, R. (2018, August 6). Suicide in the Age 
of Prozac. Mad in America. httpps:// www.
madinamerica.com/2018/08/
suicide-in-the-agge-of-pprozac/.

White, J. (2012). Youth Suicide as a “Wild” 
Problem: Implications for Prevention Practice. 
Suicidology Online, 3, 42‒50.

White, J. (2015a). Qualitative Evidence in Suicide 
Ideation, Attempts, and Suicide Prevention. 
Dans K. Olson, R. A. Young & I. Z. Schultz 
(dir.), Handbook of Qualitative Health Research 
for Evidence-Based Practice (p. 335‒354). Springer.

White, J. (2015b). Shaking Up Suicidology. Social 
Epistemology Review and Reply Collective, 4(6), 1‒4.

White, J. (2016). Reimagining Youth Suicide 
Prevention. Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral 
& J. Morris (dir.), Critical Suicidology: 
Transforming Suicide Research and Prevention for 
the 21st Century (p. 244‒263). University of 
British Columbia Press.

White, J. (2017). What Can Critical Suicidology 
Do? Death Studies, 41(8), 472‒480.

White, J. (2020a). Hello Cruel World! Embracing a 
Collective Ethics for Suicide Prevention. Dans 
M. E. Button & I. Marsh (dir.), Suicide and Social 
Justice: New Perspectives on the Politics of Suicide 
and Suicide Prevention (p. 197‒210). Routledge.

White, J. (2020b). Suicidology Is for Cutting: 
Epistemic Injustice and Decolonial Critiques. 
Social Epistemology Review and Reply Collective, 
9(5), 75‒81.

White, J. & Kral, M. J. (2014). Re-Thinking Youth 
Suicide: Language, Culture, and Power. Journal 
for Social Action in Counseling and Psychology, 
6(1), 122‒142.

http://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/
http://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/
http://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/


357

Bibliographie

White, J., Marsh, I., Kral, M. J. & Morris, J. (dir.) 
(2016a). Critical Suicidology: Transforming 
Suicide Research and Prevention for the 21st 
Century. University of British Columbia Press.

White, J., Marsh, I., Kral, M. J. & Morris, J. (dir.) 
(2016b). Introduction: Rethinking Suicide. 
Dans Critical Suicidology: Transforming Suicide 
Research and Prevention for the 21st Century 
(p. 1‒11). University of British Columbia Press.

White, J. & Morris, J. (2019). Re-Thinking Ethics 
and Politics in Suicide Prevention: Bringing 
Narrative Ideas into Dialogue with Critical 
Suicide Studies. International Journal of Environ
mental Research and Public Health, 16(18), 1‒13.

White, J. & Stoneman, L. (2012). Thinking and 
Doing Prevention: A Critical Analysis of 
Contemporary Youth Crime and Suicide 
Prevention Discourses. Child and Youth 
Services, 33(2), 104‒126.

Wicks, E. (dir.) (2016). The Law and Ethic of 
Assisted Dying: Is There a Right to Die? Dans 
Human Rights and Healthcare (p. 253‒274). Hart 
Publishing.

Wieseler, C. (2016). Objectivity as Neutrality, 
Nondisabled Ignorance, and Strong Objectivity 
in Biomedical Ethics. Social Philosophy Today, 
32, 85‒106.

Wieseler, C. (2020). Epistemic Oppression and 
Ableism in Bioethics. Hypatia, 35(4), 714‒732.

Wildhood, M. (2018, 25 octobre). Suicide 
Hotlines, Risk Assessment and Rights: Whose 
Safety Matters? Mad in America. httpps://www.
madinamerica.com/2018/10/national-suicide-hotline- 
whose-safetyy-matters/.

Wilson, K. (2018). The Call for the Abolition of 
Mental Health Law: The Challenges of Suicide, 
Accidental Death and the Equal Enjoyment of 
the Right to Life. Human Rights Law Review, 18, 
651‒688.

Wilson, T. A. (2016, 12 décembre). How Being 
Black and Queer Made Me Unapologetically 
Suicidal. HuffPost. httpps://www.huffppost.com/
entryy/how-beingg-black-qqueer-made-me-
unappologgeticallyy-sucidial_b_584ea3fde4b01713
310512a2.

Winters, K. (2006). Gender Dissonance: 
Diagnostic Reform of Gender Identity Disorder 
for Adults. Journal of Psychology and Human 
Sexuality, 17(3‒4), 71‒89.

Wipond, R. (2020, November 29). Suicide Hotlines 
Bill Themselves as Confidential—Even as Some 
Trace Your Call. Mad in America. httpps://www.
madinamerica.com/2020/11/
suicide-hotlines-trace-yyour-call/.

Witten, T. M. (2014). End of Life, Chronic Illness, 
and Trans-Identities. Journal of Social Work in 
End-of-Life and Palliative Care, 10(1), 34‒58.

Wray, M., Colen, C. & Pescosolido, B. (2011). The 
Sociology of Suicide. Annual Review of 
Sociology, 37, 505‒528.

Wray, M., Poladko, T. & Vaughan Allen, M. (2011). 
Suicide Trends in Nevada, 1999‒2009. Dans  
D. N. Shalin (dir.), The Social Health of Nevada: 
Leading Indicators and Quality of Life in the 
Silver State (p. 1‒28). UNLV Center for 
Democratic Culture. httpps://www.academia.
edu/2647746/Suicide_Trends_in_Nevada_An_ 
Update.

Wright, C. (2018, June 10). Learning to Live with 
Wanting to Die. The Body Is Not an Apology. 
httpps://thebodyyisnotanappologygy.com/maggazine/
learningg-to-live-with-wantingg-to-die/.

Young, R. (2020). Voluntary Euthanasia. Dans  
E. N. Zalta (dir.), The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. httpps://pplato.stanford.edu/archives/
sppr2020/entries/euthanasia-voluntaryy/.

Yue, E. (2021). Who Is the Migrant in “Migrant 
Suicide”? Kohl: A Journal for Body and Gender 
Research, 7(1), 69‒73.

http://www.madinamerica.com/2018/10
http://www.madinamerica.com/2018/10
http://www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer
http://www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer
http://cdclv.unlv.edu/mission/index.html




359

NOTE SUR LES 
LICENCES QUE NOUS 

UTILISONS
À la création de Burn~Août, nous avons décidé de faire du partage libre et 
gratuit de nos publications une priorité. L’objectif est de permettre autant 
que possible la circulation des idées qui nous semblent pertinentes et 
dont il nous semble qu’il est important de les faire connaître au plus 
grand nombre, et ce, indépendamment des situations économiques et 
géographiques de notre lectorat. 

Afin de mettre en place la libre diffusion de ces textes tout en 
respectant les droits des auteurices, nous les plaçons sous des licences 
Creative Commons (CC)180. Cet ensemble de licences facilite la reproduc-
tion et la diffusion des œuvres que nous publions et y appose un cadre 
légal d’utilisation clair pour nos lecteurices. Leur utilisation nous permet 
aussi de réaffirmer l’un de nos positionnements en tant que maison 
d’édition : celui selon lequel le partage de la connaissance constitue un 
impératif moral181. 

Plus qu’une philosophie, le libre — avec ses licences et ses 
pratiques — est convoqué aux éditions Burn~Août comme un outil 
au service des luttes, à l’instar ici des pratiques de dissémination des 
infokiosques182 ou autres guerilla libraries183.





361

CC BY-NC-SA  
USAGE ET EMPLOI 

Défaire le suicidisme : une approche trans, queer et crip du suicide (assisté) 
est publiée sous licence CC BY-NC-SA (httpps://creativecommons.orgg/
licenses/byy-nc-sa/4.0/deed.fr). Cela veut dire que :

Vous êtes autorisé·es à
Partager, copier, distribuer et communiquer Défaire le suicidisme : une 
approche trans, queer et crip du suicide (assisté) par tous moyens et sous 
tous formats.

En fonction  
des options suivantes

Attribution — Vous devez créditer Défaire le suicidisme : une approche trans, 
queer et crip du suicide (assisté), intégrer un lien vers la licence et indiquer 
si des modifications ont été effectuées, sans suggérer que les éditions 
Burn~Août ou Alexandre Baril vous soutiennent.
Pas d’utilisation commerciale — Vous n’êtes pas autorisé·es à faire un 
usage commercial de tout ou partie de Défaire le suicidisme : une approche 
trans, queer et crip du suicide (assisté).
Partagge dans les mêmes conditions — Dans le cas où vous effectuez 
une modification, que vous transformez ou créez à partir d’éléments 
composants Défaire le suicidisme : une approche trans, queer et crip du suicide 
(assisté), vous devez diffuser ces éléments modifiés dans les mêmes 
conditions, c’est-à-dire avec la même licence avec laquelle Défaire le 
suicidisme : une approche trans, queer et crip du suicide (assisté) a été partagé, 
soit la licence CC BY-NC-SA.

Voici un exemple de crédit
Défaire le suicidisme : une approche trans, queer et crip du suicide (assisté), 
Alexandre Baril, traduction Philippe Blouin (éditions Burn~Août, 2025),  
CC BY-NC-SA (httpps://creativecommons.orgg/licenses/byy-nc-sa/4.0/deed.
fr), pas de modification.





363

NOTES 
1.	 S. Corr, une personne non-binaire, m’a donné 

la permission de citer ses propos ici.
2.	 Ndt : lorsqu’il est question de l’oppression 

basée sur la taille en termes de poids et de 
grosseur, nous choisissons taillisme pour 
traduire sizeism plutôt que grossophobie. 
Ce dernier mot est de plus en plus délaissé 
à cause de la dimension psychologisante et 
individuelle inhérente à la notion de phobie.

3.	 Les expressions mouvements/champs d’études 
antioppression et activistes/chercheureuses 
antioppression réfèrent aux mouvements 
sociaux, comme les mouvements des 
femmes, trans, du handicap, crips et Mad, 
pour n’en nommer que quelques-uns, aux 
champs d’études associés, comme les études 
féministes, trans, du handicap, crips ou 
Mad, et aux activistes et chercheureuses qui 
s’engagent dans ces cercles antioppression. 
L’activisme et la recherche ont tendance à 
être fortement enchevêtrés dans ces champs 
— d’où l’expression activistes/chercheureuses. 
Sur les pratiques antioppression, lire 
LeFrançois, Menzies et Reaume (2013, 334).

4.	 Giorgio Agamben a été le premier à proposer 
le concept de « thanatopolitique » dans Homo 
Sacer : le pouvoir souverain et la vie nue (1997). 
Dans le chapitre 5, je discute de son usage 
du mot et de la définition fournie par Stuart 
J. Murray (2006, 2018), que je conserve dans 
ce livre.

5.	 Pour des définitions des pratiques de suicide 
assisté (comme l’euthanasie volontaire 
active, le suicide médicalement assisté ou le 
retrait de traitements de maintien en vie), 
voir Downie (2004), Young (2014) et Quill et 
Sussman (2020).

6.	 Même si je n’élabore pas l’aspect religieux 
dans ce livre en raison du manque d’espace, il 
vaut la peine de mentionner que le suicidisme 
fonctionne à travers des normes, injonctions 
et pratiques religieuses qui influencent non 
seulement les personnes suicidaires, mais 
aussi leurs familles. Par exemple, l’une de 
mes ami·es, dont les parents sont catholiques 
et pour qui la religion et la spiritualité 
occupent une place importante dans leur vie, 
m’a confié que des pratiques discriminatoires 
ont été exercées dans sa communauté quand 
sa tante et son frère se sont donné la mort. 
Sa mère a dû se battre pour que sa sœur 
décédée des suites d’un suicide puisse avoir 
des funérailles comme les autres, tandis que 

le prêtre avait initialement refusé certaines 
pratiques, comme celle d’escorter le cercueil 
entre l’église et le cimetière. Quand le frère de 
mon amie s’est suicidé dans les années 2000, 
le prêtre avait refusé d’ouvrir le cercueil lors 
de la cérémonie. J’invite les personnes lisant 
ce livre qui s’intéressent à la relation entre 
religion et suicide à consulter Battin (2005, 
2015) et Cholbi (2017). Je veux remercier 
mon amie qui m’a autorisé à utiliser ces deux 
exemples concrets, ainsi qu’une personne 
ayant anonymement révisé ce livre, d’avoir 
indiqué mon omission initiale des aspects 
religieux du suicidisme.

7.		 Je veux remercier Scott J. Fitzpatrick 
pour ses commentaires inestimables et 
pour notre correspondance au sujet des 
similarités et des différences entre l’injonction 
et l’impératif. Fitzpatrick m’a rappelé 
que dans plusieurs contextes, la notion 
d’injonction est fortement liée à l’obligation 
légale, m’expliquant qu’il préfère utiliser la 
notion d’impératif dans son travail. J’utilise 
l’injonction ici dans un sens large, référant à 
un ordre ayant autorité et à une obligation 
morale, sociale et politique. Dans ce sens je 
considère l’injonction et l’impératif comme 
synonymes. 

8.	 Je définis plus loin mon modèle queercrip de 
la suicidalité, mais je voudrais mentionner 
ici que ce modèle queercrip est inspiré 
par les approches queercrips élaborées 
par des activistes/chercheureuses comme 
Sandahl (2003), McRuer (2006, 2018), 
Kafer (2013), Day (2021) et Hall (2021). Pour 
des définitions des perspectives queers et 
crips, voir Hall (2017a).

9.		 Silverman et moi (2019, 181) avons 
inventé le terme cogniticisme, que nous avons 
défini comme « un système d’oppression 
discriminant les personnes ayant des 
handicaps cognitifs/mentaux. […] Le 
cogniticisme est en œuvre à de multiples 
niveaux, notamment politique, social, 
médical, juridique, économique et normatif. »

10.	 Je préfère une épellation sans traits d’union, 
comme le terme autothéorie.

11.	 D’autres exemples incluent l’ancien éditeur 
en chef de The Walrus, Graeme Bayliss (2016) ; 
l’artiste, musicienne, écrivaine et chercheuse 
Vivek Shraya (2017) ; et l’artiste et activiste 
ayant reçu le prix Lambda pour ses écrits, 
Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha (2018).



364

Défaire le suicidisme

12.	 En janvier 2020 j’ai cherché le terme suicidisme 
sur Google. Cette recherche a révélé que le 
terme avait émergé lors du siècle dernier 
et a peu circulé, à quelques exceptions 
près. De plus, il n’a jamais été utilisé dans 
le sens décrit ici avant que je ne l’utilise 
en 2016‒2017.

13.	 Voir, par exemple, East, Dorozenko 
et Martin (2019) ; Rhodanthe, Wishart 
et Martin (2019) ; Tack (2019) ; White 
et Morris (2019) ; Fitzpatrick (2020) ; 
Jaworski (2020) ; White (2020b) ; 
LeMaster (2022) ; et Krebs (2022).

14.	 Je remercie l’une des personnes ayant 
anonymement évalué ce livre de m’avoir 
invité à élaborer une contextualisation 
culturelle et historique du suicide et de 
m’avoir fourni des références pertinentes à ce 
sujet.

15.	 Pour plus d’information sur le traitement 
historique du suicide, lire MacDonald (1989) ; 
Szasz (1999) ; Tierney (2006, 2010) ; 
BayatRizi (2008) ; Houston (2009) ; 
Cellard, Chapdelaine et Corriveau (2013) ; 
Hecht (2013) ; Beattie et Devitt (2015) ; 
Battin (2015) ; Corriveau et al. (2016) ; 
Perreault, Corriveau et Cauchie (2016).

16.	 Il est aussi essentiel de considérer 
l’importance, durant la même période, de 
l’évolution de nouvelles technologies et 
institutions médicales (comme les asiles) 
pour diagnostiquer et traiter les personnes 
suicidaires (par exemple : Brian 2016). 
Je voudrais d’ailleurs remercier une des 
personnes qui a évalué ce livre de m’avoir 
invité à mieux contextualiser l’émergence du 
modèle médical ainsi que celle du modèle 
social présenté dans la prochaine section, et 
de m’avoir fourni des références pertinentes 
pour développer cette contextualisation.

17.	 Voir aussi Kouri et White (2014).
18.	 Lire aussi Van Orden et al. (2010) et Joiner et 

al. (2016).
19.	 Lire entre autres Jaworski (2010, 2014, 2015, 

2016, 2020) ; Marsh (2010a, 2010b, 2015, 2018, 
2020a, 2020b) ; Fitzpatrick (2011, 2015, 2020) ; 
Cover (2012, 2016a, 2016b) ; White (2012, 
2015a, 2015b, 2016, 2017, 2020) ; Taylor (2014) ; 
Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015) ; 
Mills (2015, 2018, 2020) ; White et al. (2016a) ; 
Hjelmeland et Knizek (2017, 2020) ; et Button 
et Marsh (2020).

20.	 Sur le biopouvoir et la biopolitique, lire 
Foucault (1976, 1994, 1997, 2001, 2004a, 
2004b).

21.	 J’invite les gens qui s’intéressent aux 
analyses de Durkheim à lire ses travaux 

ou les commentaires sur ses travaux, 
notamment Douglas (1967) ; BayatRizi (2008) ; 
Jaworski (2014) ; Taylor (2014) ; Beattie 
et Devitt (2015) ; Fitzpatrick, Hooker 
et Kerridge (2015) ; Manning (2020) ; 
ou Kral (2019). Pour leur part, Wray, 
Colen et Pescosolido (2011) proposent 
une histoire intéressante des théories 
du suicide en sociologie, incluant les 
théories dites « pré-durkheimiennes » et 
« post-durkheimiennes ».

22.	 Sur les suicides par imitation et la 
« contagion » du suicide, lire aussi Wray, 
Colen et Pescosolido (2011) et Kral (2019).

23.	 Si on la catégorise souvent comme médicale/
psychologique vu qu’elle souligne les facteurs 
individuels de la suicidalité, la « théorie 
interpersonnelle du suicide » (Joiner 2005) 
mobilise les multiples facteurs listés par 
l’OMS pour expliquer la suicidalité. Dans 
ce sens, on pourrait aussi la considérer 
comme une théorie appartenant au modèle 
de santé publique. Néanmoins, comme le 
démontrent Hjelmeland et Knizek (2020) dans 
leur critique de cette théorie, les facteurs 
individuels sont considérés comme les 
éléments clés expliquant la suicidalité, situant 
ainsi cette théorie au sein du modèle médical.

24.	 Sur l’agentivité, lire aussi Chandler (2019, 
2020a) et Krebs (2022).

25.	 Voir par exemple ces chercheureuses 
qui utilisent l’expression études critiques 
du suicide : Tatz et Tatz (2019) ; White 
et Morris (2019) ; Marsh (2020b) ; 
Jaworski et Marsh (2020) ; White (2020b) ; 
Marsh et al. (2021) ; et Ansloos et 
Peltier (2021). J’ai personnellement hésité 
entre utiliser suicidologie critique et études 
critiques du suicide. J’ai opté pour le premier 
pour diverses raisons, incluant le fait que 
des ouvrages importants dans le domaine, 
comme White et al. (2016) utilisent le 
syntagme suicidologie critique dans leur titre. 
L’avenir dira quelle expression s’imposera. 
Je crois que les deux expressions articulent 
bien l’esprit des activistes/chercheureuses 
travaillant dans ce champ.

26.	 Voir par exemple : Spivak (1988) ; 
Canetto (1992) ; Gill (1992, 1999) ; 
Fullagar (2003) ; Dorais et Lajeunesse (2004) ; 
Halberstam (2010) ; Kalish et Kimmel (2010) ; 
Bauer et al. (2013) ; et Puar (2013).

27.	 Lire entre autres : Jaworski (2010, 2014) ; 
Marsh (2010a, 2010b) ; Cover (2012) ; 
White (2012) ; Chrisjohn, Mckay et 
Smith (2014) ; et Taylor (2014).

28.	 Lire entre autres : Fitzpatrick (2015, 2016a, 



365

Notes

2016b, 2020) ; Fitzpatrick, Hooker et 
Kerridge (2015) ; Jaworski (2015, 2016, 2020) ; 
Marsh (2015, 2016, 2018, 2020a, 2020b) ; 
Broz et Münster (2015) ; Button (2016) ; 
Cover (2016a, 2016b, 2020) ; McDermott et 
Roen (2016) ; White et al. (2016a) ; White (2017, 
2020a, 2020b) ; Bastien et Perreault (2018) ; 
Mills (2017, 2018, 2020) ; Chandler (2019, 
2020a, 2020b) ; Button et Marsh (2020b) ; et 
Hjelmeland et Knizek (2020).

29.	 Marsh (2015, 2016) et Button (2016, 2020) 
offrent des résumés des caractéristiques des 
deux champs. Les six caractéristiques que 
j’établis ici se basent sur une synthèse de ces 
textes, ainsi que sur les articles suivants : 
Kouri et White (2014) ; Fitzpatrick, Hooker 
et Kerridge (2015) ; White et al. (2016a) ; 
Mills (2018) ; White et Morris (2019) ; 
Fitzpatrick (2020) ; et White (2020a, 2020b).

30.	 « L’approche politique du suicide » et 
« l’approche de justice sociale de la 
suicidalité » sont synonymes, selon 
Button (2016, 2020), Button et Marsh (2020, 5) 
et Marsh (2020, 15).

31.	 Voir, par exemple : Cover (2012, 2016a) ; 
Taylor (2014) ; Jaworski (2015) ; Marsh (2015, 
2016) ; Button (2016, 2020) ; Reynolds (2016) ; 
White et al. (2016a) ; Chandler (2019, 2020a, 
2020b) ; Button et Marsh (2020) ; Ansloos et 
Peltier (2021) ; et Yue (2021).

32.	 J’aborde plus en détail la position de Bee 
Scherer dans le chapitre 2. S’iel argumente 
que le suicide est une forme d’homicide 
autoaccompli, Scherer propose une 
conclusion différente de celle d’autres 
auteurices qui condamnent le suicide et iel 
accepte la possibilité du suicide. Au sujet 
du caractère impropre du terme suicide 
focalisé sur le soi (sui-), lire aussi Staples et 
Widger (2012).

33.	 Sur ces recommandations, voir aussi Dorais 
et Lajeunesse (2004, 90‒119) et Dyck (2015).

34.	 Si la notion de « fantômes » possède une 
certaine ressemblance avec la « Black Feminist 
Hauntology » (Saleh-Hanna 2015), qui réfère 
à l’histoire du colonialisme, du racisme, 
de l’esclavage et des morts causées par ces 
oppressions, j’en fais ici un usage plus limité. 
Mon utilisation de cette expression réfère à 
l’idée que quelque chose est présent tout en 
étant insaisissable et difficile à décrire d’une 
manière intelligible. Le suicidisme est tel un 
fantôme qui circule dans les divers modèles 
de la suicidalité.

35.	 Les chercheureuses ayant commencé à 
questionner le tort causé aux personnes 
suicidaires incluent : Marsh (2010b) ; Bastien 

et Perreault (2018) ; Chandler (2019, 2020a) ; 
East, Dorozenko et Martin (2019) ; Rhodanthe, 
Wishart et Martin (2019) ; Broer (2020) ; 
Fitzpatrick (2020) ; Jaworski (2020) ; 
White (2020a, 2020b) ; Fitzpatrick et al. (2021) ; 
et Krebs (2022). Iels n’ont cependant pas 
proposé le suicide assisté pour les personnes 
suicidaires, comme je le fais.

36.	 Voir par exemple : Dorais et 
Lajeunesse (2004) ; Reynolds (2016) ; ou 
Mills (2018). Pour faire justice au modèle de 
justice sociale de la suicidalité, certain·es 
chercheureuses comme Chandler (2020a) 
semblent considérer le suicide comme une 
réponse tragique, évitable, mais « normale » 
à l’oppression sociale. Similairement, 
d’autres suicidologues critiques ont 
commencé à théoriser le suicide comme 
un choix impliquant une agentivité, 
voir : Marsh (2010b) ; Fitzpatrick (2020) ; 
Jaworski (2020) ; White et Morris (2019) ; 
LeMaster (2022) ; ou Krebs (2022).

37.	 Sur les discours et les mémoires sur le VIH/
sida, voir l’analyse de la chercheuse en études 
du handicap/crip Ally Day (2021).

38.	 Lire, par exemple : Stefan (2016) ; Rhodanthe, 
Wishart et Martin (2019) ; et White et 
Morris (2019).

39.	 Lire, par exemple : Stefan (2016) ou 
Gandsman (2018b).

40.	 Lire, par exemple : Rhodanthe, Wishart et 
Martin (2019) ou Trans Lifeline (2020).

41.	 Lire, par exemple : OMS (2014b) ; Beattie et 
Devitt (2015) ; Bering (2018) ; Rose (2019) ; et 
Bryan (2022). 

42.	 Lire, par exemple : Szasz (1999) ; Hewitt (2010, 
2013) ; Webb (2011) ; Stefan (2016) ; East, 
Dorozenko et Martin (2019) ; Rhodanthe, 
Wishart et Martin (2019) ; White et 
Morris (2019) ; et Krebs (2022). 

43.	 Lire, par exemple : Werth (1996, 1998) ; 
Webb (2011) ; et Stefan (2016).

44.	 J’aborde la notion de compétence (mentale) 
plus loin dans ce chapitre et dans les 
chapitres 3 et 4. Comme l’a indiqué 
judicieusement une des personnes 
ayant évalué anonymement ce livre (et 
que je remercie pour son commentaire), 
il est important de questionner l’idée 
de compétence et les perspectives 
épistémologiques sur lesquelles se base 
cette notion. En effet, les décisions quant à 
qui peut être considéré·e ou non comme 
mentalement compétent·e sont jonchées de 
discours validistes, sanistes et cogniticistes. 
Mon usage du mot compétence, dans 
l’esprit des études critiques du handicap, 



366

Défaire le suicidisme

cherche à inclure une grande variété de 
capacités mentales. Les chercheureuses 
Michael Bach et Lana Kerzner (2010, 17) 
affirment qu’au Canada, la capacité est 
définie d’un point de vue légal « pour 
référer à une habilité à comprendre des 
informations pertinentes pour prendre une 
décision et à apprécier les conséquences 
raisonnablement prévisibles d’une décision 
ou de l’absence d’une décision. En ce sens, 
la “capacité” renvoie aux prérequis cognitifs 
considérés comme nécessaires pour qu’une 
personne exerce son droit à la capacité 
légale, et qu’il soit respecté par les autres. » 
Ces chercheureuses et d’autres, comme 
moi-même et mes collègues (Baril 2020b), 
montrent le caractère validiste, saniste et 
cogniticiste de cette définition légale. Pour 
les personnes qui s’intéressent aux critiques 
antivalidistes des notions d’autonomie, de 
compétence et de capacité, lire : Gill (2000, 
2004) ; Burstow (2015) ; Clifford Simplican (2015) ; 
et Mills (2015). Sur la notion de compétence 
et la capacité de prendre des décisions, lire : 
Gavaghan (2017) et Charland, Lemmens et 
Wada (2018). 

45.	 Le manque d’espace m’empêche d’élaborer 
sur le commentaire de Spivak (1988) sur la 
pratique du sati, une tradition hindoue où une 
veuve s’immole par le feu après la mort de 
son mari. Si Spivak critique le colonialisme 
sous-jacent aux dénonciations de cette 
pratique par les philosophes et féministes 
occidentaux·les, et même si elle souhaite que 
les personnes subalternes puissent parler 
en leur propre nom, elle n’échappe pas, à 
mon avis, à la conceptualisation négative 
de la suicidalité comme un « problème ». En 
effet, même si elle suggère que le suicide est 
l’un des exemples les plus frappants d’une 
personne qui ne parle qu’à travers son geste 
final, elle considère encore le suicide comme 
un échec.

46.	 Kouri et White (2014), White (2015b) et 
Chandler (2020a) critiquent cette tendance 
positiviste dans la suicidologie.

47.	 Lire, par exemple : Shneidman (1993) ; Joiner 
(2005) ; Cholbi (2011) ; Joiner et al. (2016) ; 
Bering (2018).

48.	 Certains chapitres de cet ouvrage soulignent 
l’importance d’écouter les voix des (ex-)
personnes suicidaires et de les impliquer 
dans la prévention du suicide. White insiste 
elle-même sur l’importance d’écouter la voix 
des personnes suicidaires (Kouri et White 
2014 ; White et Morris 2019).

49.	 Lire, par exemple : Corriveau et al. (2016) ; 

Perreault, Corriveau et Cauchie (2016) ; 
Furqan et al. (2018).

50.	 Quelques chercheureuses ont commencé à 
écouter les récits des personnes suicidaires, 
comme : East, Dorozenko et Martin (2019) ; 
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) ; Marsh, 
Winter et Marzano (2021) ; Krebs (2022) ; et 
LeMaster (2022). 

51.	 Pour des définitions des études Mad et de 
ses concepts, comme le sanisme, voir le 
glossaire élaboré par LeFrançois, Menzies 
et Reaume (2013). Il pourrait aussi être utile 
de consulter des travaux dans les études 
Mad et antipsychiatrie : Burstow (1992, 
2014, 2015) ; Price (2011) ; Mollow (2013) ; 
Burstow, LeFrançois, et Diamond (2014) ; 
Leblanc et Kinsella (2016) ; Kilty et Dej (2018) ; 
Rose (2019) ; Thorneycroft (2020) ; et Beresford 
et Russo (2022).

52.	 Lire, par exemple : Cholbi (2011) et Bering (2018).
53.	 Lire, par exemple : Szasz (1999) ; Stefan (2016) ; 

Borecky, Thomsen et Dubov (2019) ; et 
Paperny (2019). Sur la notion de compétence 
et de capacité de prise de décisions, lire : 
Gavaghan (2017) et Charland, Lemmens et 
Wada (2018).

54.	 Des chercheureuses ont montré qu’il existe 
des formes de sanisme à l’œuvre parmi 
les activistes/chercheureuses du handicap 
(Nicki 2001 ; Lewis 2010 ; Lefrançois, Menzies 
et Reaume 2013 ; Burstow, LeFrançois et 
Diamond 2014 ; Clare 2017 ; Ben-Moshe 2020). 
Dans ce contexte, il n’est pas surprenant que 
la suicidalité soit souvent perçue à travers une 
lunette pathologique saniste comme une 
« maladie mentale » à « guérir ».

55.	 Price (2015, 269), qui a inventé le 
terme bodymind, [que l’on traduit ici en 
« corpomental » et « corpomentalité »], écrit : 
« J’ai commencé à utiliser corpomentalité 
librement, surtout car j’étais fatiguée de dire 
corps-et-esprit tout le temps, et insatisfaite de 
la division implicite créée par la conjonction 
de coordination ».

56.	 Sur cette question, voir aussi Kafer (2013, 43).
57.	 J’ai commencé ces analyses dans mes travaux 

antérieurs : Baril (2017, 2018, 2020b).  
Marsh (2010b, 226) mentionne aussi brièvement 
cette injonction au bonheur et à la santé.

58.	 Lire : Burstow (1992, 2015) ; LeFrançois, 
Menzies et Reaume (2013) ; Liegghio (2013) ; 
Burstow, LeFrançois et Diamond (2014) ; 
Ben-Moshe (2020) ; et Beresford et 
Russo (2022). Sur les contraintes et les 
hospitalisations involontaires, lire aussi : 
Wilson (2018) ; Bernheim (2019) ; et 
Krebs (2020).



367

Notes

59.	 L’espace limité m’empêche d’élaborer sur les 
conceptualisations du biopouvoir de Foucault. 
Les personnes intéressées par Foucault, le 
biopouvoir et le suicide pourraient lire les 
travaux suivants : Murray (2006) ;  
Tierney (2006, 2010) ; BayatRizi (2008) ; 
Marsh (2010b) ; et Taylor (2014).

60.	 Je vous invite à explorer les réflexions sur 
le néolibéralisme en lien avec les enjeux 
de santé mentale et de handicap dans 
les travaux suivants : Kolářová (2015) ; 
Mitchell et Snyder (2015) ; Fritsch (2016) ; 
McRuer (2018) ; et Rose (2019). Sur le 
suicide et le néolibéralisme, lire également : 
Fullagar (2003) et Puar (2013).

61.	 Cette entrevue, intitulée « Un système fini 
face à une demande infinie » constitue le 
texte no 325 de Dits et Écrits II 1976‒1988 
(Foucault 2001, 1186‒1201). L’autre article, 
« Un plaisir si simple », apparaît dans le même 
ouvrage comme texte no 264 (2001, 777‒779).

62.	 J’aborde aussi d’autres conceptualisations 
alternatives de la suicidalité dans le 
chapitre 4, mais en lien avec le suicide 
assisté.

63.	 Burstow (1992), une cheffe de file du 
mouvement et des études antipsychiatrie, 
partage beaucoup des arguments de Szasz sur 
le suicide.

64.	 D’autres philosophes ont défendu une 
position similaire, tel Ogien (2009). Sur la 
distinction entre les droits positifs et négatifs, 
lire aussi Campbell (2017).

65.	 Pour quelques exemples, lire Stefan (2016), 
p. 7, 9, 51, 57, 81‒82, 88‒89, 122‒23, 246 et 269.

66.	 Son livre véhicule une tension continuelle 
entre une perspective individualiste 
et libertarienne et une approche plus 
systémique de la suicidalité. 

67.	 Pour des perspectives critiques sur la 
prévention, lire aussi : Tack (2019) et  
Krebs (2022). Pour des perspectives queers, 
antivalidistes et antisanistes sur la suicidalité 
appelant à déstigmatiser les personnes 
suicidaires et à mieux écouter leurs besoins, 
lire également : Horncastle (2018) ; Froese et 
Greensmith (2019) ; et LeMaster (2022).

68.	 Lire, par exemple : Spivak (1988) ;  
Mills (1997) ; Hill Collins (2000) ; Sullivan et 
Tuana (2007) ; Medina (2013) ; et Hall (2017b).

69.	 On trouve une brève allusion à la violence 
épistémique chez Jaworski et Marsh (2020) 
ainsi que chez White (2020b). Dans un article 
plus ancien, Fitzpatrick (2016) démontre 
comment certains discours et récits sur le 
suicide se font accorder plus de crédibilité et 
de légitimité que d’autres.

70.	 Lire, par exemple : Wedlake (2020) ; 
Benkhelifa et al. (2021) ; Camier-Lemoine 
et Leaune (2021) ; Corriveau et al. (2021) ; 
Fitzpatrick et al. (2021) ; Marsh, Winter et 
Marzano (2021) ; Fitzpatrick (2022) ;  
Krebs (2022) ; et LeMaster (2022).

71.	 Si Fricker (2007) a inventé l’expression 
injustice épistémique, cette forme d’injustice 
avait été théorisée par des activistes/
chercheureuses racisé·es la précédant, dont 
Spivak (1988) et Hill Collins (2000). Il est 
important de reconnaître les contributions 
souvent effacées de ces chercheureuses 
racisé·es.

72.	 Cette discussion sur la notion de mort sociale 
s’inspire de certains passages d’un texte 
intitulé « Voluntary HIV Acquisition as Social 
“Death Sentence” » coprésenté avec Victoria 
Pitts-Taylor à la Conférence internationale 
de la National Women’s Studies Association 
en 2014. Je remercie William Hébert pour 
les références sur la mort sociale et Victoria 
Pitts-Taylor pour ses réflexions et ses 
contributions cruciales à ce sujet, qui sont 
reflétées dans ce paragraphe.

73.	 Si je préfère utiliser les expressions 
communautés queers et trans, dans ce chapitre 
j’utilise parfois l’abréviation LGBTQ pour 
refléter le langage qu’utilisent les auteurices 
dans leurs textes pour désigner ces 
communautés.

74.	 Voir, par exemple, Dyck (2015) et Adams et 
Vincent (2019).

75.	 Lire, par exemple, Cover (2012),  
Jaworski (2014), McDermott et Roen (2016) et 
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019).

76.	 D’une façon similaire, Yue (2021, 71) soutient 
que les certificats de décès au Royaume-Uni 
n’identifient pas l’ethnicité ni le statut 
migratoire en raison de « l’amnésie coloniale 
et sa citoyenneté universelle blanche fictive » 
reflétées dans les discours sur le suicide (lire 
aussi Adams et Vincent 2019). De même, 
Froese et Greensmith (2019) soutiennent que 
la prévention du suicide est biaisée par le 
sexisme, l’hétérosexisme et le racisme. Je 
crois également que l’absence d’information 
sur l’identité de genre et l’orientation 
sexuelle dans les certificats de décès dénote 
l’existence de préjugés hétéronormatifs et 
cisnormatifs dans l’étude des morts et des 
suicides.

77.	 Si les sous-champs des études de la santé 
queer et trans abordent le suicide, les 
études queers et trans évitent généralement 
de théoriser la suicidalité elle-même. Les 
ouvrages collectifs clés dans ces domaines 



368

Défaire le suicidisme

effleurent à peine le sujet (par exemple : 
Edelman 2004 ; Stryker et Whittle 2006 ; 
Halberstam 2011 ; Stryker et Azura 2013 ; Raj 
et Irving 2014 ; Stryker 2017).

78.	 Sur la notion de queeriser, lire Halperin (2003) ; 
Sandahl (2003) ; McRuer (2006, 2018) ; 
Halberstam (2008, 2011) ; et Kafer (2013). Sur 
la notion de transer, lire Sullivan (2009) et 
DiPietro (2016).

79.	 Sur la manière dont certaines institutions 
comme les asiles cherchent à préserver la vie, 
lire aussi Tack (2019) et Brian (2016).

80.	 Paradoxalement, les mouvements LGBQ 
ont généralement soutenu le suicide assisté 
pour les personnes handicapées, malades, 
souffrantes ou âgées, particulièrement 
celles qui vivent avec le VIH/sida. Dans les 
sondages, la plupart des communautés LGBQ 
appuient la légalisation du suicide assisté 
(Batavia 1997 ; Magnusson 2004). Cela dit, 
un silence surprenant demeure au sujet 
du suicide assisté, et la documentation à 
ce sujet est rare dans les cercles queers. 
La gérontologue Tarynn M. Witten (2014) 
est une des rares auteurices à faire une 
brève allusion au suicide et au suicide 
assisté en se basant sur les commentaires 
de personnes ayant participé à ses études, 
lesquelles craignent d’être discriminées à 
cause de leur âge et voient la mort comme 
une échappatoire à la violence. Après avoir 
effectué des recherches sur des douzaines de 
sites Web d’organisations trans aux États-Unis 
(National Resource Center on LGBT Aging, 
Trans Lifeline, TransOhio, PFLAG, FORGE, 
Gender Justice League Washington, etc.), y 
compris dans les États où le suicide assisté 
est légalisé, j’ai constaté un manque général 
d’informations sur la transitude et le suicide 
assisté.

81.	 Lire les travaux de ces auteurices critiquant 
ces discours sur le risque : Cover (2012, 2016a, 
2016b) ; Jaworski (2014) ; Bryan et Mayock (2017) ; 
et Roen (2019).

82.	 Lorsque je me réfère à des personnes aux 
pronoms multiples, comme Kate Bornstein, 
qui utilise les pronoms elle et iel, j’inclus 
d’abord les pronoms multiples entre 
parenthèses après le nom de la personne, 
puis j’alterne entre les pronoms.

83.	 Pour une histoire et une analyse de la campagne 
It Gets Better, lire Halberstam (2010), Puar (2007, 
2013), et Froese et Greensmith (2019). 
Cette campagne a été critiquée pour avoir 
individualisé des enjeux systémiques et pour 
avoir imposé aux jeunes LGBTQ le fardeau 
d’attendre un meilleur avenir, en plus d’avoir 

promis une meilleure vie seulement aux 
personnes qui peuvent être assimilées dans 
des cadres blancs, validistes, capitalistes et 
hétéro- ou homonormatifs.

84.	 Lire, par exemple, McRuer (2006, 2018), 
McRuer et Mollow (2012), et Piepzna-
Samarasinha (2018).

85.	 Lire, par exemple, Clare (2009, 2017) ;  
Baril (2015) ; Baril, Pullen Sansfaçon et  
Gelly (2020) ; Baril et al. (2020) ; et Obourn (2020).

86.	 C’est le cas de LeMaster (2022, 2) (elle/iel), qui 
s’identifie aussi comme trans et suicidaire 
et qui appelle à « communiquer une 
suicidalité libérée de toute stigmatisation, 
honte et oppression » en adoptant mon 
cadre antisuicidiste. S. Corr, une personne 
suicidaire non-binaire que je cite dans 
l’introduction, adhère aussi au cadre que 
je propose, tout comme plusieurs autres 
personnes trans et non-binaires qui m’ont 
contacté au fil des ans.

87.	 Sur les groupes de soutien par les pairs, 
lire également Lundström (2018) et Marsh, 
Winter et Marzano (2021).

88.	 Ndt : discharged est un acronyme de 
« Deserving of Inclusion, Support, Community, 
Hope, Authenticity, Respect, Growth, Empathy, 
and Determination » (méritant l’inclusion, 
le soutien, la communauté, l’espoir, 
l’authenticité, le respect, la croissance, 
l’empathie et la détermination).

89.	 Le site Web de Trans Lifeline partage aussi 
dix principes, comprenant la réduction des 
risques, le consentement éclairé, l’autonomie 
et l’autodétermination. L’approche queercrip 
du suicide que je présente dans le chapitre 5 
inclut certains de ces principes. Voir aussi 
Martin (2011) sur l’importance de la confiance 
dans les interventions sur le suicide.

90.	 Lire, par exemple, James et al. (2016) et 
l’équipe de Trans PULSE Canada (2020).

91.	 En français dans l’original.
92.	 Ahmed (2010), qui questionne l’injonction 

au bonheur, ne questionne pas non plus 
l’injonction à la vie.

93.	 Sur la notion d’« optimisme cruel », la violence 
sexiste et hétérosexiste et le suicide, lire 
l’excellent article de Greensmith et Froese 
(2021).

94.	 Voir, par exemple, LeFrançois, Menzies et 
Reaume (2013) et Kilty et Dej (2018). Si deux 
chapitres du livre de Daley, Costa et Beresford 
(2019) abordent des histoires de personnes 
mortes du suicide, le sujet du suicide n’y 
est pas abordé en détail. Burstow (1992) 
représente une exception à cet égard. 

95.	 Ces deux dernières phrases ont d’abord 



369

Notes

paru dans Alexandre Baril, « Theorizing the 
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism 
and Suicidism in Suicide and Physician-
Assisted Death Debates », dans The Disability 
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds 
et C. Wieseler (New York : Routledge, 2022), 
221‒231. Reproduit avec la permission du 
concédant via PLSclear.

96.	 Voir, par exemple, Ackerman (1998) ;  
Gill (1999, 2000, 2004) ; Longmore (2003) ; 
Amundson et Taira (2005) ; Coleman (2010, 
2018, 2020) ; Kolářová (2015) ; Frazee (2016, 
2020) ; et Ben-Moshe (2020).

97.	 Voir, par exemple, Batavia (1997) ; Hwang (1999) ; 
Shakespeare (2006) ; Shildrick (2008) et Davis 
(2013b).

98.	 Voir, par exemple, Ouellette (2011) et Braswell 
(2018).

99.	 Pour des explications sur l’usage de crip 
comme un verbe, voir McRuer (2006, 2018), 
McRuer et Johnson (2014), Fritsch (2016),  
Hall (2017a), et Thorneycroft (2020).  
McRuer (2018, 23‒24) mentionne que 
« cripper implique toujours d’être attentif à la 
manière dont des espaces, des enjeux et des 
discussions sont “redressées” [straightened]. 
Je soutiens que, comme geste critique, 
cripper résiste à ce “redressement” dans un 
sens relativement plus large que ce que nous 
pourrions penser comme redressement en ce 
moment dans les études, l’activisme ou l’art 
queers » (souligné dans l’original).

100.	Sur la cripistémologie, voir McRuer et 
Johnson (2014) ; Patsavas (2014) ;  
Johnson (2015) ; et Hall (2017a, 2017b).

101.	 Certaines phrases dans la section 3.1.1 
ont déjà paru dans Baril, « Theorizing the 
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism 
and Suicidism in Suicide and Physician-
Assisted Death Debates », dans The Disability 
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds 
et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022), 
221‒231. Reproduit avec la permission du 
concédant via PLSclear.

102.	Voir, par exemple, Gill (1992, 1999, 2000, 
2004), Ackerman (1998), Longmore (2003), 
Amundson et Taira (2005), Coleman (2010, 
2018, 2020), Kolářová (2015) et Ben-Moshe (2020).

103.	Voir, par exemple, Gill (1992, 1999, 2000, 
2004) ; Ackerman (1998) ; Longmore (2003) ; 
Amundson et Taira (2005) ; Coleman (2010, 
2018, 2020) ; Wardlaw (2010) ; et Kolářová (2015).

104.	Je remercie l’activiste du handicap Elizabeth 
Hopkins, qui a partagé avec moi ses 
réflexions en faveur du suicide assisté pour 
les personnes handicapées ainsi que des 
références à ce sujet. 

105.	Pour une position différente sur le suicide 
assisté, voir aussi Shildrick (2008) et Wicks (2016).

106.	Pour des auteurices qui passent en revue les 
deux côtés du débat, voir aussi Ho (2014) et 
Ouellette (2011).

107.	 Voir, par exemple, Lewis (2013) ;  
Burstow, LeFrançois et Diamond (2014) ;  
Burstow (2015) ; Kilty et Dej (2018) ; Daley, 
Costa et Beresford (2019) ; Thorneycroft (2020) ; 
et Beresford et Russo (2022).

108.	Voir, par exemple, Liegghio (2013) ; Leblanc et 
Kinsella (2016) ; et Wieseler (2020).

109.	 Certaines phrases dans ce paragraphe ont 
d’abord paru dans Baril, « Theorizing the 
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism 
and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted 
Death Debates », dans The Disability Bioethics 
Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. 
Wieseler (New York: Routledge, 2022), 
p. 221‒231. Reproduit avec la permission du 
concédant via PLSclear.

110.	 Sans se concentrer sur le handicap en soi, 
Froese et Greensmith (2019) mobilisent de 
manière brillante les études Mad comme 
cadre théorique dans leur analyse culturelle 
de la violence sexiste et raciste dans les séries 
télévisées qui traitent de la suicidalité.

111.	 Voir aussi son article analysant « la 
psychopolitique de l’austérité » (Mills 2018). 
Mills (2015, 2017, 2020) propose un 
programme intersectionnel et une perspective 
de justice pour toutes les personnes 
handicapées qui critiquent certains aspects 
des études du handicap, et tout 
particulièrement leurs préjugés racistes et 
colonialistes. Voir aussi Yue (2021) sur la 
suicidalité et l’immigration. 

112.	Sur ces formes de sanisme, voir, par exemple, 
Nicki (2001) ; Lewis (2013) ; LeFrançois, 
Menzies, et Reaume (2013) ; et Burstow, 
LeFrançois et Diamond (2014)

113.	Voir, par exemple, Gill (1999) ; Longmore 
(2003) ; Coleman (2010) ; et Frazee (2016, 2020).

114.	 Certaines phrases dans ce paragraphe ont 
d’abord paru dans Baril, « Theorizing the 
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism 
and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted 
Death Debates », dans The Disability 
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds 
et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022), 
221‒231. Reproduit avec la permission du 
concédant via PLSclear. 

115.	Sur ces traumas, voir Paperny (2019a).
116.	 Voir le dernier chapitre du livre Radical 

Feminist Therapy: Working in the Context of 
Violence, publié par Burstow en 1992. Tout 
en s’opposant aux interventions coercitives 



370

Défaire le suicidisme

pour les personnes suicidaires, Burstow n’est 
pas allée plus loin pour promouvoir un droit 
positif au suicide. Dans une perspective Mad, 
Froese et Greensmith (2019) ont aussi avancé 
des analyses intéressantes de la suicidalité 
qui vont au-delà du script préventionniste. 

117.	 Ce résumé des modèles s’inspire de celui 
proposé dans Baril (2015, 64‒66).

118.	Sur ces failles, voir Nicki (2001) ; Wendell (2001) ; 
Mollow (2006) ; Siebers (2008) ; Shakespeare 
(2010) ; Kafer (2013) ; Baril (2015) ; et Hall (2017a).

119.	 Patsavas (2014, 205) propose une 
« cripistémologie de la douleur ». Elle est l’une 
des rares personnes chercheuses du handicap 
qui traitent du suicide, mais j’ai choisi 
d’exclure son texte vu qu’il se concentre 
davantage sur la douleur que sur le suicide.

120.	Voir, par exemple, McInerney (2000) ; 
BayatRizi (2008) ; McCormick (2011) ;  
Stefan (2016) ; Campbell (2017) ;  
Gandsman (2018a, 2018b) ; et Dumsday (2021).

121.	Je n’aborderai pas les arguments qui 
s’opposent au droit à mourir. Pour les 
personnes qui s’intéressent aux critiques  
des discours sur le droit à mourir, voir  
Smith (2000), Gorsuch (2006), Campbell (2017) 
et Dumsday (2021), ainsi que les activistes/
chercheureuses qui s’opposent au suicide 
assisté dont je traite dans le chapitre 3.

122.	Certaines phrases de la section 4.1 ont 
d’abord paru dans Baril, « Theorizing the 
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism 
and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted 
Death Debates », dans The Disability 
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds 
et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022), 
221‒231. Reproduit avec la permission du 
concédant via PLSclear.

123.	Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999) ; 
Hewitt (2010) ; Sumner (2011) ; et Kious et 
Battin (2019).

124.	 Sur ce point, voir Cholbi (2011) ; Sumner (2011) ; 
Stefan (2016) ; et Friesen (2020).

125.	Voir Chao et al. (2016) pour une typologie 
des pratiques de suicide assisté. Pour des 
définitions utiles de ces pratiques, voir 
Downie (2004), Sumner (2011) et Quill et 
Sussman (2020).

126.	Voir, par exemple, Cohen-Almagor (2016), 
Quill et Sussman (2020) et Young (2020).

127.	 Downie (2004) adopte une position similaire 
et défend un système légal plus permissif 
où l’âge, les maladies terminales et d’autres 
facteurs similaires ne détermineraient pas le 
soutien au suicide assisté. Néanmoins, son 
argument porte sur l’autonomie individuelle, 
particulièrement dans le contexte de 

handicaps/maladies (sans égard à leur 
caractère terminal), et ne prône pas de 
changements systémiques pour les personnes 
suicidaires comme je le fais.

128.	Au Canada, l’expression aide médicale à 
mourir (AMM) inclut l’euthanasie volontaire 
et le suicide médicalement assisté. Pour une 
histoire de l’AMM, voir Downie (2004, 2020) ; 
Gandsman, Herington et Przybylak-Brouillard 
(2016) ; Charland, Lemmens et Wada (2018) ; 
et Dumsday (2021).

129.	 Le projet de loi révisé en 2021 énonçait 
clairement que les requêtes basées 
exclusivement sur la maladie mentale ne 
seraient pas éligibles avant mars 2023, afin 
de donner plus de temps au gouvernement 
pour étudier la question. Au moment 
où je révisais la dernière version de ce 
livre, en décembre 2022, le gouvernement 
canadien a annoncé qu’il souhaitait des 
délais additionnels avant d’étendre l’AMM 
aux personnes dont les requêtes reposent 
uniquement sur la maladie mentale ; aucun 
autre échéancier n’a été proposé.

130.	Voir, par exemple, Dworkin et al. (1998) ; 
Downie (2004) ; Battin (2005) ; Ogien (2009) ; 
McCormick (2011) ; Braswell (2018) ; 
Gandsman (2018b) ; et Quill et Sussman (2020).

131.	 Voir, par exemple, McCormick (2011) ; 
Gandsman (2018b) ; Coleman (2020) ; et 
Engelhart (2021).

132.	Sur l’inclusion des adultes plus âgé·es dans 
les lois sur le suicide assisté, voir également 
Westwood (2021).

133.	Engelhart (2021) partage des informations sur 
la manière dont Exit a changé ses critères à 
travers les années.

134.	Voir aussi Kim, De Vries et Peteet (2016).
135.	Voir, par exemple, Thienpont et al. (2015) ; 

Kim, De Vries et Peteet (2016) ; et Pridmore 
et al. (2021). Il est intéressant de constater 
que la dépression et le désespoir sont aussi 
des raisons clés données par les personnes 
demandant le suicide assisté sur la base de 
maladies, souffrances et handicaps physiques 
(Cohen-Almagor 2016 ; Friesen 2020 ; 
Stefan 2016).

136.	Sur les barrières qui empêchent certaines 
personnes d’avoir accès au suicide assisté, 
voir Downie (2020) et Engelhart (2021).

137.	 Voir, par exemple, Paperny (2019a) ; Chih et 
al. (2020) ; Trans PULSE Canada Team (2020) ; 
et Engelhart (2021).

138.	Sur ce phénomène, voir Nicki (2001), Mollow 
(2006) et Hewitt (2010, 2013).

139.	 Pour des arguments contre l’extension 
du suicide assisté aux personnes vivant 



371

Notes

avec des maladies mentales, voir Cholbi 
(2011) ; Cohen-Almagor (2016) ; Boer (2017) ; 
CAMH (2017) ; Charland, Lemmens et Wada 
(2018) ; et Ho et Norman (2019).

140.	Voir, par exemple, Hewitt (2010, 2013), Bayliss 
(2016) et Scully (2020).

141.	 Dans certains pays (comme les Pays-Bas), 
un diagnostic formel n’est pas obligatoire 
pour avoir accès au suicide assisté. Si un 
diagnostic n’est pas officiellement requis, 
le critère d’accès fondé sur une souffrance 
intolérable et l’absence d’amélioration, ainsi 
que le processus de demande de suicide 
assisté en tant que tel, rendent difficile l’accès 
au suicide assisté pour les personnes sans 
soutien professionnel.

142.	 Sur la compétence mentale dans la loi, voir 
Gavaghan (2017) ; Wilson (2018) ; Bernheim (2019) ; 
et Del Villar, Willmott et White (2020).

143.	Sur ce point, voir aussi Hewitt (2010).
144.	Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999) ; 

Szasz (1999, 2008) ; Appel (2007) ; Stefan (2016) ; 
Borecky, Thomsen et Dubov (2019) ; Kious et 
Battin (2019) ; et Pridmore et al. (2021).

145.	Voir, par exemple, Cholbi (2011) ; Sumner (2011) ; 
Creighton, Cerel et Battin (2017) ; et  
Giwa (2019).

146.	Voir, par exemple, Appel (2007) et Kious et 
Battin (2019).

147.	 Par exemple, les entrées d’encyclopédie sur le 
suicide assisté et l’euthanasie volontaire qui 
listent les critères habituellement acceptés 
pour autoriser ces pratiques sont toutes liées 
aux handicaps, aux maladies, aux souffrances 
et à la fin de vie (Young 2014).

148.	Si des auteurices comme Jukka Varelius (2015, 
2016) évoquent la possibilité de dépasser 
cette ontologie du suicide assisté, c’est depuis 
une position extrêmement problématique, 
qui propose par exemple de permettre 
l’euthanasie involontaire pour les sujets non 
autonomes, prétendument dans le meilleur 
intérêt de la société et de la famille.

149.	 Voir Lund et al. (2016).
150.	Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999), 

Young (2020), et Pridmore et al. (2021).
151.	 Certaines phrases dans ce paragraphe ont 

d’abord paru dans Baril, « Theorizing the 
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism 
and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted 
Death Debates », dans The Disability 
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds 
et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022), 
221‒231. Reproduit avec la permission du 
concédant via PLSclear.

152.	Voir, par exemple, Battin (2005), Cholbi (2011, 
2017) et Cholbi et Varelius (2015).

153.	Sur ce discours, voir Bettcher (2014).
154.	BayatRizi (2008), Stefan (2016) et Engelhart 

(2021) discutent d’instances où des personnes 
suicidaires ont modifié leurs discours pour 
les faire correspondre aux critères les 
qualifiant pour l’assistance à la mort.

155.	Certain·es activistes radicaux·les défendant 
le droit à mourir proposent d’éradiquer les 
critères pour justifier le suicide assisté et 
refusent d’établir de bonnes et de mauvaises 
raisons de mourir, mais ne proposent pas 
de légaliser le droit à mourir pour tous les 
individus (Engelhart 2021).

156.	Certaines phrases dans la section 4.2 ont 
d’abord paru dans Baril, « Theorizing the 
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism 
and Suicidism in Suicide and Physician-
Assisted Death Debates », dans The Disability 
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds 
et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022), 
221‒231. Reproduit avec la permission du 
concédant via PLSclear.

157.	 Voir, par exemple, Ogden (2001) ; Gandsman, 
Herington et Przybylak-Brouillard (2016) ; 
Gandsman (2018b) ; et Engelhart (2021).

158.	Voir les critiques formulées par Baril et 
Silverman (2019), Gallop (2019) et McGuire 
(2020). Sur les liens entre l’âgisme et le 
validisme, voir Aubrecht, Kelly et Rice (2020) 
et Baril et al. (2020).

159.	 Voir, par exemple, Cholbi (2017) et Creighton, 
Cerel et Battin (2017).

160.	 Voir, par exemple, Appel (2007) ;  
Stefan (2016) ; Hewitt (2010) ; Burstow, 
LeFrançois et Diamond (2014) ; et Borecky, 
Thomsen et Dubov (2019).

161.	 Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999) ; 
Battin (2005) ; Sumner (2011) ; Kious et  
Battin (2019) ; et Giwa (2019).

162.	Voir aussi Dolmage (2017, 119) sur « l’accès 
transformatif ».

163.	On doit l’invention du terme thanatopolitique 
à Giorgio Agamben (1998). Il est composé du 
préfixe thanato-, référant à Thanatos, le dieu 
grec de la mort, et politique. Le terme réfère 
aux « politiques de la mort » (Murray 2006, 195).

164.	Sur ce point, voir Magnusson (2004) ; Stefan 
(2016) ; Quill et Sussman (2020) ; et  
Engelhart (2021).

165.	Sur ce point, voir Ogden (2001) ; Magnusson 
(2004) ; Engelhart (2021) ; et Exit  
International (2021).

166.	Voir, par exemple Wedlake (2020) ; Benkhelifa 
et al. (2021) ; Camier-Lemoine et Leaune (2021) ; 
Fitzpatrick et al. (2021) ; Marsh, Winter et 
Marzano (2021) ; Fitzpatrick (2022) ; Krebs (2022) ; 
et LeMaster (2022).



372

Défaire le suicidisme

167.	 Fullagar (2003) fait allusion à une « éthique 
de l’écoute » des personnes suicidaires 
qui partage des similarités avec « l’éthique 
de l’émerveillement et de la générosité » 
élaborée par Jaworski.

168.	Sur le caractère « contagieux » du suicide, 
voir Wray, Colen et Pescosolido (2011) et 
Kral (2019). L’idée d’une contagion parmi les 
pairs est cependant contestée. À ce sujet, voir 
Lundström (2018) ; Rhodanthe, Wishart et 
Martin (2019) ; et Marsh, Winter et  
Marzano (2021).

169.	 Voir, par exemple, Burstow (1992) ; 
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) ; 
Fitzpatrick (2020) ; Jaworski (2020) ; Jaworski 
et Marsh (2020) ; Trans Lifeline (2020) ;  
White (2020a, 2020b) ; et Fitzpatrick et al. (2021).

170.	 Sur l’approche de réduction des risques, 
voir Marlatt, Larimer et Witkiewitz (2012), et 
Collins et al. (2012).

171.	 Shakespeare (2006, 41) appuie l’application 
d’une approche de réduction des risques au 
suicide assisté pour les personnes malades, 
souffrantes et en fin de vie, mais ne l’étend 
pas aux personnes suicidaires.

172.	Sur la difficulté de causer la mort, voir 
Paperny (2019a) et Engelhart (2021).

173.	 Sans endosser une position comme la 
mienne, certain·es auteurices ont commencé 
à élaborer des approches offrant des contre-
discours à la pathologisation dominante 
du suicide (lire par exemple : Rhodanthe, 
Wishart et Martin 2019 ; Chandler 2020a, 
2020b ; Fitzpatrick 2020, 2022 ; Jaworski 2020 ; 
Jaworski et Marsh 2020 ; White 2020a, 2020b ; 
Fitzpatrick et al. 2021 ; Marsh et al. 2021).

174.	 Je voudrais remercier Ozzie Silverman de 
m’avoir indiqué le rôle possible des pressions 
familiales dans la décision de mourir. 

175.	 Voir, par exemple, Ouellette (2011), Ho (2014), 
et Ho et Norman (2019).

176.	 Voir, par exemple, Battin (2005) et Davis (2013b).
177.	 Sur la futurité handicapée/crip, voir aussi 

Obourn (2020).
178.	 Les noms dans cette histoire vraie ont été 

modifiés pour protéger l’anonymat des 
personnes impliquées.

179.	 LeMaster (2022, 4), qui a perdu plusieurs êtres 
chers morts de suicides, exprime des idées 
similaires : « Je ne suis pas triste que vous 
soyez mort·es d’un suicide ; je suis triste que 
vous soyez mort·es seul·es. »

180.	httpps://creativecommons.orgg/licenses/
181.	 Aaron Swartz, Guerilla Open Access 

Manifesto (2008). Cf. httpps://archive.orgg/
stream/GGuerillaOppenAccessManifesto/
GGoamjjulyy2008_djjvu.txt

182.	« Il y a des infokiosques dans plusieurs 
villes de plusieurs pays, dans des lieux 
autogérés, des squats ou des lieux 
associatifs… S’y trouvent plein de lectures 
à emporter, généralement à prix libre 
ou “pas cher”, car le but ici n’est pas de 
gagner de l’argent mais de diffuser des 
idées, des théories, des pratiques mises 
sur papier. » Des gens d’infokiosques.net, 
« Qu’est-ce qu’un infokiosque », infokiosques.
net (2003). Cf. httpps://infokiosqques.net/sppipp.
pphpp?ppagge=lire&id_article=6

183.	« La guerilla librarianship consiste en la 
construction et l’entretien de bibliothèques 
directement là où les gens et le besoin 
d’information se croisent. Il peut s’agir de 
construire des bibliothèques sur une plage, 
dans un bar ou lors d’une occupation. » 
Mendy Henk, « Occupy Libraries: Guerrilla 
Librarianship for the People », The People’s 
Library (2011). Cf. httpps://ppeoppleslibraryy.
wordppress.com/2011/10/28/occupyy-libraries-
guerrilla-librarianshipp-for-the-ppeopple/

https://creativecommons/
https://archive.org/stream/
https://archive.org/stream/
https://infokiosques.net/






375

	 À paraître
2026	 La même en pire, Eugénie Zély
2026	 On ne bombardera jamais ma voix, Yahya Al Hamarna. Coédition  

avec les éditions de la rue Dorion

2022	 École 0, édition d’été no 1 : itinéraire d’une école en construction, 
Collectif École 0. Caroline Lacroix (dir.)

2022 	 Thune amertume fortune, Eugénie Zély
2023	 Bezdorijia, chroniques d’un voyage en Ukraine, collectif Ici 

Transcarpatie, La Cantine syrienne de Montreuil et Juliette Corne
2023	 Du salaire pour nos transitions, Harry Josephine Giles. Qamille de 

Transgrrrls (trad.)
2023	 Politiser l’enfance, ouvrage collectif. Vincent Romagny (dir.)
2024	 Vandalisme queer, Sara Ahmed. Emma Bigé et Mabeuko Oberty (trad.)
2024	 L’homosexualité, ce douloureux problème, fiction documentée d’un 

mouvement révolutionnaire, collectif Fléau social
2024	 « À bas l’état, les flics et les fachos ! », fragments d’une lutte antifasciste, 

Olivier Minot
2024	 Non-noyées : leçons Féministes Noires apprises auprès des mammifères 

marines, Alexis Pauline Gumbs. Mabeuko Oberty, Myriam 
Rabah-Konaté, Rose B., t4t — translators for transfeminism (trad.), 
coédition avec les éditions Les Liens qui libèrent

2025	 Un jardin, une rencontre imaginée entre Laura Mulvey et Jean-Louis 
Comolli, ouvrage collectif. Women Remix (trad.)

2025	 Sarahland, Sam Cohen. Sarah Netter (trad.)
2025	 Déborder Bolloré, faire face au libéralisme autoritaire dans le monde 

du livre, ouvrage collectif, coédition (httpps://deborderbollore.fr/
liste-des-coediteurices) 

2025	 Ce qui tient, réflexions sur les institutions mineures, L’école de philosophie
2026	 Vrai travail, ouvrage collectif. Collectif Occasionnel (dir.) 

Coédition avec le collectif Occasionnel

	 Collection 39°5
2023	 Hot wings and tenders, Marl Brun
2023	 ROSE2RAGE, Théophylle Dcx
2024	 Pipi champagne, Maxime Vignaud 
2025	 Maisons d’enfance, auror·404

DÉJÀ PUBLIÉS



376

Défaire le suicidisme

	 Collection Positions d’éditeurices
2021	 Vers un modèle rentable pour une maison d’édition autonome,  

Marc Fischer. Ab’cassis (trad.) 
2022	 Quels problèmes les artistes éditeurices peuvent-iels résoudre ?, 

ouvrage collectif. Temporary Services et PrintRoom (dir.),  
Yann Trividic (trad.)

2022	 L’histoire de Semiotext(e), Sylvère Lotringer raconte ses rêves à Chris 
Kraus, Chris Kraus et Sylvère Lotringer. Mio Koivisto (trad.)

2022	 filouteries, romain pereira
2022	 Équilibrer la balance, Felipe Ehrenberg et la pédagogie de la 

coopération, Nicolás Pradilla. Eli Abenhag (trad.) 
2022	 Προς ένα αυτο-συντηρούμενο μοντέλο εκδόσεων, Marc Fischer.  

Evdokia Noula (trad.)
2024	 La morale de la Xerox, Florian Cramer et Clara Lobregat Balaguer. 

Traduction collective. Coédition avec l’Association presse offset 
2025	 Au commencement — Vers une écologie du livre de papier,  

Lalie Thébault Maviel

	 Revue C’est les vacances, Eugénie Zély (dir.)
	 2023 n° 1, 2024 n° 2, 2025 n° 3

	 Affiches
2021	 Chaque jour sa peine, pour une solidarité antifasciste avec  

les 7 militants inculpés, La GALE
2022	 Comment démonter un monument, Decolonize this place  

et Sarah Parcak. Collectif Mama Road (trad.) 
2022	 Thune amertume fortune, Elorah Connil
2022	 Πως να ρίξεις κάτω ένα μνημείο, Decolonize this place  

et Sarah Parcak. Evdokia Noula (trad.)
2023	 Borne out, en grève jusqu’à la retraite, Burn~Août
2023	 C’est grève l’heure !, Ethan Assouline
2024	 UPLF (une pédagogie lesbienne féministe), Magalie Vaz
2024	 « À bas l’état, les flics et les fachos ! », Service Local
2024	 Première page de « Vers un modèle rentable pour une maison d’édition 

autonome » en 5 langues, traduction collective
2025	 Bye rou, cet automne va être explosif, Burn~Août







e·b·a
piaille.fr/@editionsburnaout 
gitlab.com/editionsburnaout 

infolettre.editionsburnaout.fr

Défaire le suicidisme : une approche trans, queer et crip du suicide (assisté) 
est une publication multiformat. Elle est disponible en librairie au 
format broché — celui que vous tenez entre vos mains — et accessible 
gratuitement en ligne aux formats web, A4 et A5 à l’adresse suivante : 
httpps://editionsburnaout.fr/ppublication/livre/DLS.html.

Le format broché de Défaire le suicidisme : une approche trans, queer et 
crip du suicide (assisté) a été imprimé sur : 

•	 Rives Tradition natural white 250 g/m²
•	 Holmen Book Extra Blanc PEFC 65 g/m²

Ont été utilisées comme typographies : 
•	 Druk Wide — Berton Hasebe (Commercial Type)
•	 Source Serif — Frank Grießhammer (Google fonts)
•	 Amiamie — Mirat Masson et al. (Bye Bye Binary)

Burn~Août remercie Claude Rioux pour sa complicité, Alaric Garnier 
pour son regard sur la maquette du format broché et Frédérique Pino 
pour ses conseils de fabrication.



Achevé d’imprimer en décembre 2025 par : 
Corlet imprimeur
ZI, rue Maximilien Vox
14110 Condé-en-Normandie

Dépôt légal : février 2026
numéro d’imprimeur : 25120358






