DEFAIRE LE

SUICIDISME

UNE APPROCHE TRANS, QUEER
ET CRIP DU SUICIDE (ASSISTE)

Commentimaginer un accompagne-
ment des personnes suicidaires qui
ne soit pas basé sur la coercition et
la négation de l'autodétermination
pour préserver la vie a tout prix?

C’est la question que l'auteur se
pose, en soutenant que les per-
sonnes suicidaires fontl'expérience
d’'une oppression qu’il nommeicile
«suicidisme systémique ».

Face a l'échec des stratégies de
prévention a accompagner les
personnes suicidaires sans les
pathologiser, les stigmatiser et les
discriminer, l'auteur présente un
argument novateur suggérant que
soutenir le suicide assisté pour-
rait empécher des morts inutiles.

1l propose une approche antisuici-
diste fondée sur dix principes, tour-
née vers une écoute sans jugement
et la réduction des risques.

Ce livre suggére une reconcep-
tualisation radicale et innovante
du suicide (assisté) et plus large-
ment de notre rapport subjectif,
social et politique a la mort. A tra-
vers une perspective trans, queer,
antivalidiste, antisaniste et anticapi-
taliste, Alexandre Baril propose un
ensemble de réflexions inestimables
pour les chercheureuses, les per-
sonnes cliniciennes ou les activistes,
ainsi que toutindividu qui souhaite
construire de nouvelles solidarités
avec les personnes suicidaires.

Alexandre Baril

editions Burn~AoUt



DEFAIRE LE
SUICIDISME

UNE APPROCHE TRANS, QUEER
ET CRIP DU SUICIDE (ASSISTE)



Cette traduction est publiée en francais avec 'accord

de Temple University Press qui a fait paraitre la premiére
édition en 2023 sous le titre original Undoing

Suicidism. A Trans, Queer, Crip Approach to Rethinking
(Assisted) Suicide.

La traduction a été rendue possible grice au soutien
financier de la Faculté des sciences sociales de
I'Université d’Ottawa.

© 2023 Temple University Press — Of The Commonwealth
System of Higher Education

© 2025 Alexandre Baril et Editions de la rue Dorion

pour la traduction francaise

Edition préparée par Claude Rioux et Alexandre Baril;
la correction a été effectuée par Catherine Harrison-Boisvert.

Les différents éléments composant cette publication
multiformat sont placés sous licence CC BY-NC-SA
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.fr
Une note, page 359, explique ce choix. Et une autre,

page 361, décrit 'usage que vous pouvez faire de ces
différents éléments.

N’hésitez pas a partager ce texte, a le reproduire et a le faire
connaitre a celleux qu’il pourrait intéresser. Ne vous
en privez pas, c’est pour ces raisons que nous l'éditons.

éditions Burn~Aoft

Diffusion/distribution : Paon-Serendip

Version web et PDF sur:
https://editionsburnaout.fr/publication/livre/DLS.html
ISBN: 978-2-49353-428-6




DEFAIRE LE
SUICIDISME

UNE APPROCHE TRANS, QUEER
ET CRIP DU SUICIDE (ASSISTE)

Alexandre Baril
Préface de Robert McRuer
Traduit de I'anglais par Philippe Blouin

Prix du meilleur livre 2024 (mention honorable)
de I'International Association of Autoethnography
and Narrative Inquiry (IAANT)
et Prix du meilleur livre qualitatif 2025
de I'International Congress of Qualitative Inquiry (ICQI)






SOMMAIRE

AVETTISSEIMEIT ..ttt 11
Description de la couverture pour accessibilité. ..., 17
Préface de RODErt MCRUET -.....c.ccuvurucuuiuieeececieeeeeicts e 19
Introduction. Manifeste sSUiCidaire .........cccoeuvcureuiuciciniiniieicecircrccireecieeaes 23
Voyage dans un esprit suicidaire: du personnel au théorique ................... 23
Le suicidisme, la contrainte a la vie et I'injonction
A lavie et 4 1a fUtUTTE ......oveeveeeeieeee e

(Dé)faire le suicide: (re)signifier les termes
Autothanatothéorie: une boite a outils méthodologique et conceptuelle ... ss
Disséquer le suicide (assisté) : la structure du livre ... 61

Premieére partie
Repenser le suicide

Chapitre 1. Le suicidisme: un cadre théorique

pour conceptualiser le SUICIde ... 71
1.1. Les principaux modéles de la suicidalité.........ccoovvevnrinriinciinrennrnenns 75
1.2. Les fantémes dans les modéles de la suicidalite ........ooovvvnvvevnnnnnce. 94
1.3. Les conceptualisations alternatives de la suicidalité.............cccccooeuu.... 112
1.4. Le suicidisme comime violernce piStemique .........cowwvrvverisriierisniinninnn. 125
1.5. Mot de laﬁn ................................................................................................. 136

Chapitre 2. Queeriser et transer le suicide:

repenser la suicidalité LGBTQ .......cccovururimrrmiririncieieeiieieceecesessssssceeceees 139
2.1. Les discours sur la suicidalité LGBTQ

comme sOmatechNOlOgies de VIe ..........ccucvueeeeeecencenceeeeeencercreeeeeen 145
2.2. Les approches alternatives de la suicidalité trans:

Trans Lifeline et DISCHARGED...........ccowwreuieuiemeeeesesseieeseseesenssnsseeseens 162
2.3. L'échec d’un véritable échec: théorie queer,

Suicidalité et (MOT)fUTUTTEE ........vvuneeeceececeeceseeeeeeeec e 168
2.4. Mot de laﬁn ................................................................................................. 180

Chapitre 3. Cripper et détraquer le suicide:

repenser la suicidalité handicapée/détraquée.........cccooririniirciicnine. 183
3.1. Les discours sur la suicidalité handicapée/détraquée

comme somatechnologies de VIe ... 189
3.2. Les approches alternatives de la suicidalité handicapée/détraquée ..... 211

3.3. La suicidalité comme handicap: repenser
la suicidalité avec la cripistémologie..
3.4 Motdelafin




Deuxieéme partie
Repenser le suicide assisteé

Chapitre 4. Le mouvement pour le droit a mourir et son ontologie

validiste, saniste, agiste et suicidiste du suicide assisté..........cccccccouvuuunee. 229
4.1. Les discours sur le droit a mourir comme somatechnologies de vie..... 234
4.2. Les postulats validistes, sanistes

et dgistes dans les discours sur le droit d MOUTIT .....c.coveveevereuieieiicinanes 257
4.3. Les postulats suicidistes dans les discours sur le droit a mourir .......... 261
4.4. Cripper les discours sur le droit a mourir:

repenser 'accés au SULCIAR ASSISTE........wuwweueveeereeeereeeeeereeecereeeeeeeeeenn 264
4.5, MO AR LA fITl coooeiic s 271

Chapitre 5. Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté ... 275
s5.1. Le modele queercrip du suicide (ASSIStE) ...cvwwereunemcuncvnereeecrceceeeenns 276
s5.2. L'approche affirmative du SUICIAR .....ovevvvvereieieciciee 282

5.3. Les objections potentielles a une approche affirmative du suicide .
s5.4. La thanatopolitique du suicide assisté comme éthique de la vie....
5.5. Mot dela fin

. 300

. 316

. 320

Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler?

Les voix des personnes suicidaires comme microrésistance................... 323
REMETCIEMEINLS ....oveiiiiiiii e 335
BIiDHOGIaphie. ..o e 343
Note sur 1a 1icence ULIlISEE ..o 359
CC BY-NC-SA, usage et €mpPloi.....cccccouurmiiiniiniiiiciciicecceesceecs e 361









AVERTISSEMENT

Ce livre ne vise pas a encourager le suicide. Au contraire, I'approche
proposée pourrait contribuer a réduire la suicidalité des groupes margi-
nalisés. Le livre aborde des sujets tres délicats et tres sensibles et il
pourrait étre déclencheur d’émotions fortes chez certaines personnes.

Au sujet de la traduction
de Mad et des variations
du verbe «deétraquer »

Tout au long du livre, on recourt au terme Mad en anglais lorsqu’il est
question des études Mad et des mouvements Mad. Toutefois, pour référer
aux personnes Mad, le terme détraqué-e sera utilisé pour traduire le terme
Mad et le verbe détraquer sera utilisé pour traduire le verbe to madden.

Bien que le terme fou-folle aurait pu étre privilégié pour traduire
le terme Mad, comme cest parfois le cas en francais, le terme détraqueé-e
a été retenu notamment parce que, de la méme maniere que les termes
queer et crip, bien qu’il comporte a priori une charge péjorative, il présente
également un fort potentiel de resignification positive. Le verbe detraquer,
qui réfere au fait de perturber le fonctionnement de quelqu’un-e ou de
quelque chose, semble également posséder ce potentiel de resignification
et de rébellion; perturber l'ordre dit normal des choses. Bref, détraquer
traduit bien I'essence méme du verbe to madden — qui signifie perturber
et déranger le fonctionnement habituel des sociétés sanistes—et la
personne détraquée, par extension, est celle qui se réclame positivement
de sa folie et de son dérangement/déraillement selon des normes sanistes.
Enfin, la traduction détraqué-e permet également de jouer avec les mots
a loral, grace a des expressions bilingues composées du terme anglais
track, souvent utilisé en francais au Québec, comme dans l'expression
«étre sur la bonne [ou la mauvaise] track ». La personne détraquée est celle
qui refuse la bonne track, cest-a-dire la voie tracée pour elle selon les
normes dominantes. L'idée d'utiliser le terme détraqué-e pour traduire le
terme Mad est survenue lors d'une conversation spontanée de l'auteur
avec Isabelle Perreault et Pier-Luc Turcotte.

Enfin le terme Mad avec une lettre majuscule est adopté pour
référer a cette étiquette resignifiée positivement par des personnes utili-
sant des services psychiatriques, survivantes, ex-patientes ou utilisatrices
de services en santé mentale qui revendiquent la folie [madness]. Ce terme
est utilisé fréquemment dans les études Mad, chez les chercheureuses

11



Défaire le suicidisme

Mad et les personnes Mad participant aux mouvements Mad. Quand le
terme mad sans lettre majuscule est utilisé, cela réfere généralement a
l'utilisation dominante qui en est faite a partir de perspectives médicales
et psychiatriques.

Au sujet du terme crip

Les études crip, ou crip studies en anglais, recoupent des champs de
recherches théoriques et militantes a I'intersection des études sur le
validisme, des études queers et des études décoloniales. Elles analysent
les stratégies par lesquelles les sujets minoritaires, notamment handi-
capés, négocient avec des contextes qui les excluent. Elles réfléchissent
aux représentations négatives de corps qui servent de contre-modéles,
repensant les fagons dont ils doivent ou ne doivent pas se montrer dans
lespace social.

Si on traduit littéralement crip, ce terme signifie «estropié-e»,
«boiteux-se», «invalide». Ainsi, a I'image des études queer, les études
crip sappuient sur un procédé de réassignation positive des terminologies
initialement destinées a porter atteinte a la dignité des sujets quelles
désignent.

De la méme maniere que les théories ou études queers se diffé-
rencient des théories gays et lesbiennes par leur caractére résolument
antinormatif et leur rejet de l'assimilation, ce qui les amene souvent
a étre percues comme la branche la plus transgressive et subversive
des recherches sur la diversité sexuelle, les théories ou études crips se
démarquent aussi des approches plus classiques du handicap, généra-
lement considérées comme plus conventionnelles et moins contes-
tataires. En d’autres termes, les théories crips occupent par rapport aux
études sur le handicap une position analogue a celle des théories queers
vis-a-vis des études gays et lesbiennes.

Au sujet du terme «sanisme»

Le terme «sanisme» est employé tout au long du livre. Bien qu'’il soit
proche dans sa signification de celui de « psychophobie», a savoir le
systeme doppression que subissent les personnes étant concernées par
les enjeux de santé mentale ou des handicaps cognitifs, il est préféré a
ce dernier. En effet, ce choix de terminologie s’inscrit dans une critique
de la dimension psychologisante et individuelle inhérente a la notion de
phobie. Le «sanisme» est une structure, un systéme, par lequel notre

12



Avertissement

société se reproduit, a 'image d’autres systemes doppression comme le
racisme ou encore l'agisme.

Le terme «sanisme» entretient une proximité avec ceux de
«mentalisme» et de «cogniticisme» qui apparaitront plus loin dans
l'ouvrage. Des notes seront associées a ces termes et explicitent leurs
spécificités.

13






A toutes les personnes suicidaires qui n'ont pas survécu,
qui ne pensent pas pouvoir survivre,

qui ont été maltraitées sur la base de leur suicidalité,

et qui sont trop souvent forcées de souffrir en silence...

Vous étes braves, et vous n'étes pas seules
dans votre lutte pour la vie,
dans votre lutte pour la mort.






DESCRIPTION
DE LA COUVERTURE
POUR ACCESSIBILITE

La couverture est constituée d'un fond uni violet foncé. Sur le quart
supérieur, est écrit dans une typographie grasse et futuriste, en blanc et
en majuscules, « Défaire le suicidisme ». Le mot « Défaire » est 1égérement
penché vers la droite, comme un peu désaxé du reste du titre. Tout de
suite en dessous, avec la méme typographie et en majuscules toujours,
mais dans une taille un peu plus petite, on peut lire « Une approche trans,
queer et crip du suicide (assisté) ».

Sur la moitié inférieure du livre sont disposées deux colonnes de
texte. Le texte est de plus petite taille, il est lui aussi de couleur blanche
et utilise une typographie différente de celle du titre. Il s’agit d'une
typographie plus traditionnelle, avec empattements. On trouve sur ces
deux colonnes le résumé de l'ouvrage.

Enfin, sur le quart inférieur de la couverture, on peut voir deux
mentions centrées, et elles aussi en blanc. La premiere est « Alexandre
Baril», dans une typographie grasse et sans empattements, tandis que
la seconde, placée juste en dessous et avec des caracteres plus fins, est
« éditions Burn~Aofit ».

17






PREFACE

Robert McRuenr

Une stratégie militante et rhétorique de longue date dans le mouvement
des personnes handicapées a été de parler de sa propre voix, de résister
a la désubjectivation active qui fut une composante centrale de I'his-
toire du handicap depuis quelques siécles. A Iére de la normalisation,
les personnes handicapées ont été présentées comme des objets a
diagnostiquer, a étudier, a corriger, a plaindre, a craindre et, parfois,
a éliminer. La revendication générale du mouvement des personnes
handicapées —«rien sur nous sans nous»— capture bien ce refus de
l'objectivation, tout comme les slogans «les droits des personnes
handicapées sont des droits humains» ou «pissez sur la pitié». Méme
le fait qu'une personne se nomme comme handicapée constitue une
réappropriation du mot depuis la position subjective des personnes
handicapées elles-mémes. Des termes défiants comme crip ou disca
accomplissent évidemment un travail similaire, crip agissant comme
un rejet des connotations stigmatisantes de cripple [infirme], alors que
disca circule désormais fierement dans les pays hispanophones, offrant
une facon d’articuler I'incapacité [discapacidad] sans centrer/subjectiver
(ou méme sans retirer activement de 'avant-scene) la capacité [capacidad].
On a assisté a d'innombrables changements de noms des handicaps ces
derniéres cinquante années, comme lorsque les activistes pour les droits
des personnes vivant avec le VIH et le sida ont insisté qu’iels n'étaient
pas des victimes du VIH ou méme seulement des patient-es avec le VIH,
mais plutot des « personnes vivant avec le VIH ».

Le travail d’Alexandre Baril rejoint cependant des travaux impor-
tants (en fait indispensables) théorisant a quel point il est difficile pour
beaucoup de refuser la désubjectivation. En plus de l'antipsychiatrie et
du mouvement de fierté des personnes détraquées [Mad], les travaux
de Michel Foucault nous poussent depuis longtemps a comprendre que
le discours sur la folie et I'irrationalité a généralement été un discours
de la rationalité a propos d’'une chose étiquetée comme la «folie». Plus
récemment, les travaux importants de M. Remi Yergeau sur l'autisme
ont démontré comment, dans I'imaginaire dominant, les voix autistes ne
peuvent pas étre entendues car les discours sur 'autisme présupposent
que parler de facon rationnelle et subjective matérialise automa-
tiquement une position de sujet non autiste. Une posture similaire peut
étre adoptée sur la toxicomanie —lae toxicomane ne peut pas parler en
tant que toxicomane, car parler de toxicomanie, c’est se plier a 'exigence

19



Défaire le suicidisme

selon laquelle la toxicomanie constitue une chose a surmonter (comme
de fait, aux Etats-Unis, 'Americans with Disabilities Act I'inscrit dans la
loi, ne reconnaissant que les sujets toxicomanes qui sont activement en
voie de réhabilitation).

Magistralement, Baril nous présente cependant le sujet (ou
lantisujet) qui est sans doute le cas limite extréme pour ces questions
théoriques: la personne suicidaire. Et parce qu’il est si important que ces
limites soient prises en compte, Défaire le suicidisme: une approche trans,
queer et crip du suicide (assisté) devrait étre une lecture nécessaire dans
les études du handicap et la théorie crip (et les théories queers et trans).
Mon propre travail dans la théorie crip m’a depuis longtemps amené a
considérer ce projet théorique comme étant intrinsequement lié a la
réflexion sur des sujets qui ne s’'inserent pas facilement dans nos caté-
gories existantes ou qui, en surface, ne semblent pas pouvoir remporter
la palme de nos gestes théoriques et militants privilégiés. Mais encore,
dans le contexte que déploie Défaire le suicidisme, nous pensons en réalité
aux antisujets, mais sous certains angles seulement. Tout d'abord, nous
nous imaginons la personne suicidaire comme une personne qui doit
étre guérie, transformée, ramenée a la subjectivité, car celle-ci ne peut
étre que non suicidaire. Deuxiemement, et inéluctablement sans doute,
Baril nous invite, dans Défaire le suicidisme, a penser avec ou aux cOtés
de celleux qui désirent activement une forme d’antisubjectivité. Le sujet
suicidaire peut-il parler?, se demande Baril, concluant a plusieurs égards
que non. Le suicidisme en tant que systéme exclut cette voix de tant
de fagons. En le nommant, Baril indique une forme doppression qui
vient d'une violence discursive et matérielle exercée en raison des idées
suicidaires présumées d’'une personne. Ce n'est pas possible de penser
comme ¢a, tu dois vouloir aller mieux, tout le monde sait que choisir la
vie est la seule option. Pourtant, maintenant, Défaire le suicidisme existe
comme livre et déploie devant nous des maniéres éthiques de penser
autrement, d’écouter cet étre contradictoire, logiquement impossible: le
sujet/suicidaire. Et Baril déploie ces réflexions éthiques devant nous de
maniére si richement intersectionnelle, queerisant [queering], transant
[transing], crippant [cripping] et détraquant [maddening] nos maniéres
de penser le suicide. J'insiste depuis longtemps, surtout au sujet du
crippement [cripping] dans les études du handicap, sur le fait que les
formes verbales de ce que nous faisons sont toujours dans un processus
d’invention. Baril nous offre sans doute ’étude la plus compléte a ce jour
de ce que peut signifier le fait de queeriser, transer, cripper et détraquer,
comme des maniéres actives d'imaginer autrement.

Quand ma cousine la plus proche s’est enlevé la vie en 2014, je
me suis retrouvé pris dans un réseau familial de suicidisme, exacerbé

20



Préface

par une religiosité profonde (pas la mienne). La seule conversation au
sujet de ma cousine que ma meére pouvait avoir avec moi impliquait les
questions suivantes: pourquoi? Mais a-t-elle déja donné une raison?
Est-ce que tu aurais pu faire quelque chose? Pourquoi? Pourquoi?
Je navais pas de réponses, évidemment, et les questions (les seules
permises) mont empéché, a plusieurs égards, dentendre le sujet qui
nétait plus un sujet. Evidemment, je voulais désespérément 'entendre de
nouveau. Les funérailles, comme je les attendais, concernaient surtout
Jésus, lamiséricorde et le paradis, ou l'on retrouverait un jour ma cousine
(dans d’autres arénes, ce focus était rejoint par une rhétorique religieuse
également peu ragolitante, une personne anciennement amie s’étant
sentie obligée de m’informer que ma cousine n'était probablement
pas éligible au paradis a cause de ce quelle avait fait). Il n'y avait pas
beaucoup de place pour parler pendant les funérailles, mais je savais
que je souhaitais au moins la plus petite affirmation queer/crip tombant
quelque part au loin de cette religiosité obligatoire. Et j'ai donc nommé
le handicap, rappelant aux personnes présentes que je travaille en études
du handicap et soulignant que la dépression peut étre comprise comme
I'un des handicaps les plus communs dans la société contemporaine. En
méme temps, sans le nommer comme queer, j’ai rappelé 'humour tordu
et irrévérencieux de ma cousine (sans mentionner ce que personne ne
savait, sans doute —qu’elle avait vécu au moins une aventure avec une
femme). Le moment de joie que jai éprouvé par la suite est venu de la
discussion avec des queers et des crips qui n'avaient pas été reconnu-es
comme telles par la plupart des personnes réunies, et qui sont venu-es me
remercier en aparté pour ce que javais dit—I'amie qui m'a confié que ma
cousine et elle avaient 'habitude de senvoyer des textos depuis leurs lits,
sécrivant quelles n'étaient pas capables den sortir ce jour-la; l'ami gay qui
voulait pareillement témoigner d’a quel point elle était en fait débauchée
et sauvage. Nous nous sentions engagé-es dans le projet impossible de
I'écouter une autre fois et de tenter de 'honorer de quelque maniere.

Le travail d’Alexandre Baril est une riche ressource qui, je le
crois, peut nourrir des manieres difficiles mais nécessaires d’étre-en-
commun queers, crips, trans et détraqué-es. Ce n'est pas un livre facile,
et on pourrait considérer que cela confirme son importance. En effet,
Défaire le suicidisme est un livre confrontant sur des sujets douloureux.
C’est aussi un livre intensément personnel. Mais cest essentiellement
un livre qui envisage un amour suffisamment ample pour entendre
toutes les personnes qui pourraient autrement étre disqualifiées comme
détraquées, crips, queers ou trans.

21






INTRODUCTION.
MANIFESTE SUICIDAIRE

Voyage dans un esprit suicidaire:
du personnel au théorique

J'ai voulu mourir tant de fois en écrivant ce livre...

Alors que je m'installe pour écrire les premieres lignes de cette intro-
duction, le bracelet médical sur mon poignet gauche égratigne le clavier
de mon portable, créant un bruit de fond incessant qui me rappelle ce
qui est inscrit sur le métal. En plus de quelques instructions a 'intention
du personnel ambulancier ou hospitalier qui aurait a intervenir dans
une situation ol je serais inconscient ou incapable de mexprimer, on
y distingue trois petites lettres, inscrites visiblement sur les deux cotés
du bracelet: ONR. Pour les gens qui ne sont pas familiers avec le jargon
médical, ces lettres signifient Ordonnance de Non-Réanimation. Comme
jécris ceslignes, le cliquetis de ce bracelet médical que je porte 24 heures
sur 24, 7 jours sur 7, 365 jours par année, me rappelle les choix que
jai faits concernant ce qui devrait se produire dans I'éventualité d'une
urgence médicale. Si des personnes me découvraient inconscient apres
un accident vasculaire cérébral ou une crise cardiaque, par exemple,
elles devraient s’abstenir de toute forme de réanimation, qu’il s’agisse
d’'une réanimation cardiorespiratoire, de compressions thoraciques,
de ventilation artificielle ou d’intubation. Si elles me trouvaient en état
d’hémorragie grave a la suite d'un accident de la route, elles devraient
s’abstenir de me donner une transfusion sanguine ou dexécuter toute
autre intervention médicale qui pourrait me sauver la vie. Mes documents
légaux indiquent également que je refuse l'usage de toute technologie
d’assistance médicale, comme les sondes gastriques, 'hydratation
intraveineuse ou la dialyse. En somme, dans mes documents légaux et
I'ONR que je garde toujours dans mon portefeuille et a laquelle réfere
mon bracelet médical, j’ai indiqué clairement qu’il ne faut rien faire qui
puisse me garder en vie ou me ramener a la vie.

23



Défaire le suicidisme

Parfois, je souhaite qu'un accident ou un arrét cardiaque me tue pour que je
naie pas a le faire...

Les témoins ayant validé et signé mes documents pour les rendre
légitimes 1également, dont une collegue universitaire qui s'intéresse
a la bioéthique, m'ont questionné: « Es-tu vraiment certain que c’est ce
que tu veux ? Je n’ai jamais rien vu d’aussi radical ! » En outre, aussi bien
mon ancienne partenaire que ma partenaire actuelle m'ont dit trouver
mes instructions d’ONR effrayantes. Si elles étaient confrontées a une
urgence ou jétais mourant, elles feraient face a un difficile dilemme: me
voir mourir sans intervenir pour respecter mes choix et directives, ou
faire fi de ces directives en appelant les services d'urgence pour tenter
de me sauver la vie. Il va sans dire que lorsquon aime une personne,
il n’est pas facile de s'imaginer la laisser simplement mourir sans faire
quoi que ce soit. Je comprends leurs réactions face a mon ONR et mes
directives, et je me sentirais de la méme maniere si elles formulaient
des directives similaires.

Mon désir de mettre fin a mes jours me rend-il égoiste, effrayant, sans coeur
ou insensible?

Quand j’ai d’abord voulu obtenir mon ONR du ministére ontarien de la
Santé et des Soins de longue durée, il m’a fallu remplir un formulaire
devant étre signé par une autorité médicale, laquelle avait le mandat
d’évaluer ma capacité a refuser de facon éclairée des soins médicaux.
Comme mes proches, mon médecin de famille estimait que mes
décisions étaient extrémes. Dans les faits, le terme qu’il a utilisé était
suicidaire, aussi invoqué par d’autres personnes autour de moi. Assis
dans son bureau, jai nié vigoureusement toute idée ou comportement
suicidaires, sachant quadmettre mon penchant pour la mort ruinerait
toute possibilité dobtenir mon ONR. Néanmoins, I'étiquette suicidaire est
certainement porteuse d'un grain de vérité: refuser tout soin pouvant
sauver ma vie signifie accepter que celle-ci pourrait sachever prématu-
rément. Selon le psychiatre critique Thomas Szasz (1999, 2), le suicide
peut étre défini comme l'acte de «s’enlever la vie volontairement et
délibérément, soit en se tuant directement ou en s’abstenant d’'un geste
pouvant directement sauver sa vie ; autrement dit [...] tout comportement
motivé par une préférence pour la mort plutot que la vie et menant
directement [...] a cesser la vie d'une personne». Mes directives anticipées
et mon ONR, qui indiquent «une préférence pour la mort plutdt que la
vie», correspondent a cette description du suicide. En ce sens, je suis
d’accord avec mon médecin: mon ONR et mes directives anticipées sont

24



Introduction. Manifeste suicidaire

suicidaires, au moins sous la forme d’un suicide différé ou «lent», pour
reprendre la notion de la «mort lente » de lee théoricien-ne de la culture
Lauren Berlant (2011, 95).

Ma mort serait-elle considérée comme un suicide si je mourais des suites d’'un
accident ou d’une crise cardiaque a cause des directives de mon ONR?

Quoi qu’il en soit, jai méticuleusement caché a mon médecin que j’ai été
suicidaire la plus grande partie de ma vie. Admettre que j’ai été suicidaire
depuis I'age de douze ans, que je le demeure aujourd’hui, et que, méme
lors de mes plus belles journées, lorsque je me sens bien et enthousiaste
a propos de la vie (les personnes suicidaires peuvent aussi ressentir des
émotions positives), je souhaite encore étre mort plutét que vivant, aurait
nécessairement mené mon médecin a refuser de signer le formulaire.
11 aurait justifié son role de protecteur en affirmant que mes décisions
étaient biaisées par mon état dépressif et suicidaire. Autrement dit, je
n'aurais pas été considéré comme suffisamment «rationnel » ou menta-
lement compétent pour prendre ces décisions, méme si je songe a ces
enjeux depuis des décennies. Chaque jour ot je porte ce bracelet médical,
sa présence me rappelle le sérieux de mes décisions et la possibilité de
les reconsidérer. Mais je choisis malgré tout de le porter jour apres jour,
y tenant fermement comme a ma précieuse porte de sortie, méme si je
vis I'un des meilleurs moments de ma vie.

Suis-je encore suicidaire les jours et les semaines oil je me sens mieux ? Qu'est-ce
qui définit une personne suicidaire?

Obtenir officiellement une ONR a été compliqué. En réalité, il aurait
été bien plus facile de l'obtenir si jétais plus vieux et plus handicapé
que je ne le suis actuellement. Mon médecin m’a expliqué qu'’il aurait
peut-étre suggéré de remplir un formulaire pour obtenir une ONR
si jétais «vieux» ou «séverement handicapé, malade ou souffrant».
Or, vu que jétais relativement jeune a I'époque de la demande (moins
de quarante ans), plut6t en santé et ne souffrant «que» de douleurs
chroniques —un handicap invisible souvent ignoré par le complexe
médico-industriel —je ne semblais disposer d’aucune «bonne» raison
pour justifier une ONR. Contrairement aux gens qui sont visiblement
handicapés, malades ou souffrants, qui sont des sujets «abjects» selon
les normes et structures validistes et agistes, je suis considéré comme
rachetable, sauvable, un sujet ciblé par des formes de réhabilitation
et de «capacitation » [capacitation], comme le décrit brillamment la
théoricienne queer Jasbir K. Puar (2017, xviii). Ce processus validait

25



Défaire le suicidisme

ce que je savais déja et ce que jexplore dans ce livre: si, dans plusieurs
pays comme au Canada, ou je vis, certains sujets indésirables — a savoir :
les sujets visiblement handicapés, malades, souffrants ou 4gés— ont
le droit de mourir (et y sont parfois méme encouragés), les personnes
suicidaires pergues comme «sauvables» sont forcées de vivre et de rede-
venir productives dans ce monde capitaliste et néolibéral. Autrement dit,
tandis que certain-es citoyen-nes considéré-es comme improductif-ves
sont ciblé-es pour mourir, dautres sont jugé-es «sauvables» et sont
piégé-es dans une autre forme de processus de «capacitation », qualifié
d’abledment par la théoricienne du handicap Fiona Kumari Campbell
(2019) pour décrire un mécanisme actif visant a produire une validité
corporelle a travers une variété de mesures et de procédures. La logique
de la prévention du suicide, visant a guérir le soi suicidaire, participe
ainsi a ce processus de capacitation des individus suicidaires.

Pourquoi certaines personnes, comme les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou dgées qui ne veulent pas mourir (au moins dans leur vaste
majorité), se voient-elles offrir l'aide a mourir, alors que celles qui veulent
mourir, comme moi et d’autres personnes suicidaires, se voient nier toute
assistance?

Non seulement m’a-t-il fallu mentir & mon médecin de famille pour
surmonter son controle [gatekeeping] médical et obtenir son autorisation
pour mon certificat ’ONR, mais il m’a également fallu étre évalué par une
psychologue pour confirmer que je n'étais ni suicidaire ni en dépression
majeure. J’ai dii prouver ma santé mentale et ma rationalité. J’ai di
supprimer la moindre petite trace de folie quand je leur parlais. Moi, un
activiste handicapé et détraqué [Mad]... ai passé le test facilement. Comme
je le montre dans ce livre, les personnes suicidaires doivent souvent
mentir a propos de leur suicidalité (un concept large comprenant les
idéations suicidaires, les tentatives de suicide et les suicides complétés),
car 'honnéteté peut cotiter cher. Non seulement leurs plans suicidaires
sont-ils avortés, détruisant la sortie de secours qui leur donnait I'espoir
d'annihiler leur désespoir, mais les personnes suicidaires sont aussi assu-
jetties a une large gamme de discriminations et de formes de violence.
Elles se voient régulierement refuser des opportunités d'emploi sur la
base de leur historique suicidaire; elles se voient refuser des assurances
vie et des assurances santé; on les étiquette comme des parents incom-
pétents et elles perdent la garde de leurs enfants; elles sont trompées
par les lignes découte en prévention du suicide, qui retracent leurs
appels et leur imposent des interventions non consenties; elles sont
menottées, interpellées et maltraitées par la police (une violence encore

26



Introduction. Manifeste suicidaire

exacerbée quand les personnes suicidaires sont racisées, autochtones,
pauvres, neurodivergentes ou détraquées) ; et elles sont hospitalisées de
force, séquestrées physiquement et médicamentées contre leur volonté.
Conscient de ces conséquences inhérentes au fait d'étre honnéte a propos
de ma suicidalité, comme d’autres suicidaires, jai caché mes idéations
suicidaires aux thérapeutes, psychologues et autres professionnelles
de la santé pour éviter ces formes sanctionnées de criminalisation, de
stigmatisation, de pathologisation, d'incarcération et de discrimination.
Comme je le démontre dans ce livre, ces formes de violence découlent
d’'une oppression systémique qui affecte les personnes sur la base de
leur suicidalité, une oppression que jappelle le suicidisme.

Avant de théoriser et d’'enquéter sur Loppression subie par les personnes suici-
daires au quotidien et avant d’inventer le terme suicidisme en 2016-2017
(Baril 2018), j'avais toujours cru que c’était moi le probleme: une personne
brisée, dont la suicidalité devait étre « réglée». Ma suicidalité devait étre
éradiquée par des remedes. Ceux-ci ne sont pas seulement médicaux; il existe
aussi des remédes sociaux. Je sentais que mon désir de mourir, résultant surtout
d’oppressions sociopolitiques en tant que personne ayant été confrontée (et
I’étant encore a certains égards) au classisme, au sexisme, a ’hétérosexisme, au
cisgenrisme, au validisme et au sanisme, devait étre éliminé par une révolution
sociopolitique. Je ressentais mon désir de mourir comme un abandon de mes
communautés et un renoncement a ces luttes politiques.

Méme si je porte ce bracelet médical indiquant mon ONR et ses directives
associées, je serais probablement ranimé dans le contexte d'un accident,
par exemple, et encore plus dans le cas d'une tentative de suicide. Comme
lexplique la juriste Susan Stefan, les personnes infirmiéres, ambulan-
cieres ou docteures dérogent souvent aux directives des ONR pour les
gens qui sont considérés comme sauvables selon les normes dominantes.
En particulier, si vous étes jeune, en bonne santé physique, et que vous
tentez de vous enlever la vie, les services d'urgence vous sauveront
contre votre volonté : «Il existe en réalité un corpus relativement robuste
de travaux en éthique et en médecine sur l'applicabilité des ONR aux
tentatives de suicide. La plupart de ces articles reconnaissent que les
médecins des urgences ont une propension professionnelle a ranimer
les patient-es qui est amplifiée lorsqu’il s’agit de tentatives de suicide»
(Stefan 2016, 252). Alors que Stefan note que le non-respect des direc-
tives des ONR peuvent faire I'objet d’actions en justice sur la base d'une
«vie injustifiée» ou d’'une «prolongation injustifiée de la vie» (255),
les chances de gagner une telle bataille juridique sont supérieures
lorsqu’une personne est handicapée, malade, souffrante ou agée, étant

27



Défaire le suicidisme

donné que la loi estime que ramener a la vie ces sujets considérés comme
endommagés constitue, de fait, une forme de maltraitance. Autrement
dit, dans certains contextes légaux, dans des perspectives validistes,
agistes, capitalistes et néolibérales, 'ignorance de 'ONR d’'une personne
estimée comme insauvable ou jugée comme un « poids» pour la société
est considérée injuste, alors que ranimer une personne contre son gré
si elle est suicidaire est normal, voire obligatoire.

Est-ce que cela me dérangerait vraiment si on ne respectait pas mon ONR dans
le cas d’une tentative de suicide, étant donné que j'ai de toute facon trop peur
de provoquer ma propre mort par des moyens terrifiants et solitaires?

Je n’ai pour l'instant jamais eu a «utiliser» 'ONR qu’il m’a été si difficile
d’obtenir (le processus en entier a duré presque un an). Méme s’ils sont
potentiellement inutiles, mon ONR et mon bracelet médical étaient
et demeurent des symboles de mon désir de mourir. En rédigeant ce
livre sur la violence suicidiste a laquelle sont confrontées les personnes
suicidaires comme moi, et en constatant I'absence de soutien concret
dont nous disposons ainsi que de toute problématisation, théorisation
ou politisation de ce que la théoricienne queer Ann Cvetkovich décrit
comme une «injonction a rester vivant-e» (2012, 206), j’ai réalisé que
javais surinvesti I'importance de cette ONR précisément parce que je
ne bénéficiais d'aucun outil conceptuel, daucun paradigme théorique,
d’aucun modele clinique, daucun soutien sociopolitique, 1égal ou médical
et surtout, je ne pouvais compter sur aucun mouvement social pour
m’aider a donner un sens a mes expériences, mes pensées et mes besoins
comme personne suicidaire en dehors de ce que jappelle le script suicidiste
préventionniste. En tant quhomme trans, bisexuel, handicapé et détraqué
ayant vécu comme une femme lesbienne pendant presque trente ans,
jétais habitué a me tourner vers les mouvements sociaux pour théoriser
et politiser mes expériences et mes oppressions. Les mouvements
féministes, queers, trans, handicapés et Mad, ainsi que leurs champs
d’études, furent mes compagnons de route pour mieux comprendre les
oppressions que javais vécues et pour résister a la violence qui m’avait
été imposée. Cependant, il n'existe aucun mouvement social vers lequel
me tourner pour collectiviser et politiser l'oppression systémique que
jai vécue en tant que personne suicidaire.

28



Introduction. Manifeste suicidaire

Vers qui/quoi peut-on se tourner lorsqu’on est suicidaire ? Qui/oi sont mes
pairs, mes camarades politiques ? Ot est notre mouvement ? Comment se fait-il
que personne ne nous a dit que rien ne cloche avec nous, mais que quelque
chose cloche dans le systeme suicidiste ? Comment puis-je donner un sens a
mes expériences quand les concepts et les notions pour théoriser cette oppression
n'ont pas été inventées ?

Notre oppression commence avec la rareté épistémique relative au
suicidisme, au point ou il nous manque un concept avec lequel le
dénoncer et le politiser. Suicidisme est le mot que jai cherché pendant
des années. Cest le concept que beaucoup dentre nous cherchaient,
comme en témoignent les textes écrits par des universitaires s’iden-
tifiant comme suicidaires en réponse a mon travail sur le suicidisme,
telle lee théoricien-ne de la culture et critique des communications
Lore/tta LeMaster (2022), une femme trans d’ascendance mixte asiatique
et blanche ayant récemment répondu a mon invitation a créer des
solidarités entre personnes suicidaires. Un autre exemple est lee théo-
ricien-ne des communications Emily Krebs (2022, 3-4), qui mobilise mon
cadre théorique sur le suicidisme dans sa these de doctorat: «Si cette
forme d'oppression n'est pas nouvelle, lui donner un nom spécifique,
suicidisme, est un geste puissant qui nous permet de nous rallier a la
cause —comme le fait de nommer toute autre forme d'oppression. Il est
plus facile d'aborder les violences du suicidisme [...] quand ces violences
sont explicitement nommées. Le travail de Baril constitue une percée
[...] dans la théorisation et étude des injustices autour des personnes
suicidaires.» La nécessité de ce concept est également illustrée par les
nombreux messages que jai recus a travers les années de personnes
s’identifiant (ou non) comme suicidaires, me confiant avoir réfléchi a
loppression a laquelle sont confrontées les personnes suicidaires sans
avoir un terme pour la nommer. Une personne m’a écrit:

Jai trouvé que vos écrits font écho a plusieurs de mes
expériences comme personne suicidaire. J’ai subi et je
dois encore endurer nombre de mécanismes suicidistes
que vous décrivez, surtout du fait que je m'exprime relati-
vement beaucoup sur ma suicidalité. Je voudrais d’ailleurs
exprimer ma profonde gratitude et ma reconnaissance,
car on ne saurait vraiment lutter contre l'oppression sans
en avoir conscience, et votre essai m'offre maintenant
la possibilité de prendre la parole en mon propre nom
depuis cette position®.

29



Défaire le suicidisme

Iels m’ont remercié. Iels m'ont partagé leurs histoires. Tant delleux. Iels
ont pleuré. Jai pleuré.

Comment se fait-il que nous n'ayons pas de terme approprié pour
cette oppression dans la cacophonie des termes comme sexisme, hétéro-
sexisme, cisgenrisme, racisme, colonialisme, classisme, validisme, sanisme,
dgisme, santéisme et taillisme [sizeism?], pour ne nommer que ceux-la?
Jétais abasourdi. J’étais décu. Si les mouvements/champs d’études
antioppression® n'avaient aucun mot pour nommer l'oppression subie par
les personnes suicidaires, non seulement n'y avaient-ils pas pensé, mais
ils reproduisaient fort probablement l'oppression suicidiste sans le savoir
et malgré leurs meilleures intentions. Cette déception a été I'étincelle
pour ce livre, et Défaire le suicidisme pourrait étre I'étincelle pour un
mouvement antisuicidiste. Mon espoir est que Défaire le suicidisme four-
nisse des outils théoriques et politiques pouvant nous aider a nommer
notre oppression, a nous relier entre nous, a batir des coalitions et des
solidarités avec d’autres mouvements sociaux et a déclarer, sans honte
ou culpabilité, comme le fait LeMaster (2022, 1) : «Je suis suicidaire.» Pour
transposer un fameux slogan queer aux personnes suicidaires, Défaire
le suicidisme proclame: « Nous sommes ici, nous sommes queers [we're
here, we’re queer] — dans son sens originel, c'est-a-dire étranges/bizarres,
tout comme dans son sens réclamé, marqué par la fierté —vous devrez
vous y faire!»

Le suicidisme, la contrainte
a la vie et I'injonction a la vie
et a la futurite

La theése de ce livre est simple, mais radicale: les personnes suicidaires
sont opprimées par ce que jappelle le suicidisme systémique, et cette
oppression demeure cachée et sous-théorisée, y compris dans nos mouve-
ments sociaux/champs d’études antioppression. Mon hypothese est que
le script suicidiste préventionniste produit en réalité plus de mal et de
morts par le suicide qu’il ne prévient le suicide. Qui plus est, l'oppression
suicidiste est particulierement dommageable aux groupes marginalisés,
incluant les personnes queers, trans, handicapées et détraquées, sur qui
se penche ce livre. En écrivant Défaire le suicidisme, mon objectif n'est
pas simplement de proposer une description de la violence suicidiste a
travers la théorisation et la problématisation de cette oppression, de ses
caractéristiques, de ses mécanismes et de ses conséquences ainsi que
de sa relation aux autres systémes d'oppression comme le validisme,
le sanisme, 'hétérosexisme et le cisgenrisme, mais aussi de formuler

30



Introduction. Manifeste suicidaire

une revendication normative qui indique comment le monde devrait
étre en ce qui a trait a la suicidalité. En d’autres termes, il ne suffit pas de
simplement étudier et décrire le suicidisme ; nous devons aussi travailler
aléliminer. En ce sens, Défaire le suicidisme est mon appel a 'action et a la
mobilisation collective a travers une thanatopolitique®, ou une «politique
de la mort» (Murray 2006, 195). La thanatopolitique a laquelle je pense
permet des futurités suicidaires, ouvrant un espace ou la mort par
le suicide (assisté) peut advenir, ainsi qu'un espace ou il est possible de
tenir des conversations ouvertes et honnétes sur le fait de vivre avec un
désir de mourir qui pourraient, comme je l'affirme, potentiellement
sauver plus de vies (méme s’il ne s’agit pas de mon but principal). Ici,
ilimporte de mentionner que, lorsque jutilise l'expression suicide (assisté),
je réfere simultanément au suicide et au suicide assisté. Dans cet ouvrage,
le terme suicide assisté réfere a toutes les pratiques volontaires qui visent
a aider une personne a causer sa propre mort, a sa demande. Méme
si le suicide assisté est parfois appelé suicide médicalement assisté,
euthanasie volontaire, mort médicalement assistée ou aide médicale a
mourir®, je retiens le terme suicide en utilisant 'expression suicide assisté
dans l'esprit des politiques queers et crips, qui ont resignifié des mots aux
connotations péjoratives (comme les mots queer et crip eux-mémes) pour
en faire des vecteurs de positivité a la base de certaines lignes d’action
politiques. Suicide constitue 'un de ces termes négatifs dont jespere
qu’il sera vu sous un nouveau jour a la fin de ce livre, libéré de son habi-
tuelle association avec la pathologisation, 'aliénation, la stigmatisation,
le risque, la surveillance et la prévention. Certes, beaucoup de textes ont
commencé a dénoncer les formes de violence qui affectent négativement
les personnes suicidaires, comme le travail crucial des chercheureuses
en suicidologie critique que je discute dans le chapitre 1. Cependant
un cadre théorique exhaustif abordant la violence systémique vécue
par les personnes suicidaires et la stratégie politique devant étre pour-
suivie pour mettre fin a cette oppression reste encore a élaborer. Défaire
le suicidisme met a profit et étend le travail réalisé en suicidologie critique
en proposant un cadre théorique général pour repenser les concep-
tualisations morales, éthiques, épistémologiques, sociales et politiques
du suicide (assisté).

Méme si joffre des explications détaillées plus loin dans cet
ouvrage, je veux brievement mentionner ici que je dénonce fermement,
depuis un éthos handicapé/crip/détraqué, les fondements validistes,
sanistes, agistes et suicidistes du suicide assisté dans ses formes
courantes dans plusieurs pays, tout en soulignant les relations complexes
quelles entretiennent avec d’autres formes doppression, comme le
racisme, le colonialisme, le classisme, I'hétérosexisme ou le cisgenrisme.

31



Défaire le suicidisme

En m’inspirant des activistes/chercheureuses travaillant a I'intersection
des études du handicap/Mad, de I'incarcération, de la décarcération et de
l'abolition des prisons (et d’autres institutions incarcérant les personnes
handicapées et détraquées), comme Liat Ben-Moshe (2013, 2020),
la position que jadopte dans ce livre se fonde sur 'abolition des lois et
des régles violentes actuelles régissant le suicide assisté dans divers
pays. En méme temps, jappuie un droit positif a mourir pour toutes les
personnes suicidaires, quelles soient handicapées, malades, souffrantes,
détraquées ou agées, ou pas. Je distingue les droits positifs des droits
négatifs dans le chapitre 1, mais il importe de mentionner ici que les
droits négatifs impliquent habituellement une liberté de faire quelque
chose sans interférence des autres, alors que les droits positifs impliquent
des obligations vis-a-vis des autres ou un devoir de porter assistance a
une personne (Campbell 2017). De telles obligations peuvent étre légales
ou morales. Les activistes/chercheureuses antioppression, particulié-
rement dans les études du handicap/Mad, voient habituellement le
soutien au suicide assisté comme antithétique a la justice sociale et
l'associent souvent avec les idéologies capitalistes, néolibérales, vali-
distes, agistes, racistes et colonialistes qui promeuvent une culture de la
sacrifiabilité concernant les sujets marginalisés. Comme je le démontre
dans ce livre, ma position différe radicalement de ce qu'ont proposé
jusqua maintenant d’autres chercheureuses, activistes ou responsables
politiques au sujet du suicide assisté, car elle se base sur un projet socio-
politique et 1égal entierement différent visant a créer de nouvelles formes
de soutien antivalidistes, antisanistes, antiagistes et antisuicidistes au
suicide assisté pour les personnes suicidaires. Ma position ne cherche
pas a réformer les lois et les regles actuelles pour inclure la maladie ou
la souffrance mentales comme criteres d’éligibilité au suicide assisté,
comme c’est le cas avec certaines personnes qui soutiennent le droit
a mourir, tel que discuté au chapitre 4. Méme si ma contribution dans
Défaire le suicidisme est entierement théorique, et si je laisse aux juristes
et aux avocat-es le soin d’'utiliser mon cadre théorique pour transformer
les lois et reglements, je voudrais insister ici sur le fait que, si mes propo-
sitions dans ce livre étaient adoptées, elles meneraient a un panorama
social, politique et légal entierement différent que celui quon connait.
Au lieu d’inclure d’autres personnes dans les lois actuelles basées sur
un cadre validiste, saniste, agiste et suicidiste, ou sur ce que jappelle
dans le chapitre 4 une «ontologie du suicide assisté» problématique,
ma proposition abolitionniste cherche a renverser ces politiques, interventions
et cadres légaux pour offrir des formes de suicide assisté aux gens qui sont
explicitement exclus de toutes les lois courantes relatives au suicide assisté: les
personnes suicidaires, indépendamment de leurs in/validités, leur santé

32



Introduction. Manifeste suicidaire

ou leur dge. Comme écrit Ben-Moshe (2013, 140) sur les perspectives
abolitionnistes:

Dans une mentalité plus abolitionniste, il est clair que les
formes d'oppression ne sont pas toujours caractérisées
par l'exclusion, mais par une inclusion généralisée qui
cause parfois davantage de tort. Le but d'une société non
carcérale n'est pas de remplacer une forme de controle,
comme I’hopital, I'institution et la prison, par une autre,
comme la psychopharmaceutique, les maisons de santé et
les foyers de groupe dans la communauté. L'aspiration est
de changer fondamentalement la facon dont nous réagis-
sons les un-es aux autres, la fagcon dont nous répondons a
la différence ou au préjudice, la facon dont nous définis-
sons la normalité et la fagcon dont les ressources sont
distribuées et rendues accessibles.

Autrement dit, dans une perspective abolitionniste, inclure plus de
personnes aux législations actuelles sur le suicide assisté sans trans-
former la structure de ces dernieres, leurs présuppositions, leur ontologie
etleurs mécanismes fondamentaux créerait plus de mal et renforcerait la
culture de la sacrifiabilité des sujets marginalisés en lien avec la mort, le
suicide et le suicide assisté. Tout en considérant— comme je le fais dans
la conclusion de ce livre — certaines actions et stratégies pour modifier
graduellement les lois actuelles sur le suicide assisté pour réduire le
tort actuellement causé aux personnes suicidaires sous les régimes
suicidistes, mon objectif a long terme demeure I'abolition de ces lois et
la proposition de nouveaux droits positifs pour les personnes suicidaires,
incluant le renouvellement des formes de suicide assisté. En somme, ce
qui peut apparaitre a premiére vue comme des stratégies a court terme
plus réformistes, comme celles que je propose dans la conclusion de ce
livre en discutant des pratiques de microrésistance, sont en fait compa-
tibles avec mes objectifs abolitionnistes a long terme, et plus généra-
lement avec la décarcération des personnes détraquées et suicidaires.
Pour reprendre les mots de Ben-Moshe que japplique a la suicidalité,
mon aspiration est de transformer fondamentalement la maniere dont
on réagit aux personnes suicidaires et la maniere dont on répond a ce
qui est considéré comme un risque ou un préjudice dans le contexte de
la suicidalité. Surtout, comme le rappelle Ben-Moshe (2013, 2020) en
suivant Angela Y. Davis, les perspectives abolitionnistes n'impliquent pas
de travailler sur un seul enjeu ou une seule option de remplacement a la
fois; elles exigent de repenser les «logiques carcérales » de nos sociétés

33



Défaire le suicidisme

et de leurs institutions, leurs politiques, leurs lois, leurs structures écono-
miques, et ainsi de suite. Défaire le suicidisme vous invite dans ce périple
pour repenser entierement la logique suicidiste — et carcérale — derriere
nos institutions, politiques, lois et autres structures en ce qui concerne la
suicidalité. Ces structures portent atteinte non seulement aux personnes
suicidaires mais a nous toustes, particulierement celleux qui vivent a
l'intersection doppressions multiples, comme les personnes racisées,
autochtones, pauvres, queers, trans, handicapées ou détraquées, car
elles empéchent les groupes marginalisés et en détresse de chercher
de l'aide et dentretenir des conversations transparentes au sujet de leur
suicidalité, par peur de subir plus de violence.

Dans l'esprit du tournant affectif dans les études queers, exemplifié
par le travail de Sara Ahmed (2010, 2012) et de Lauren Berlant (2011),
et de I'espace que les études crips ont ouvert aux personnes handicapées,
malades, souffrantes, détraquées ou crips, illustré par les travaux de
Robert McRuer (2006) ou d’Alison Kafer (2013), dans Défaire le suicidisme,
je cherche a dépathologiser, a historiciser et a politiser la suicidalité
d’une facon similaire a ce que propose Cvetkovich (2012, 2-3) au sujet
de la dépression:

Le but est de dépathologiser les sentiments négatifs afin
qu’ils puissent étre vus comme une possible ressource
pour l'action politique plutét que comme son antithese.
Cela ne veut néanmoins pas dire que la dépression serait
ainsi convertie en une expérience positive. Elle retient
ses associations avec l'inertie et le désespoir, si ce nest
l'apathie et I'indifférence, mais ces sentiments, humeurs
et sensibilités deviennent des sites de visibilité et de
formation communautaire [...]. Se sentir mal pourrait,
en réalité, étre la base d’'une transformation.

Avec celivre, jespere offrir des réflexions propres a nourrir I'émergence
d’'un nouveau mouvement social : le mouvement antisuicidiste. L'un des
buts fondateurs de ce mouvement pourrait étre de décortiquer et de
dénoncer le suicidisme qui affecte les personnes suicidaires a tous les
niveaux: épistémique, économique, politique, social, culturel, légal,
médical et religieux®. Ce mouvement pourrait aussi étre un lieu pour
questionner ce que jappelle la «contrainte a la vie » [compulsory aliveness]
(Baril 2020c), notion inspirée par celle de contrainte a la validité ou ala
sanité dans un systéme validiste et saniste (Kafer 2013; McRuer 2006).
En tant que composante normative du suicidisme, la contrainte a la
vie comprend de nombreuses injonctions (ou impératifs’), incluant ce

34



Introduction. Manifeste suicidaire

que jai précédemment appelé «'injonction a la vie et a la futurité»
(Baril 2017, 2018, 2020c, 2022). Le suicidisme et la contrainte a la vie sont
aussi profondément imbriqués avec de multiples oppressions, particu-
lierement le validisme et le sanisme, comme je le démontre dans les
chapitres 1 et 3, ainsi que le capitalisme et 'agisme, que jexplore moins
dans cet ouvrage par manque d’espace. En effet, la contrainte a la vie
cherche a imposer une volonté de vivre qui rend anormal, inconcevable
et inintelligible le désir/besoin de mort chez les personnes suicidaires,
sauf chez les sujets considérés comme improductifs, indésirables et
insauvables, comme les personnes handicapées, malades, souffrantes
ou dgées. Dans leurs cas, le désir/besoin de mort est considéré comme
normal et reconceptualisé sous l'angle de I'aide médicale a mourir ou
de la mort médicalement assistée. Cependant, le désir de mort chez
les personnes suicidaires est compris comme «irrationnel», « fou»,
«détraqué», «débile» ou «aliéné», et ces dernieres sont dépouillées
de leurs droits fondamentaux dans un processus de prévention et
de traitement visant a produire leur capacitation, leur réhabilitation
et leur réintégration dans I'économie néolibérale. Comme systeme
dominant d’intelligibilité dans le régime suicidiste, la contrainte a la
vie masque sa propre historicité et ses modes opératoires, ce qui lui
donne un caractere apparemment stable et naturel. Néanmoins, cette
stabilité et cette naturalité résultent dénonciations performatives sur
le désir de vivre, énoncées dans une variété de cadres institutionnels,
d’interventions, de lois et de discours — et surtout dans les discours sur
la prévention du suicide. A I'instar de Sara Ahmed (2010), qui démontre
brillamment que I'injonction au bonheur a des effets plus déléteres sur
les communautés marginalisées, comme celles affectées par le racisme,
le colonialisme, le sexisme et I'hétérosexisme, je défends dans Défaire le
suicidisme que 'injonction a la vie et a la futurité a des impacts négatifs
plus profonds sur les groupes marginalisés. Derriére I'objectif louable de
sauver des vies, le script suicidiste préventionniste, appuyé par une large
variété de protagonistes, soutient une «économie morale et politique »
(Fitzpatrick 2022, 113) du soin qui s’avere souvent plus dommageable que
les idéations suicidaires elles-mémes, particulierement pour les gens
qui vivent a 'intersection de multiples oppressions a cause de diverses
formes de pathologisation, de criminalisation, de surveillance, d’hos-
pitalisation forcée, de controle et d’incarcération. Sous la contrainte
a la vie, l'expérience de l'incarcération chez les personnes suicidaires
est déguisée en soin pour étre justifiée. Comme je l'avance ailleurs
(Baril 2025), la prévention du suicide et la volonté du préventionnisme
déradiquer la suicidalité chez les sujets suicidaires pourraient étre
comparées aux thérapies de conversion (ou de réparation) des sujets

35



Défaire le suicidisme

queers et trans. Les thérapies de conversion sont congues pour réaligner
les sujets «détraqués » sur des identités sexuelles et genrées normatives.
De maniere similaire, la prévention du suicide cherche a réparer les
personnes suicidaires et a les réorienter vers une «bonne vie». De la
méme facon que les activistes/chercheureuses du handicap/Mad nous
demandent de considérer le «soin» qu'on offre aux personnes handica-
pées et détraquées d’'un autre point de vue, je nous invite, dans Défaire le
suicidisme, a transformer notre vision du soutien et du soin offerts aux
personnes suicidaires dans les sociétés suicidistes.

Comme je le démontre tout au long de ce livre, les pratiques,
les interventions, les réglementations et les discours relatifs au suicide
(assisté) représentent ce que j’ai appelé ailleurs des « somatechnologies de
vie» (Baril 2017, 201) imposées sur les sujets suicidaires pour les garder en
vie. Suivant la définition que donne Michel Foucault (1994, 1997, 2001) des
«technologies », celle que donne Teresa de Lauretis (1987, 40) de ce terme
comme embrassant «les discours institutionnalisés, les épistémologies
et les pratiques critiques ainsi que les pratiques de la vie quotidienne », et
les travaux de Nikki Sullivan (2007, 2009) et Susan Stryker incluant l'intro-
duction des notions de « somatechniques» et « somatechnologies » (Stryker
et Currah 2014; voir l'entrée «Somatechnics» par Sullivan, 187-190),
jenvisage les institutions, les politiques sociales, les lois, les pratiques,
les interventions, les théories et les discours gouvernant le suicide (assisté)
comme des somatechnologies de vie imposées aux sujets suicidaires.
Je montre que les somatechnologies de vie sont présentes dans presque
tous les discours sur la suicidalité, incluant ceux qui sont élaborés dans
une perspective de justice sociale. En effet, les sujets suicidaires doivent
étre maintenus en vie presque a tout prix. Nous devons «protéger» les
personnes suicidaires delles-mémes sur la base de leur maladie mentale
(modele médical de la suicidalité) ou de leur aliénation sociale (modéle
de justice sociale de la suicidalité). Similairement a la facon dont Ahmed
démontre dans On Being Included: Racism and Diversity in Institutional
Life (2012) que les discours de diversité sont une technologie contribuant
au probléme du racisme qu’ils tentent de résoudre, Défaire le suicidisme
maintient que les discours et stratégies centrées sur la prévention du
suicide représentent des formes de somatechnologies qui contribuent
a la suicidalité au lieu de la prévenir. Ce livre constitue une invitation
a s'engager dans un dialogue avec toutes les personnes qui travaillent
depuis une position préventionniste, a réfléchir ensemble a de meilleures
formes de soutien qu’il faut apporter aux personnes suicidaires, incluant
celles qui appartiennent a des groupes marginalisés. Il s’agit d'une invi-
tation, comme celle que LeMaster (2022, 1) offre dans l'esprit de mon cadre
d'analyse antisuicidiste, a résister a 'injonction de « réparer» urgemment

36



Introduction. Manifeste suicidaire

les personnes suicidaires, pour plutét écouter leurs perspectives:
«Je vous invite, vous qui lisez ce texte, a résister [...] au mandat de
rapporter, d’institutionnaliser, de simplement faire disparaitre v/n/os
problémes. Et a la place, de s’asseoir dans le malaise avec moi, au moins
pour un temps. Et de réfléchir profondément a la maniere de se rapporter
atoute I'épaisseur littérale de ce sujet. Apprendre a se rapporter différem-
ment et envers la suicidalité» (souligné dans l'original).

Si elle est abordée régulierement dans les cercles antioppression,
la suicidalité est souvent mobilisée comme faire-valoir dans la lutte
contre les formes de violence systémiques. Par exemple, le documentaire
de Kristine Stolakis Pray Away (2021), dédié aux personnes mortes de
suicide, dénonce les effets déléteres des thérapies de conversion (qui sont
souvent, mais pas toujours, ancrées dans des principes religieux) chez
les membres des communautés queers et trans. Dans le documentaire,
les idéations/tentatives/taux de suicide et les suicides complétés sont
présentés comme les conséquences extrémes de la violence hétérosexiste
et cisgenriste et comme la justification ultime de la nécessité d’éliminer
ces formes d'oppression. Autrement dit, dans la culture populaire,
les politiques publiques ou les études et l'activisme queer et trans,
Iéradication des violences systémiques comme I'hétérosexisme et le
cisgenrisme va de pair avec 'éradication de la suicidalité, étant donné que
la suicidalité est 'embléme de la violence tournée contre soi-méme. Dans
les mouvements sociaux/champs d’études antioppression, la suicidalité
devient le baromeétre de l'oppression: plus une personne est opprimée,
plus elle risque de faire 'expérience de la suicidalité; moins elle est
opprimée, moins elle est exposée a cette éventualité. La méme chose
pourrait étre dite des diverses formes de suicide assisté: les activistes/
chercheureuses du handicap ont montré depuis longtemps que les
formes actuelles de suicide assisté se basent sur des prémisses validistes
(auxquelles jajouterais des prémisses sanistes, agistes et suicidistes, entre
autres -ismes). De ce point de vue, développer un modele queercrip® du
suicide (assisté) pour soutenir les personnes suicidaires en utilisant une
approche affirmative du suicide [suicide-affirmative], comme je le propose
ici, semble étre un oxymore. La justice sociale rime avec la disparition
de la suicidalité, pas son acceptation potentielle. Néanmoins, jespére
convaincre les gens qui lisent ce livre que la justice sociale implique de
ne laisser personne derriere et que travailler dans l'optique déradiquer
la suicidalité n’est pas nécessairement la meilleure maniere d’aider, de
soutenir et de prendre soin des personnes suicidaires marginalisées.

La these que javance dans Défaire le suicidisme repose sur
trois observations principales. Premierement, quelque soient les
modeles de conceptualisation de la suicidalité, qu’il sagisse du modele

37



Défaire le suicidisme

médical/psychologique, de celui de santé publique (aussi souvent
connu comme le modele biopsychosocial), du modele social ou de
celui de justice sociale que jexplore dans le chapitre 1, tous parviennent
presque invariablement a la méme conclusion: le suicide n'est jamais
une bonne option. Pour étre plus précis, pour quelques personnes
qui adhérent a ces différents modeles, certaines formes de suicide,
redéfinies comme non suicidaires, demeurent une option, et méme
une bonne option —par exemple quand il s’agit de «populations
spéciales» éligibles a diverses formes d’aide a mourir. Cependant,
comme je le discute dans le chapitre 4, méme chez les partisan-es du
droit a mourir pour les personnes handicapées, malades ou souffrantes
(et parfois les personnes détraquées et agées), qu’iels adherent ou pas
a 'un des modeles susnommés de la suicidalité, le suicide assisté reste
hors de question pour les personnes suicidaires elles-mémes. Pour le dire
autrement, quand il est question des personnes suicidaires, de maniére
surprenante, tout le monde s’accorde pour dire que soutenir leur
suicide assisté n'est pas une option. En consultant plus de 1700 sources
pour écrire cet ouvrage, de '’Antiquité grecque aux philosophes,
bioéthicien-nes et activistes/chercheureuses contemporain-es dans
les mouvements sociaux/champs d’études antioppression tout comme
en suicidologie et en suicidologie critique, je n’ai trouvé personne ayant,
a ma connaissance, proposé ce que je suggere ici: appuyer explicitement
le suicide assisté des personnes suicidaires (ce qui est différent de dénoncer
la violence subie par les personnes suicidaires ou détendre les formes
actuelles de suicide assisté aux personnes ayant des enjeux de santé
mentale, comme je l'explore dans les chapitres 1 et 4).

Deuxiemement, le script préventionniste, nourri par le suici-
disme, la contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité, nous
force a adopter une approche irresponsable et sans compassion pour
les personnes suicidaires. Comme je I'illustre tout au long de ce livre, les
personnes suicidaires vivent des formes généralisées de criminalisation,
d’incarcération, de moralisation, de pathologisation, de stigmatisation,
de marginalisation, d’exclusion et de discrimination, ancrées dans
une logique du soin préventif. Malgré les discours publics d’appui et
de compassion en lien avec la suicidalité, les individus suicidaires qui
cherchent de l'aide ne trouvent pas toujours le soin qu'on leur promet.
Les médias débordent d’histoires horribles de personnes suicidaires
subissant des traitements inhumains apres avoir exprimé leurs idéations
suicidaires. Pire, beaucoup d’entre elles subissent des formes accrues de
violence dans ces interventions, particulierement les personnes racisées
etautochtones, sans oublier les personnes démunies, trans, non-binaires
et handicapées/détraquées.

38



Introduction. Manifeste suicidaire

Troisiémement, malgré toutes les stratégies tentées depuis
des décennies et les milliards de dollars investis pour rejoindre les
personnes suicidaires et les exhorter a parler, les campagnes de
prévention ne réussissent pas a convaincre les individus suicidaires
de contacter les ressources offertes et les suicides continuent d’avoir
lieu. Des études montrent que les gens qui sont les plus déterminés a
mourir réalisent leurs plans suicidaires sans demander d’aide. De plus,
malgré quelques variations, les statistiques sur le suicide demeurent
relativement stables et ne se sont pas améliorées de fagon significative
ces dernieres décennies. En somme, nos stratégies de prévention
ne fonctionnent pas car nous échouons a rejoindre les personnes
suicidaires qui accomplissent leur suicide. Nous échouons car nous
sommes incapables de les aborder de fagon relationnelle, de les faire
se sentir assez en sécurité pour parler de leur suicidalité, et de leur
faire sentir que nous les soutenons dans leurs décisions et que nous
les soutiendrons dans leurs derniers gestes. Bref, s’il peut sembler que
nos sociétés se préoccupent vraiment des personnes suicidaires, un
examen plus soigné révele que nous échouons a les rejoindre sur tant
de plans, ne serait-ce qu'en les laissant mourir seules.

Mon hypothése est que le script suicidiste préventionniste fait plus de
mal que de bien aux individus suicidaires. Pour le dire simplement, la logique,
les discours et les pratiques préventionnistes propulsent les morts par suicide
plutdt qu’ils les préviennent. Je ne dis pas que les discours, politiques et
interventions actuelles, que les programmes de prévention du suicide ou
les lignes d’écoute basées sur ce script suicidiste préventionniste naident
jamais personne. Je suis convaincu que certaines personnes ont été
aidées et méme sauvées par ces mesures et sont maintenant heureuses
de vivre. Je ne condamne pas non plus les personnes suicidaires qui
cherchent une cure, car tant dentre nous ont désespérément besoin
de quelque chose, de quoi que ce soit qui puisse nous aider a traverser
une autre journée. Beaucoup d’activistes/chercheureuses queers et
crips comme Eli Clare ou Alison Kafer insistent sur ce point dans leurs
travaux: critiquer la logique curative qui fait souffrir les personnes handi-
capées, malades, souffrantes ou détraquées n'est pas la méme chose que
d’accuser de complicité avec le systeme celles qui cherchent une cure.
Kafer (2013, 27; souligné dans l'original) écrit:

Jutilise curatif plutét que cure pour qu’il soit clair que je
moccupe ici de contrainte a la validité/sanité, pas des rela-
tions quentretiennent les individus malades ou handi-
capés avec des interventions médicales particulieres. Le
désir d’'une cure n'est pas nécessairement une position

39



Défaire le suicidisme

anticrip ou antihandicap. Je parle ici d'un imaginaire
curatif, une compréhension du handicap qui non seule-
ment s’attend a et assume une intervention, mais qui n’ar-
rive pas a imaginer ou comprendre autre chose qu'une
intervention.

Dans l'esprit de Kafer et Clare, je ne présente pas comme suicidiste le
souhait de tant de personnes suicidaires, moi-méme inclus, de trouver
des solutions, peu importe la forme qu'elles prennent. En effet, tant
de nous voulons et avons besoin de diverses formes de remédes, qu’ils
soient médicaux, sociopolitiques, ou les deux. Ce que je veux souligner,
comme le fait Kafer par rapport aux personnes handicapées/crips, est
la maniére dont la logique curative suicidiste, ancrée dans la contrainte
a la vie, «n’arrive pas a imaginer ou comprendre autre chose qu'une
intervention» (Kafer 2013, 27) en lien avec la suicidalité. Ma thése ne
concerne donc pas des cas individuels de personnes suicidaires cher-
chant des remedes ou la facon dont certaines stratégies préventives
heurtent ou aident certaines personnes suicidaires spécifiques. Elle
concerne les effets globaux du script préventionniste sur les personnes
suicidaires et sur notre imaginaire entourant la suicidalité: les futu-
rités suicidaires sont étouffées et méme empéchées démerger. Dans ce
sens, la logique curative suicidiste empéche les personnes suicidaires
de former un collectif et denvisager un avenir ou la suicidalité serait
discutée ouvertement et ou le suicide serait une possibilité. Autrement
dit, le fait que les personnes suicidaires subissent des formes de violence
omniprésentes, qu’elles ne se sentent pas en sécurité de partager leurs
idéations suicidaires et que les suicides continuent d’avoir lieu n'est qu'un
petit apercu de la triste réalité, a savoir que les discours et stratégies
préventionnistes ne représentent pas ce dont la plupart des personnes
suicidaires ont désespérément besoin. Pire, ces discours et stratégies
peuvent méme les faire se sentir davantage suicidaires. C’est particu-
lierement vrai des groupes marginalisés, comme les personnes queers,
trans, handicapées, détraquées et neurodivergentes, pour ne nommer que
celles sur lesquelles je me penche dans ce livre. Comme je le démontre
dans les chapitres 2 et 3, méme dans une perspective de justice sociale,
le script préventionniste et les interventions qu’il propose renforcent
les formes de validisme, de sanisme, de cisgenrisme, d’hétérosexisme
et d’autres formes de violence comme le classisme, le colonialisme ou
le racisme que les personnes suicidaires subissent quotidiennement.
De surcrofit, le suicidisme, la contrainte a la vie et I'injonction a la vie
et a la futurité passent inapercues ou demeurent incontestées et sont
simplement reproduites. Pendant ce temps, les personnes suicidaires

40



Introduction. Manifeste suicidaire

continuent d’étre isolées les unes des autres par peur des conséquences
suicidistes liées a la recherche d’aide et a la formation de solidarités.
Lalogique curative centrée sur la prévention de la suicidalité n'encourage
ou ne soutient pas la création de solidarités sociales, émotionnelles,
affectives ou politiques entre personnes suicidaires, alliances qui pour-
raient leur permettre de réfléchir de maniere critique a leurs expériences
communes, a leurs sentiments partagés et a leurs philosophies, valeurs,
besoins et demandes similaires. Au contraire, la logique curative et
préventive maintient les personnes suicidaires séparées les unes des
autres en tentant déradiquer leur suicidalité a travers des idéologies cura-
tives médicales/psychologiques individualistes ou sociopolitiques. Défaire
le suicidisme ne veut pas éradiquer la suicidalité, mais offrir de nouvelles
maniéres de I'imaginer et de vivre —et parfois de mourir —avec elle.

Aulieu de la logique curative et carcérale sous-jacente au script
suicidiste préventionniste, a la logique de la sacrifiabilité validiste,
saniste ou agiste et a l'austérité fondamentale de divers discours actuels
sur le droit a mourir, Défaire le suicidisme propose un modeéle queercrip
du suicide (assisté) offrant des droits positifs et un soutien au suicide
assisté pour les personnes suicidaires. Cette assistance serait fournie
a travers une approche affirmative du suicide ancrée dans les valeurs
d’'une multiplicité de mouvements sociaux antioppression comme
I'intersectionnalité, 'autonomie corporelle, 'autodétermination,
le consentement éclairé et la réduction des risques, comme je le discute
au chapitre 5. Grace a cette approche affirmative du suicide, les personnes
suicidaires trouveraient des espaces plus siirs ou explorer leur suici-
dalité sans craindre des conséquences suicidistes. Je propose le passage
d’une logique préventionniste et curative a une logique d’accompagnement
des personnes suicidaires, une forme de soutien qui pourrait étre affirma-
tive de vie et affirmative de mort. Les personnes suicidaires pourraient
étre accompagnées dans leur réflexion critique sur leurs différentes
options, pesant le pour et le contre de chacune delles, déterminant
la meilleure marche a suivre, et si elles maintiennent leur préférence
pour le suicide assisté, étre soutenues dans le passage difficile entre
la vie et la mort. Ce glissement de la prévention a 'accompagnement
pourrait redonner du pouvoir aux personnes suicidaires. En effet, dans
une perspective suicidiste préventionniste, d’autres personnes comme
la famille, les chercheureuses ou le personnel de santé sont concues
comme possédant la «vérité» par rapport au suicide: le suicide doit étre
évité, la personne suicidaire ne devrait pas avoir le choix et les diverses
interventions (qu'elles soient médicales, psychologiques, sociales ou
autres) cherchent a mettre en ceuvre des choix faits par les autres qui
sont imposés aux personnes suicidaires, souvent contre leur volonté

41



Défaire le suicidisme

et sans leur consentement. De ce point de vue, la vie est la priorité,
pas la personne suicidaire et ce qu'elle réclame. L'autorité épistémique
de la personne suicidaire est niée quand il s’agit de questions de vie
ou de mort. Dans la logique antisuicidiste daccompagnement que je
propose, l'autorité épistémique change de mains. La personne suicidaire
possede l'autorité épistémique suivant le point de vue épistémologique
suicidaire que joffre dans ce livre, et les gens qui l'entourent sont la pour
lui offrir du soutien. En d’autres termes, tandis que le script suicidiste
préventionniste présente un but et une solution préidentifiées (sauver
des vies) et habituellement congues par des personnes non suicidaires,
lalogique antisuicidiste d'accompagnement est centrée sur la personne
suicidaire afin de l'aider a identifier ses propres buts et solutions. La
priorité est la personne suicidaire, au lieu de la vie elle-méme.

Méme si jaborde certains de ces enjeux dans le chapitre 5, il est
crucial de spécifier ici que mon approche affirmative du suicide ne se
concentre que sur les adultes capables de donner leur consentement
éclairé. Tout comme il serait inapproprié d'utiliser des directives en
matiere de soins de santé aux adultes trans pour des personnes mineures,
mon approche affirmative du suicide ne s’applique pas aux enfants et aux
jeunes mineurs, une population exigeant une réflexion différente allant
au-dela du cadre de ce livre. Sans pour autant appuyer l'oppression des
jeunes par les adultes, quon appelle parfois le jeunisme et qui contribue a
invalider la capacité dautodétermination, d'agentivité et dautonomie des
enfants et des jeunes dans plusieurs spheres, il est important d’'insister
sur le fait quon ne saurait évaluer le consentement éclairé de la méme
maniere pour les enfants et les adultes, tout particulierement quand
il s’agit de décisions de vie ou de mort. Ce livre naborde donc pas la
question du suicide (assisté) des enfants/jeunes/mineurs. Méme si cette
question peut étre utilement analysée a l'aide de certains outils théoriques
et conceptuels que joffre dans ce livre, elle doit étre abordée séparément
car elle souléve différents enjeux, préoccupations et réflexions.

Ilimporte aussi de mentionner qu'en priorisant la personne suici-
daire, je n'entends pas invalider les expériences des membres des familles
et des réseaux de soutien des personnes suicidaires. Certes, soutenir une
personne suicidaire peut étre extrémement affligeant, et cest dautant
plus le cas a cause du suicidisme: les proches ne bénéficient pas du
méme niveau de soutien dans leur processus de deuil et de chagrin, iels
sont souvent elleux-mémes réduit-es au silence en raison du tabou et de
la stigmatisation entourant la suicidalité, et iels ressentent souvent de la
honte et de la culpabilité. Les témoignages de membres de familles ayant
perdu un-e proche a cause du suicide, comme celui que partage Jennifer
Ashton (2019), une personnalité publique, dans son mémoire Life after

42



Introduction. Manifeste suicidaire

Suicide: Finding Courage, Comfort and Community after Unthinkable Loss,
présentent souvent le suicide comme une action «impensable» dévastant
la famille. Les voix s'opposant au suicide incluent certaines figures intel-
lectuelles connues comme l'historienne et philosophe Jennifer Michael
Hecht qui, apres avoir perdu deux ami-es s'étant suicidé-es, s’est engagée
dans une croisade publique contre la suicidalité dans les médias et son
travail académique, comme dans son livre de 2013, Stay: A History of
Suicide and the Philosophies Against It. Hecht argumente que les dommages
causés par le suicide sont si importants pour les personnes endeuillées
que les personnes suicidaires ont le devoir de rester en vie pour ne pas
heurter les autres et la société en général. Suivant ses arguments, les
personnes suicidaires doivent leur vie a leur entourage, a la société, et a
leur soi futur, qui pourrait étre reconnaissant d’étre vivant: « Le premier
[argument] est que nous devons a la société en général, et surtout a nos
communautés personnelles, de rester en vie. Le deuxieme est que nous
le devons a nos autres soi, surtout [...] & nos futurs soi [...]. Dans mon
expérience, hormis I'idée que Dieu l'interdit, notre société actuelle n'a
aucun argument cohérent contre le suicide» (Hecht 2013, 5-6). Hecht
implore toute personne suicidaire de rester en vie, et ce, a tout prix. Elle
s’adresse ainsi directement a celles-ci dans un billet de son blog, quelle
cite dans son livre: « Etre en larmes et se sentir inutile est un million de
fois mieux quétre mort. Un milliard de fois. Merci de choisir les larmes
et I'inutilité au lieu de la mort. [...] Ne vous tuez pas. Souffrez plut6t ici
avec nous. Nous avons besoin de vous [...]. Restez» (xi).

Méme si jai de la compassion pour les émotions complexes des
proches qui doivent vivre avec la suicidalité des gens qu’iels aiment, et
méme si je ressens parfois moi-méme ces émotions quand je suis entouré
par plusieurs personnes qui sont/ont été suicidaires ou qui sont mortes
par suicide, je nous invite dans Défaire le suicidisme a considérer aussi
les perspectives des personnes suicidaires elles-mémes, les principales
intéressées quand il s’agit de suicidalité. Dans une analogie avec les
enjeux trans, je voudrais dire que s’il ne pas faut oublier les défis, la
douleur, les sentiments de perte et toutes les autres émotions complexes
que ressentent les proches d'une personne trans qui commence une tran-
sition, il importe de s’assurer de ne pas négliger le fait que la personne
qui opére cette transition est celle qui est la plus affectée par la violence
systémique et qui a réellement besoin de notre soutien a ce moment
crucial. Ma mere et moi avons cessé de nous parler ou de nous voir
pendant presque dix ans apres ma transition comme homme trans, a
cause de la perte qu'elle a ressentie au regard de mon identité de genre, de
mes pronoms et nom précédents, et a cause de la douleur et de la tristesse
qu'elle ressentait comme si «jétais, ou une partie de moi, était perdue ».

43



Défaire le suicidisme

Méme si ses émotions étaient 1égitimes et devaient étre prises en compte,
il est tout aussi important que ses émotions naient pas dicté ma décision,
ma transition et ma vie. Qui plus est, certaines personnes pourraient
dire, dans une perspective d’activisme/de recherche trans, qu'une
partie de sa réaction, méme si elle est 1égitime et pertinente a explorer,
provenait de formes enfouies de cisgenrisme et de cisnormativité. C’était
effectivement le cas. Quand ma mere a fini par me contacter huit ans
plus tard pour renouer et reconstruire notre relation, elle m’a dit que
sa thérapeute actuelle faisait preuve de plus douverture desprit que la
personne d'avant et lui avait fait réaliser que les personnes trans sont
des «personnes normales», et que méme s'il lui avait été difficile de me
voir transitionner, elle avait maintenant réalisé que cela avait da étre
«tres difficile» pour moi. Mon objectif, en partageant cet exemple, est
a la fois de reconnaitre les impacts émotionnels que la suicidalité peut
avoir sur les proches (et comment le suicidisme amplifie ces impacts,
comme je le démontre plus loin dans ce livre), et de reconnaitre que,
comme c’est le cas avec les personnes trans et leurs familles, il est aussi
crucial de garder a l'esprit la perspective des principaux concernés:
les gens suicidaires eux-mémes. Comme je I'aborde dans le chapitre 5,
mon approche affirmative du suicide pourrait aussi étre moins trau-
matique pour les proches d'une personne suicidaire, en leur évitant
par exemple de découvrir un cadavre et d'en éprouver un choc total,
ce qui se produit fréquemment dans le contexte dominant actuel. J'espere
aussi que cette analogie avec les transitions de sexe/genre aidera les
personnes affectées par la suicidalité de leurs proches a commencer
a réfléchir a leurs propres expériences et émotions a travers la lunette
antisuicidiste que je propose dans ce livre. Quelques chercheureuses en
suicidologie critique comme Katrina Jaworski (2014) ou Emily Yue (2021)
ont emprunté, de différentes manieres, ce tournant dans leurs travaux;
si le suicide d’'une personne proche a agi comme catalyseur, comme
expérience valant détre partagée et analysée dans leurs travaux, elles
ont habilement tourné leur attention vers les personnes suicidaires
elles-mémes dans une perspective de justice sociale. En somme,
Défaire le suicidisme reconnait I'importance des expériences de la famille
et des proches/ami-es, mais se concentre toutefois sur l'expérience de
la suicidalité vécue par les personnes suicidaires elles-mémes dans des
contextes suicidistes, une oppression qui traverse toutes les institutions,
y compris la famille (voir Krebs 2022, sur les formes de suicidisme vécues
par les personnes suicidaires dans leurs familles).

En plus de ces préoccupations concernant 'impact de la suici-
dalité sur les autres, si mon approche affirmative du suicide était adoptée,
certaines personnes pourraient étre préoccupées par la possibilité d'une

44



Introduction. Manifeste suicidaire

augmentation de la suicidalité —une préoccupation que jaborde dans
le chapitre 5. Par exemple, Hecht (2013, 6) affirme que les idées qui
normalisent la suicidalité, comme celles que je propose dans ce livre
(méme si je n'encourage pas le suicide en soi), ont le potentiel de tuer
des gens: «Certaines idées peuvent prendre des vies alors que d’autres
peuvent en sauver.» Aprés tout, les anthropologues et sociologues
ont depuis des décennies documenté I'idée de différentes formes de
«contagion» du suicide, qu'on les appelle des suicides basés sur l'effet
Werther, des suicides par imitation ou des suicides par grappes (par
exemple: Beattie et Devitt 2015; Hecht 2013; Kral 2019; Wray, Colen
et Pescosolido 2011). Comme le démontrent Matt Wray, Cynthia Colen et
Bernice Pescosolido (2011, 520), «des recherches récentes fournissent
des données probantes de contagion du suicide, surtout parmi les
jeunes [...] et suggérent que les réseaux sociaux sont impliqués dans
un nombre surprenant de différents types de “contagion”, incluant
la suicidalité». Le suicidologue critique Michael J. Kral (2019, 3) écrit
que la suicidalité est une idée culturelle ayant le potentiel d'influencer
(mais pas de déterminer) les individus: «Il s’agit de la maniére dont
les individus intériorisent la culture [...]. Le suicide est vu comme un
désordre social. [...] Nous devons en apprendre davantage sur la maniere
dont les idées sont adoptées [...], sur comment elles se répandent dans
la société et comment elles changent a travers le temps. » L'idée ici n'est
pas de nier leffet potentiellement «contagieux» que d'autres suicides
et des discussions sur le suicide pourraient avoir sur des personnes
en détresse. Toutefois, il importe de noter que certaines recherches
empiriques qui incluent des voix de personnes suicidaires en analysant
leurs discours sur des forums en ligne (par exemple : Lundstrém 2018) ou
des entretiens (Marsh, Winter et Marzano 2021) ont permis de nuancer
la conclusion selon laquelle parler de suicide augmente nécessairement
la suicidalité chez les autres. Comme je I'ai observé dans ma propre vie
et dans les vies des personnes suicidaires que je connais, apprendre
la mort par suicide d'une personne et entendre parler de suicidalité
peut déclencher notre propre suicidalité et notre sensibilité a ce sujet.
Néanmoins, je veux souligner le fait quencore une fois, I'idée de la
«contagion» et de 'imitation est fortement faconnée par le suicidisme.
Comme je l'explique dans le chapitre 5, si mon approche affirmative
du suicide devait étre mise en ceuvre, cet effet potentiellement « conta-
gieux » serait fort probablement annulé par le fait que les personnes
dont les intentions suicidaires seraient provoquées par les conversa-
tions ouvertes au sujet du suicide chercheraient de l'aide et du soutien
plus librement. Autrement dit, offrir la possibilité du suicide assisté a
partir d'une approche affirmative du suicide et discuter ouvertement

45



Défaire le suicidisme

de la suicidalité auraient potentiellement l'effet inverse : davantage de
personnes chercheraient de 'aide au lieu d’'accomplir leur suicide dans
le silence et I'isolement. J'espere sincerement que les gens qui lisent
ce livre découvriront que, dans la transition concrete entre 'approche
suicidiste actuelle du suicide (assisté) et I'approche affirmative du
suicide que je propose, aucun mal ne serait causé aux personnes suici-
daires —bien au contraire. En plus de potentiellement sauver plus de
vies, le passage graduel du suicidisme a une perspective antisuicidiste
d’accompagnement ne saurait que contribuer a de meilleures interac-
tions avec les personnes suicidaires et a de meilleurs soins pour elles,
car la stigmatisation diminuerait. En fait, ’élimination de stigmates
est considérée comme un facteur clé par la recherche «fondée sur
des données probantes». Cependant, l'approche que je propose est si
radicale et différente qu’elle exige, d’'une certaine fagon, un acte de foi,
tout comme l'exige I'approche abolitionniste a propos de ce a quoi pour-
rait ressembler une société décarcérée. Le chapitre 5 fournit certaines
réponses a des questions concretes pertinentes qui sont soulevées par
la reconceptualisation radicale du suicide (assisté) proposée dans ce
livre et décrit ce a quoi pourrait ressembler une transition vers une
approche affirmative du suicide. Toutefois, Défaire le suicidisme soutient,
alinstar de la «dis-épistémologie » suggérée par Ben-Moshe (2020, 126),
laquelle consiste a «abandonner l'attachement a certaines manieres
de connaitre », quavoir «besoin de savoir» d’avance exactement ce a
quoi ressemblerait une société antisuicidiste fait partie de la logique
suicidiste. A l'instar des activistes/chercheureuses abolitionnistes qui
nous invitent a ouvrir nos imaginaires et nos cceurs a l'inconnu, ce
livre, basé sur cette dis-épistémologie, est une invitation a accepter
l'imprévisibilité qui vient avec cette transition des sociétés suicidistes
vers les sociétés antisuicidistes.

Un autre pointimportant est que mon modeéle queercrip du suicide
(assisté) est congu comme un complément, et non comme un rempla-
cement, a la lutte contre les oppressions systémiques qui influencent
la suicidalité dans les groupes marginalisés. Ce modele avance I'idée
que lutter pour une transformation et une justice sociales pour une
diversité de groupes marginalisés n'est pas antithétique a une plus grande
responsabilité vis-a-vis de l'expérience vécue des personnes suicidaires,
des stigmates qu'on leur accole, des préjugés avec lesquels elles doivent
vivre (et mourir), de la violence suicidiste systémique qu’elles subissent
et du soutien dont elles ont besoin pour prendre des décisions sur
la vie et la mort. Alors que le but premier de mon modéle queercrip
du suicide (assisté) est d'apporter un soutien plus humain, respectueux
et compatissant aux personnes suicidaires plut6t que de sauver des vies

46



Introduction. Manifeste suicidaire

a tout prix, une de mes hypotheses, dont je discute dans le chapitre 5,
suggere qu’une approche affirmative du suicide soutenant le suicide assiste
pour les personnes suicidaires pourrait en réalité sauver plus de vies que ne
le font les stratégies de prévention actuelles. Je soutiens que beaucoup de
déces inutiles par le suicide auraient pu étre évités par mon approche
affirmative du suicide. Actuellement, pour éviter la violence suicidiste,
beaucoup de personnes suicidaires qui pourraient étre ambivalentes
s’isolent dans le silence et réalisent leurs idéations suicidaires avant
de les partager avec des proches ou des professionnelles. Autrement
dit, au lieu de parler de leurs idéations suicidaires pour prendre une
décision éclairée sur leur mort par le suicide, elles prennent seules la
décision la plus cruciale de leur vie, sans processus d'accompagnement
ni soutien de leur entourage. Comme je le montre dans ce livre, mon
argument est soutenu par les recherches et les statistiques: les personnes
suicidaires qui sont déterminées a mourir ne cherchent pas d’aide et
finissent pas compléter leur suicide sans avoir discuté de tous les pour
et les contre de cette décision. En ce sens, une approche affirmative du
suicide, centrée sur 'accompagnement plutot que la prévention, ouvrirait
des canaux de communication avec les personnes suicidaires pour les
aider a prendre une décision éclairée. Les rares initiatives de soutien
par les pairs que jexplore dans les chapitres 2 et 3, qui se concentrent
moins sur la prévention du suicide que sur I'accompagnement des
personnes suicidaires, constituent un premier pas dans la bonne direc-
tion et sont prometteuses pour sauver plus de vies sans pour autant se
concentrer a prévenir les morts. Méme si j'invite le lectorat a dépasser
cette justification articulée autour de I'idée de sauver plus de vies pour
plut6t se concentrer sur le démantelement de la logique suicidiste et le
renversement de la contrainte a la vie qui est en jeu dans le soin et le
soutien offerts aux personnes suicidaires, certaines personnes pourraient
constater la valeur heuristique d'une approche comme la mienne, qui
déstigmatise et dépathologise radicalement la suicidalité. Si lire Défaire
le suicidisme pouvait soulever certaines réactions de compassion de la
part de chercheureuses, activistes, praticien-nes, responsables politiques
et du public en général, en les aidant a reconnaitre qu'une forme systé-
mique de violence suicidiste présente dans la prévention du suicide nous
empéche de prévenir les suicides, cette réponse représenterait déja, dans
ma perspective, une amélioration dans la vie des personnes suicidaires.

Méme s’il a le potentiel de sauver davantage de vies, mon modele
queercrip du suicide (assisté) cherche néanmoins a aller plus loin que
de cesser la violence suicidiste subie par les personnes suicidaires
pour mieux les «sauver» d’'une mort inutile. Mon modele cherche a
ouvrir nos imaginaires pour concevoir ce qui pourrait arriver si nous

47



Défaire le suicidisme

commencions a penser au suicide (assisté) depuis un cadre antisuicidiste
et intersectionnel. Dans ce sens, ce que propose Défaire le suicidisme
pourrait étre décrit comme un bouleversement révolutionnaire et
paradigmatique de notre perception du suicide et du suicide assisté en
changeant drastiquement notre compréhension de la notion de devoir.
D’un devoir de prévenir les suicides des personnes suicidaires et de
soutenir les personnes handicapées, malades, souffrantes ou dgées qui
se qualifient pour l'aide a mourir sur la base d'une ontologie validiste,
saniste, agiste ou suicidiste du suicide assisté, ce que je critique dans le
chapitre 4, nous nous tournons vers un devoir de soutenir les personnes
suicidaires et leurs besoins, incluant I'aide au suicide assisté, comme
je laborde dans le chapitre 5. Ce livre suggeére également de cesser de
questionner les raisons pour lesquelles des personnes sont suicidaires,
afin de nous pencher davantage sur la maniere dont nous pouvons mieux
les soutenir et les accompagner pour répondre a leurs besoins. Tout
comme la question «pourquoi les personnes transsexuelles existent-
elles?» (Serano 2007, 187) nous enferme dans des solutions congues pour
normaliser et assimiler les personnes trans et non-binaires dans un cadre
cisnormatif, la question «pourquoi la suicidalité existe-t-elle ?» dérive
d’un cadre suicidiste et nous oriente vers une recherche de solutions
visant a éradiquer la suicidalité au lieu de demander aux personnes
suicidaires ce quelles veulent ou ce dont elles ont vraiment besoin.
Dans une perspective suicidiste, la suicidalité est présentée comme
entiérement négative, comme une condition médicale/psychologique de
laquelle il faut guérir, ou comme une condition résultant d'une violence
systémique devant étre «réparée» par une révolution. Or, dans tous les
cas—sauf, comme je I'aborde dans le chapitre 4, dans celui du suicide
assisté qui exclut explicitement les personnes suicidaires —, la suicidalité
est vue comme une phase temporaire de laquelle une personne finira par
émerger. Emerger de la suicidalité est dépeint comme le succes ultime,
alors que compléter un suicide est percu comme l'échec personnel
ultime (dans les perspectives médicales/psychologiques individuelles)
ou comme l'échec de la société a offrir des modes de vie soutenables
(dans les perspectives sociale et de justice sociale). Dans toutes ces
interprétations contradictoires mais complémentaires, la suicidalité doit
étre éliminée et effacée, forcant les sujets suicidaires a rentrer dans le
placard, car le prix a payer pour en sortir et s'afficher comme suicidaires
est trop élevé.

De plus, comme pour d’autres groupes marginalisés, nos réalités,
désirs, besoins et demandes générent de 'inconfort et de 'angoisse
pour les personnes non suicidaires. Comme personnes suicidaires,
nous apprenons, comme je le montre dans le chapitre 1, a nous taire, a

48



Introduction. Manifeste suicidaire

demeurer silencieuses ou a régurgiter les discours préventionnistes que
veulent entendre les gens autour de nous, incluant nos ami-es et notre
famille: «Je ne veux pas vraiment mourir. Je veux quon m’aide. Je veux
étre sauvé-e. Je ne vais pas continuer d’envisager le suicide comme une
option légitime. J'espere que de plus beaux jours sont a venir.» Comme les
membres de tant de groupes marginalisés, on nous a entrainé-es a croire
que quelque chose ne tourne pas rond en nous, et pas dans le systeme
suicidiste ou nous existons. Nous avons aussi appris que, méme dans nos
cercles antioppression, ol nous avons I'habitude de célébrer les voix
des personnes marginalisées, nous devons prendre soin des sentiments
des personnes non suicidaires au lieu de dire nos vérités. Tout comme
le bonheur devient un devoir, non seulement pour soi, mais aussi pour
plaire aux autres, comme nous le rappelle Ahmed, je considere que la
volonté de vivre et le désir d'une longue vie deviennent un devoir dans
un régime suicidiste. Pire encore, Ahmed (2012, 147) soutient a propos
des personnes et des institutions dénoncées pour leur racisme que
«lorganisation devient le sujet de sentiments, comme celle qui doit étre
protégée, celle qui est facilement meurtrie ou heurtée. Quand le racisme
devient une blessure institutionnelle, on I'imagine comme une blessure
alablancheur». De fagon similaire, je soutiens que le suicidisme assigne
les acteurices, les institutions préventionnistes et les personnes proches
des sujets suicidaires en tant que «sujets de sentiments». Dénoncer le
suicidisme et la violence exercée par la famille, les proches, les activistes
et les professionnelles de la santé au nom du soin les «heurte» et blesse
leurs bonnes intentions. La critique de la violence suicidiste est présentée,
d’'une maniére déformée, comme heurtant la contrainte a la vie et les
gens qui prennent «soin» de nous — d’ol notre silence. Nous ne voulons
pas inquiéter les autres, et nous utilisons divers mécanismes, incluant
celui que la philosophe Kristie Dotson (2011, 237) appelle «Iétouffement
testimonial », pour rendre nos réflexions sur la mort et le suicide plus
acceptables, comme je l'examine dans le chapitre 1. Par exemple, apres
avoir révélé des sentiments de suicidalité dans I'introduction de son essai
Notes on Suicide, le philosophe Simon Critchley (2019, 16) s'empresse de
rassurer les personnes qui le lisent qu'elles ne devraient pas «s’alarmer»
et que cet «essai est une tentative de dépasser » les idéations suicidaires.
Les témoignages des personnes suicidaires sont remplis de ces formes
de rassurance du public non suicidaire, dans un renversement des roles
ol les personnes opprimées doivent prendre soin du groupe dominant
et ou la critique de l'oppression vécue est vue comme quelque chose qui
«heurte» le groupe dominant.

En somme, tandis que nos sociétés semblent vraiment se préoc-
cuper des personnes suicidaires et de leur bien-étre, un examen plus

49



Défaire le suicidisme

attentif révele quen réalité, a travers un script préventionniste et du
«soin», nous exercons dans les faits une violence, une discrimination,
une exclusion, une pathologisation et une incarcération des personnes
suicidaires. Chaque année, cette conceptualisation négative de la suici-
dalité et sa logique curative de la prévention causent plus de dommages
et plus de morts. Ainsi, ce livre décortique I'idée que la meilleure maniére
d’aider les personnes suicidaires et dempécher le suicide est d’avoir
recours a une logique de la prévention. Pire, la prévention, informée par
le suicidisme, produit la suicidalité. Avec I'argument provocateur selon
lequel des morts inutiles peuvent étre mieux évitées en soutenant le
suicide assisté pour les personnes suicidaires dans une perspective
antisuicidiste, ce livre propose de repenser nos conceptualisations du
suicide et du suicide assisté de maniere radicale. Proposer ici de quee-
riser [queering], de transer [transing], de cripper [cripping] et de détraquer
[maddening] (termes que je définis plus loin) le suicide (assisté) par le
questionnement de la contrainte a la vie et de I'injonction alavieetala
futurité constitue littéralement, dans les mots de Judith Butler (1990),
un «trouble » dans la vie.

(Dé)faire le suicide:
(re)signifier les termes

Les gens qui me lisent auront probablement remarqué que jai mobilisé
les personnes suicidaires et non suicidaires comme s’il s’agissait de
groupes mutuellement exclusifs. Non seulement cet usage contredit
les éthos queer et crip que jadopte dans ce livre, lesquels contestent
les catégories binaires, mais il ne reflete pas non plus les frontieres
poreuses des catégories identitaires. Dans une réflexion inestimable
sur les épistémologies trans — produite dans le contexte de I'’Argen-
tine —, le philosophe Blas Radi (2019) insiste sur le fait que définir
qui est trans et qui ne l'est pas entraine des conséquences décisives
sur les politiques publiques, les soins de santé et les droits relatifs des
personnes trans. Radi souleve une série de questions qui troublent la
définition de la transitude. Ces questions pourraient étre adaptées pour
les personnes suicidaires de la facon suivante: qui peut-on considérer
comme suicidaire, et sur la base de quels criteres? Les gens qui ont été
suicidaires la majeure partie de leur vie? Ceux qui ont fait 'expérience
de la suicidalité a un moment donné de leur vie? Ceux qui en ont fait
lexpérience récemment — par exemple ces deux dernieres années ? Ceux
qui ont tenté de s’enlever la vie ? Ceux qui pensent constamment a la mort
mais n'ont jamais considéré passer a l'acte ? Ceux qui sauto-identifient

50



Introduction. Manifeste suicidaire

comme suicidaires? Comme le démontre brillamment Jennifer White
(20154, 345), «les catégories de “personnes suicidaires”, “personnes
non suicidaires” et “professionnelles” sont elles-mémes hautement
problématiques vu la maniére dont elles impliquent que ces catégories
identitaires seraient définitives, singulieres et stables, par opposition a
émergentes, multiples, fluides et se chevauchant». Comme nous pouvons
le voir, la suicidalité n'est pas un statut fixe, mais fluide: on peut vivre
avec la suicidalité de temps a autre, émerger de ces périodes et se sentir
bien entre les moments plus sombres. D’autres personnes peuvent étre
non suicidaires leur vie durant jusqu’a ce qu'un événement tragique les
entraine a considérer la mort. D’autres encore peuvent penser a la mort
tout le temps (suicidalité chronique) sans jamais essayer de mettre fin
a leurs jours. Néanmoins, je crois réellement que mobiliser ces caté-
gories binaires possede une valeur heuristique, et ce, pour deux raisons.
Premiérement, méme s’il est crucial de questionner et de déconstruire
les catégories identitaires, ces dernieres doivent d'abord étre nommeées
afin que l'oppression subie par les groupes marginalisés puisse étre
dénoncée. Par exemple, les premiéres critiques du validisme ont histori-
quement permis de distinguer la catégorie des personnes valides d’avec
celle des personnes handicapées. Déconstruire cette opposition binaire
n'est devenu possible que plus tard dans les études du handicap/crips,
une fois quon avait commencé a comprendre l'oppression que vivent
les personnes handicapées. Deuxiemement, nommer un groupe et le
différencier d’'un autre —dans ce cas, les personnes suicidaires et les
personnes non suicidaires — rendent visibles les relations de pouvoir
qui ont cours entre eux, méme si les frontiéres entre les groupes ne sont
pas hermétiques. Cela dit, je suis conscient des risques de désigner un
groupe sur la base d’'une certaine identité aussi bien que des relations
compliquées que certains d’entre eux entretiennent avec les termes
employés pour les désigner.

Par exemple, dans une discussion sur la liste de diffusion du
Critical Suicide Studies Network, laquelle traitait de mon essai sur le
suicidisme (Baril 2020c), certaines personnes ont justement remarqué
que lexpression personnes suicidaires pourrait étre considérée comme
injurieuse vu qu'elle confond I'état suicidaire et la personne. Dans une
philosophie du langage centrée sur les personnes, il est préférable de
parler de personnes avec ou vivant avec des idéations suicidaires au lieu
de personnes suicidaires. Cette insistance sur la personne vivant avec la
suicidalité plutét que sur son état suicidaire réifié comme identité est,
comme il est vrai de plusieurs groupes marginalisés, fondée sur de
bonnes intentions, avec le but de déstigmatiser ces groupes en insistant
d’abord sur leur humanité. En opposition a ce langage centré sur les

51



Défaire le suicidisme

personnes, une philosophie du langage centrée sur I'identité, illustrée
par lexpression personnes suicidaires, met 'accent sur I'identité, souvent
d’'une maniere resignifiée et positive. Sans entrer dans de longs débats sur
les philosophies du langage centrées sur les personnes ou les identités,
du moment que des termes comme handicapé-es commencent a étre vus
comme positifs et valorisants, il devient possible d’envisager les mérites
d'utiliser un langage centré sur 'identité, comme le font beaucoup de
chercheureuses/activistes antioppression pour référer aux personnes
queers, handicapées, détraquées, et ainsi de suite. La méme chose est
vraie des personnes suicidaires: épouser le cadre antisuicidiste proposé
dans ce livre ouvrirait a d'autres visions de la suicidalité, nous permettant
de la concevoir comme faisant partie de nos manieres de sentir, de
penser et de vivre. En fait, le langage centré sur I'identité poursuit le
travail de déstigmatisation. En déstigmatisant radicalement la suicidalité,
il devient possible de mobiliser cette étiquette d’'une facon positive et
affirmative: «Je suis suicidaire. »

De plus, en mobilisant les catégories des personnes suicidaires et
non suicidaires, et en insistant sur 'importance des voix des premieres, je
suis conscient des discussions délicates qui peuvent en découler quant au
r6le des personnes alliées dans les mouvements sociaux/champs d’études
antioppression, discussions qui problématisent le fait de parler pour ou
au nom d’'un groupe (Alcoff 1991). On ne saurait nier le role central des
personnes alliées, peu importe le mouvement/champ d’études concerné;
elles jouent un rdle crucial pour soutenir les groupes marginalisés
dans leur quéte déquité, d’inclusion, de respect et de reconnaissance
(Burstow et LeFrancois 2014 ; LeFrancois, Menzies et Reaume 2013). En
reconnaissant le role décisif des personnes alliées et en admettant que les
catégories binaires comme les personnes suicidaires et non suicidaires
ne peuvent jamais capturer la complexité, la fluidité, la continuité et la
porosité entre elles, je nappelle pas ici a une politique identitaire anti-
suicidiste naive qui serait faite exclusivement par et pour les personnes
suicidaires. Néanmoins, comme dans beaucoup d’autres mouvements
sociaux/champs d’études antioppression, les personnes qui s’identifient
actuellement comme suicidaires (par opposition aux personnes non
suicidaires ou anciennement suicidaires désormais convaincues que la
suicidalité était une phase difficile a surmonter) devraient étre au centre
des champs de la suicidologie et de la suicidologie critique. Je ne dis pas
que les personnes non suicidaires ne devraient jamais parler pour les
sujets suicidaires. Mais comme le notent les théoriciennes Linda Martin
Alcoff (1991) et Katrina Jaworski (2020), la conscience des relations de
pouvoir en jeu lorsquon parle pour les autres est cruciale. En analysant
la littérature scientifique sur la suicidalité, y compris le travail produit

52



Introduction. Manifeste suicidaire

par des activistes/chercheureuses qui adoptent une perspective de justice
sociale, il est devenu évident pour moi que le différentiel de pouvoir qui
existe entre les personnes suicidaires et non suicidaires est rarement
reconnu. Malgré des similarités frappantes entre I'assurance exprimée
par les personnes non suicidaires lorsquelles parlent pour les personnes
suicidaires et le sentiment de 1égitimité exprimé par d’autres groupes
dominants (hommes, personnes blanches, personnes cisgenres, etc.)
lorsqu’ils parlent pour une diversité de groupes opprimés, plusieurs
personnes qui adoptent le script préventionniste, incluant celles qui
adoptent un modele de justice sociale pour examiner la suicidalité,
n'ont pas encore reconnu le role quelles jouent dans les relations de
pouvoir entre les personnes suicidaires et non suicidaires ou le sentiment
de légitimité qu’elles affichent lorsqu’elles parlent pour les personnes
suicidaires. Ces derniéres ont besoin de soutien de personnes alliées
pour faire progresser leur ligne d’action visant a changer les politiques
publiques et celles relatives a la santé, les interventions sur le suicide et
les croyances épistémologiques et théoriques a propos de la suicidalité.
Evidemment, I'expérience vécue ne fournit pas automatiquement un
avantage épistémologique pour analyser une situation, mais comme nous
l'ont montré plusieurs épistémologies émancipatrices (Medina 2012;
Tuana 2017) comme I'épistémologie Noire, I'épistémologie trans,
I'épistémologie féministe, I'épistémologie queer ou la cripistémologie
(une épistémologie qui valorise 'importance du savoir de personnes
handicapées/détraquées), l'expérience vécue peut nous aider a réfléchir
de fagon plus critique a une plus grande justice sociale pour les groupes
marginalisés. En ce sens, un point de vue épistémologique suicidaire exige
que les personnes alliées, plutét que d'occuper tout l'espace discursif et
de parler pour les personnes suicidaires, créent des conditions ou ces
dernieres pourraient sexprimer librement. Pour ce faire, nous devons
d’abord étre capables de distinguer les personnes suicidaires de leurs
allié-es, des personnes qui veulent les étudier d’'un point de vue externe
pour les sauver de leurs «erreurs», ou de celles qui pensent qu'elles
savent ce qui est le mieux pour les personnes suicidaires (y compris dans
les mouvements sociaux/champs d’études antioppression queers, trans,
handicapés, Mad et autres), méme si ces lignes sont floues.

Un dernier commentaire sur mon choix de mots et de langage:
dans son livre de 2017 Academic Ableism: Disability and Higher Education,
Jay Dolmage insiste sur I'importance d’écrire dans un langage clair
dans l'esprit du mouvement pour la justice pour toutes les personnes
handicapées [disability justice movement]. Trop souvent, pour se donner
une apparence de sophistication et d’intelligence pour une variété
d’auditoires, les universitaires utilisent un langage compliqué, difficile et,

53



Défaire le suicidisme

finalement, inaccessible (Dolmage 2017, 32). Tandis que I'accessibilité du
savoir a une diversité de publics, incluant les personnes ayant différentes
in/capacités, devrait toujours étre une priorité, cette attention a 'accessi-
bilité revét une importance cruciale lorsquon travaille dans les études du
handicap/crips/Mad. Dans un désir de brouiller les frontieres entre les
personnes a l'intérieur et a 'extérieur de 'université, Dolmage (2017, 33)
propose l'utilisation d’'un langage simple et clair, comme je tente de
le faire dans ce livre, comme facon de déconstruire les perspectives
internes/externes et de riposter au validisme (auquel jajouterais le
sanisme et le cogniticisme) académique®. Contrairement a ce que
peuvent penser certaines personnes, écrire dans un langage simple,
clair et accessible n'est pas nécessairement plus facile que d’utiliser des
formulations élaborées et abstraites. En fait, écrire des idées complexes
de maniere accessible est beaucoup plus difficile que décrire des idées
pas si compliquées dans une langue lourde de jargon. Qui plus est, dans
un monde classiste, élitiste et anglonormatif (c’est-a-dire un monde ou la
langue anglaise est imposée comme la norme a des fins de commerce,
de production culturelle, de publications et de communications scienti-
fiques, etc.), nous oublions trop souvent quécrire dans un anglais [ou un
francais] simple est bénéfique non seulement pour une large gamme de
personnes handicapées/détraquées, mais aussi pour quiconque n’a pas
eu le privilege d’aller au collége ou a l'université ou n'ayant pas appris
l'anglais [ou le francais] comme langue premiere. Méme si je bénéficie
certainement de priviléges de classe et déducation aujourd’hui (bien que
cela n’ait pas toujours été le cas, ayant vécu sous le seuil de la pauvreté
pendant a peu pres la moitié de ma vie) grace a mon éducation et a
mon poste de professeur permanent dans une université canadienne, je
continue de faire l'expérience des effets de I'anglonormativité dans ma
vie quotidienne comme Canadien francais vivant et travaillant dans des
cercles non francophones depuis plusieurs années. Ma position forte
sur le fait d’'utiliser un langage aussi simple et clair que possible (bien
que cet ouvrage en soit un universitaire) réside dans ma perspective
antivalidiste, antisaniste, anticogniticiste, mais aussi anticlassiste et
antianglonormative. C’est dans le méme esprit d’accessibilité, y compris
pour les personnes désavantagées d'un point de vue socioéconomique,
que jai décidé de rendre la version originale en anglais de ce livre
disponible gratuitement en acces libre sur Internet, de méme que la
présente traduction francaise européenne disponible en acces libre sur
le site de la maison d’édition.

54



Introduction. Manifeste suicidaire

Autothanatothéorie: une
boite a outils méthodologique
et conceptuelle

Dans son analyse littéraire et philosophique du désir de mort, le chercheur
Irving Goh demande aux auteurices de porter plus d’attention a un genre
d’autothéorie centrée sur la mort, qu'il appelle I'«auto-thanato-théorie »
(2020, 197). Concevant le désir de mort comme partie intégrante du soi,
il considere cette attention a son désir de mort comme une forme de
souci de soi, dans un sens foucaldien. Selon Goh (2020, 210):

Ce ne sont pas tous les textes d’autothéorie qui sont des
textes d’auto-thanato-théorie. [...] Ainsi, tandis que nous
étendons nos recherches plus loin dans l'autothéorie et
que nous étendons son archive, ma proposition est de
garder l'ceil ouvert pour une auto-thanato-théorie qui
relate la recherche d’extinction du soi, voire son sens
d’avoir déja quitté le monde; nous ne devrions pas
supprimer ces voix ou affects d’auto-thanato-théorie,
mais les laisser s’articuler. Cette permission ne serait [...]
qu'une pratique de souci de soi particulierement atten-
tive aux soi cherchant un réel hors de l'existence. Un véri-
table sens de l'existence ne porte pas seulement sur le fait
de vivre ou de rester en vie; il inclut le désir d’'une sortie
de l'existence.

A certains égards, Défaire le suicidisme répond a I'appel de Goh: en ne
supprimant pas les voix et affects suicidaires et en les situant au sein
de systemes et de structures normatives, ce livre offre une autothana-
tothéorie' faisant de la place au soi qui désire discuter de son désir
d’extinction et au soi qui s’efforce de se lier a d’autres soi et personnes
suicidaires afin de rester en vie. Alors que Goh (2020, 207) croit que
partager des idéations suicidaires avec d’autres ne saurait mener qu’a
reconnaitre l'«impartageabilité » profonde du désir de mort, je soutiens
que cette impartageabilité apparente est due a des formes de suicidisme
et de contrainte a la vie bloquant les imaginaires sociaux et politiques a
propos du suicide (assisté). Cet argument est la raison pour laquelle je
crois que partager mes propres histoires, expériences et perspectives
épistémologiques, théoriques et politiques sur ces sujets a travers une
position autothéorique pourrait ouvrir des futurités et collectivités
suicidaires. Ce qui semble aujourd’hui impartageable, dans un contexte
ou l'oppression des personnes suicidaires n’a pas encore été nommée et

55



Défaire le suicidisme

ou la violence suicidiste est reproduite dans nos cercles antioppression,
pourrait devenir partageable dans un monde ot 'on collectiviserait les
témoignages suicidaires et les expériences vécues du désir de mourir.

Comme l'explique l'autrice Lauren Fournier dans son livre de 2021,
Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism, l'autothéorie
posséde une longue tradition dans les mouvements/champs d’études
féministes et d'autres mouvements et épistémologies libératoires ayant
dénoncé le colonialisme, le racisme, I'hétérosexisme, le cisgenrisme
et d’'autres systémes doppression. Comme nous le rappelle Fournier,
alors que I’écrivain et philosophe Paul B. Preciado a utilisé le premier le
terme autothéorie dans son désormais célebre livre de 2008, Testo Junkie,
Iécrivaine Maggie Nelson a popularisé I'expression dans son livre de 2015,
The Argonauts. Toutefois, les racines de I'élan vers l'autothéorie sont beau-
coup plus anciennes que I'invention du terme et commencent plusieurs
décennies auparavant. En effet, Fournier montre que la notion de textes
autothéoriques avait été discutée par des féministes comme Stacey Young
dans les années 1990 et avait déja été mise en pratique sans avoir été
nommeée comme telle par de nombreuses féministes et personnes raci-
sées, Noires et autochtones dans les années 1970 et 1980. L'autothéorie
est liée, par exemple, a ce que la chercheuse Jane Gallop avait appelé
«théorie anecdotique» vingt ans plus tot, comme elle le raconte dans
son livre Sexuality, Disability, and Aging: Queer Temporalities of the Phallus
de 2019 (25). Inter- et transdisciplinaire par nature, l'autothéorie brouille
les frontieres entre les différents genres, mettant a 'avant-scene 'enche-
vétrement du soi et du théorique, qui sont inséparables et impossibles a
dissocier. Inspirée par la féministe Nancy Miller, Fournier explique que le
personnel n'est pas seulement politique, mais aussi théorique. Fournier
(2021, 7) indique que l'autothéorie «réfere a I'intégration de la théorie
et de la philosophie a l'autobiographie, au corps et a d’autres soi-disant
modes personnels et explicitement subjectifs. C’est un terme qui décrit
une facon autoconsciente de faire de la théorie — comme discours, cadre
ou mode de penser et d’agir —a c6té de l'expérience vécue et de 'incor-
poration subjective.» Défaire le suicidisme est ancré dans l'autothéorie,
une autothanatothéorie débutant par mon expérience vécue comme
personne suicidaire pour aborder diverses théories et discours sur le
suicide (assisté). Il trouble les épistémologies dominantes sur le suicide
(assisté) et nous encourage a repenser ces théories et pratiques depuis
les perspectives situées des personnes suicidaires, transgressant (ou
queerisant et transant) les genres, les disciplines et les frontiéres entre
le soi et les propositions théoriques.

Conformément a la pratique de l'autothéorie et a ses manieres
alternatives d’envisager la recherche, la méthodologie et la théorisation,

56



Introduction. Manifeste suicidaire

et en maintenant sa distance vis-a-vis des positions positivistes et
post-positivistes, ce livre émerge d'une archive riche de pas moins
de 1700 sources de documentation scientifique et grise, incluant des
recherches quantitatives et qualitatives, des essais philosophiques,
des billets de blog et des documentaires. Mais il est aussi ancré dans
ma propre expérience vécue comme personne suicidaire et dans
les discussions que jai eues au sujet du suicide (assisté) avec ma famille,
mes proches, mes collegues, mes étudiant-es, etc., dont plusieurs mont
révélé leur propre suicidalité aprés avoir appris ma perspective sur le
sujet. Je me reconnais dans les propos de Fournier (2021, 5) lorsquelle
dit: «Mon approche méthodologique est inscrite dans la nature
personnelle-théorique, fortuite et instinctuelle de la recherche auto-
théorique. » Et alors que Défaire le suicidisme s’ancre incontestablement
dans le contexte de la terre colonisée ou jhabite (le Canada), et alors
que mes discussions sur le suicide (assisté) se centrent généralement
sur quelques pays capitalistes et industrialisés (comme les Etats-Unis,
la Belgique, la Suisse, les Pays-Bas et I'Australie), jespere que les gens
qui me lisent seront capables d’envisager sa possible «portée trans-
nationale» (5), comme le dit Fournier. Comme cette derniere, qui estime
que l'autothéorie pourrait constituer le « prochain grand tournant» (2),
je pense que le suicidisme, comme nouveau cadre théorique, a le poten-
tiel d’ébranler les sociétés en général et leurs institutions, politiques,
réglements, pratiques, interventions et cercles antioppression en révélant
une oppression qui est restée ignorée par les analyses intersectionnelles
jusqua maintenant. En se concentrant sur des sociétés capitalistes et
industrielles, ainsi que sur certaines oppressions — cest-a-dire 'hété-
rosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme —, ce livre met de
cOté plusieurs autres contextes géographiques et systémes oppressifs
qui sont néanmoins cruciaux pour analyser le suicidisme (et qui trans-
formeraient nos manieres de le théoriser), comme le colonialisme, le
racisme, le classisme et I'dgisme. Par exemple, analyser la suicidalité
au sein des communautés autochtones au Canada exige un examen
attentif du systeme colonialiste contribuant a la suicidalité, comme
le démontrent brillamment des activistes/chercheureuses comme
Roland Chrisjohn, Shaunessy M. McKay et Andrea O. Smith (2014), de
méme que China Mills (2017), Jeffrey Ansloos et Shanna Peltier (2021).
Le cadre théorique que je propose ici doit demeurer flexible, adaptable
et transformable selon chaque contexte et chaque groupe marginalisé
concerné par un taux de suicidalité disproportionné, comme les commu-
nautés autochtones. Vu l'espace limité d’'un seul ouvrage, j’ai tenté ici
de me concentrer en détail sur les intersections entre le suicidisme
et 'hétérosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme, tout en

57



Défaire le suicidisme

évoquant, dans certaines circonstances, le colonialisme, le racisme,
le classisme et I'agisme en lien avec la suicidalité. Dans cette perspective,
tandis que mon analyse intersectionnelle est profondément redevable
aux féministes Noires et autres chercheureuses en théorie critique de la
race (par exemple: Ahmed 2010, 2012 ; Crenshaw 1989 ; Hill Collins 2000;
Puar 2007, 2017), qui nous ont légué de riches outils théoriques et
méthodologiques pour analyser les effets de I'intersection du sexisme,
du racisme et du classisme parmi d’autres oppressions, ce livre s'occupe
moins de reprendre ces trois piliers d'analyse fondamentaux en lien avec
le suicidisme que de révéler un nouvel axe doppression que la recherche
intersectionnelle future pourra mobiliser pour enrichir les analyses de
divers systemes doppression. J'espere sincerement que le cadre théo-
rique que je propose ici, qui demeure nécessairement incomplet sur
tant de plans, sera repris par d’autres qui pourront indiquer la profonde
imbrication du suicidisme avec le colonialisme, le racisme, le classisme,
l'agisme et d’autres formes de violence. Je vois ce livre comme un point
de départ pour ces conversations importantes que nous devons mener
sur l'enchevétrement des systémes d'oppression.

En plus de cette approche autothéorique, j’ai été inspiré par tant
de compagnes et compagnons intellectuelles formidables dans 1’élabo-
ration de ce nouveau cadre théorique. J'utilise les termes compagnes et
compagnons car il s’agit par définition d’'une personne qui nous accom-
pagne, avec qui nous passons beaucoup de temps et qui, de différentes
manieres, nous complete (ou vice versa). Plusieurs personnes m'ont
accompagné tout au long de I'écriture de ce livre. Les réflexions et notions
qu'elles m'ont offertes ont constitué ma boite a outils conceptuels. En plus
de la documentation bioéthique et philosophique sur la mort, I'acte de
mourir, le suicide et le suicide assisté que jai consultée, je peux identifier
cing champs théoriques dans lesquels j’ai puisé des outils conceptuels
pour présenter mes arguments et ma thése. Le premier est la théorie
queer. Mobilisant librement une gamme d'outils conceptuels provenant
de la théorie queer, comme la «logique du futurisme reproductif»
(Edelman 2004, 9), I'«injonction morale» au bonheur (Ahmed 2010,
35), «l'art queer de I'échec» (Halberstam 2011) ou I'«optimisme cruel »
(Berlant 2011), je les applique au sujet du suicide (assisté). S’ils adoptent a
la fois le tournant antisocial queer (caractérisé par son appui des affects
négatifs ou de I'échec) et le tournant affectif (caractérisé par son attention
aux affects, aux émotions et a I'incorporation [embodiment] en relation
avec la théorie critique), ces outils conceptuels m'aident a souligner la
valeur heuristique sous-exploitée de concepts en études queers pour
théoriser la pulsion de mort et les affects négatifs jusqua leur limite
ultime: la mort littérale. Le deuxieme champ théorique dans lequel j’ai

58



Introduction. Manifeste suicidaire

puisé est la théorie trans et sa puissance de transement [transing] — c’est-
a-dire sa capacité de transgresser et de transcender les frontieres et les
catégories (DiPietro 2016 ; Stryker, Currah et Moore 2008 ; Sullivan 2009).
Je mobilise 'approche et le modeéle transaffirmatif de soins développés
dans les cercles trans pour repenser le soin offert aux personnes suici-
daires sur la base de l'autodétermination, du consentement éclairé et
du soutien de la communauté. En effet, 'approche et les soins de santé
affirmatifs du suicide que je propose dans le chapitre 5 s’inspirent des
approches affirmatives proposées par I'épistémologie, la théorie et les
mouvements trans. Le troisieme corpus académique qui m’a inspiré
est la théorie du handicap/crip. La riche théorisation de certaines
notions comme la contrainte a la validité ou a la sanité (Kafer 2013;
McRuer 2006) est centrale dans mes réflexions sur la contrainte a la vie,
qui est quant a elle sous-théorisée, bien quelle hante les imaginaires
sociaux, culturels, politiques, légaux et médicaux. Les futurités crips
ouvertes par les théories crips me permettent d'envisager un projet
politique similaire pour les personnes suicidaires. Le quatrieme type
de travaux qui m'ont énergisé dans ma réflexion sur l'oppression vécue
par les personnes suicidaires est le mouvement/champ d’études anti-
psychiatrie (Burstow 1992 ; Szasz 1999) ainsi que le mouvement/champ
d’études Mad (Burstow et LeFrancois 2014; LeFrancois, Menzies et
Reaume 2013). Alors que quelques figures importantes du mouvement/
champ détudes de l'antipsychiatrie ont dénoncé la violence exercée
sur les personnes suicidaires, le mouvement/champ d’études Mad a
démontré que, sous l'apparence de l'aide et du soutien, les personnes
détraquées subissent des formes de maltraitance et de sanisme généra-
lisées. Certaines personnes, comme Liat Ben-Moshe (2020), décrivent
dans une perspective d’abolitionnisme carcéral les formes d’incarcé-
ration systématique auxquelles font face les personnes handicapées/
détraquées dans les sociétés validistes et sanistes. Leurs contributions
ont été la clé me permettant de mieux comprendre 'aspect imbriqué du
suicidisme et du sanisme ainsi que la logique carcérale qui les soutient
tous deux, et je crois sincerement que le suicidisme, comme nouveau
cadre théorique, a le potentiel de contribuer a la théorisation et a la
dénonciation du sanisme. Aprés tout, plusieurs traitements imposés
aux personnes détraquées sont justifiés sur la base de I'idée qu'elles
représentent «une menace pour elles-mémes» (cest-a-dire qu’elles sont
potentiellement suicidaires). Comme je le démontre dans ce livre, il
devient impossible d’étudier le sanisme et le suicidisme en vase clos.
Toutes ces riches positions et perspectives théoriques — queers, trans,
crips, Mad — me permettent de queeriser, de transer, de cripper et de
détraquer le suicide et le suicide assisté.

59



Défaire le suicidisme

Les ultimes compagnes et compagnons auxquelles je suis
redevable sont les suicidologues critiques (une courte histoire de la
suicidologie critique est offerte dans le chapitre 1). Les suicidologues
critiques ont ouvert I'étude du suicide (la suicidologie) a de nouvelles
perspectives, méthodologies, approches et valeurs. Suivant le travail
canonique d’Tan Marsh (2010b, 4) questionnant la «contrainte a I'onto-
logie de la pathologie » entourant le suicide, les suicidologues critiques
ont contesté I'idée que la suicidalité est univoquement pathologique et
négative (Cover 2012; Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015; Kouri et
White 2014 ; Taylor 2014 ; Tierney 2010). Inestimables sur tant de plans,
les contributions de plusieurs suicidologues critiques ou d’activistes/
chercheureuses qui adoptent un modele de justice sociale de la suicidalité
(centrale dans la suicidologie critique) ont malheureusement parfois
reproduit des formes doppression, incluant le sanisme et le suicidisme,
comme je le démontre dans les chapitres suivants. Comme le mentionne
Jennifer White (2020a, 198; souligné dans l'original), les suicidologues
critiques ne doivent pas «se géner de reconnaitre et d'aborder notre
possible complicité avec le mal». Trop souvent, les discours de la suici-
dologie traditionnelle a propos de la suicidalité comme maladie mentale
individuelle ont été remplacés par d’autres grands récits doppression,
que ce soit le cisgenrisme, 'hétérosexisme, le validisme, le racisme ou
le colonialisme, non seulement pour expliquer la suicidalité, mais aussi
pour tenter de I'éradiquer. Autrement dit, le modele de justice sociale
de la suicidalité a produit, comme je l'ai déja expliqué ailleurs, ses
propres nouvelles «vérités» a propos du suicide a 'exclusion d’autres
explications, comme celles que je présente dans ce livre. Comme l'affirme
avec éloquence Jaworski (2020, 590) a propos de la suicidologie critique,
«jusqu’a maintenant les interventions critiques sont trés précieuses.
[...] Néanmoins, il y a beaucoup a faire. Il nous reste a défier les cadres
théoriques qui encadrent les cadres mémes a travers lesquels la connais-
sance du suicide est produite ». Ancré dans et inspiré par la suicidologie
critique, Défaire le suicidisme saisit la perche tendue par Jaworski lors-
qu'elle suggére de «prendre deux pas de recul avant de faire un pas en
avant» (590). Le modéle queercrip du suicide (assisté) proposé ici vise
a utiliser, critiquer et prolonger les travaux en suicidologie critique.
J’ai mobilisé les connaissances les plus avant-gardistes dans le domaine de
la suicidologie critique, qui questionnent ses fondements, ses limites et les
possibilités d’élaborer une réponse plus responsable aux personnes suici-
daires. En puisant dans le travail dAmy Chandler (2020a), de Rob Cover
(2020), de Scott J. Fitzpatrick (2016a, 2016b, 2020 ; Fitzpatrick et al. 2021),
de Katrina Jaworski (2020), de Katrina Jaworksi et Ian Marsh (2020),
d’Isabelle Perreault (Perreault, Corriveau et Cauchie 2016 ; Bastien et

60



Introduction. Manifeste suicidaire

Perreault 2018) et de Jennifer White (2020a, 2020b), jespere répondre a
leur appel en proposant le suicidisme comme paradigme théorique nous
permettant de nommer, d’analyser, de problématiser et de dénoncer
loppression vécue par les personnes suicidaires, souvent au nom de leur
bien-étre et de la préservation de leurs vies, y compris dans les cercles
antioppression et dans la suicidologie critique.

En somme, Défaire le suicidisme propose un dialogue fécond
entre ces divers champs d’études et se demande ce qui émerge quand
on combine les études queers, trans, du handicap/crips et Mad avec
la thanatologie (études de la mort et, plus spécifiquement, les études
queers de la mort) et la suicidologie critique. Que se passe-t-il lorsqu'on
questionne les conceptualisations dominantes du suicide (assisté) et
qu'on les aborde depuis d’autres perspectives ? Quelles nouvelles possi-
bilités d’interventions sur le suicide (assisté) sont ouvertes ? Quels types
d’espaces plus siirs peuvent étre créés pour les personnes suicidaires?
Comment de nouvelles conceptualisations du suicide (assisté) depuis des
perspectives queers, trans, crips et Mad pourraient aider les activistes/
chercheureuses antioppression (incluant les suicidologues critiques)
a éviter de perpétuer des formes d'oppression vis-a-vis des personnes
suicidaires ? Que pouvons-nous apprendre sur les normes de ce qu'on
considere comme une bonne vie et une bonne mort en examinant ces
principaux discours sur la suicidalité?

Disséquer le suicide (assisté):
la structure du livre

Chaque chapitre de ce livre constitue une entité autonome pouvant étre
lue isolément. Cependant, les chapitres fonctionnent aussi ensemble
comme un tout cohérent, chacun représentant un bloc sur lequel
les autres chapitres sont construits. Le livre est divisé en deux parties.
La premiére, «Repenser le suicide», comprend trois chapitres qui
reconceptualisent le suicide. Tandis que le chapitre 1 présente le suici-
disme comme nouveau cadre théorique permettant de repenser les
manieres dont on conceptualise le suicide, les chapitres 2 et 3 mobilisent
ce cadre en le combinant avec les outils conceptuels développés dans
les études queers, trans, du handicap/crips et Mad, afin d’analyser la
suicidalité dans deux groupes marginalisés: les communautés queers/
trans et les communautés handicapées/crips/détraquées. La seconde
partie du livre, «Repenser le suicide assisté», poursuit le travail de
déconstruction, cette fois appliqué a la question du suicide assisté.
Alors que le chapitre 4 démystifie certains postulats problématiques

61



Défaire le suicidisme

derriere les discours du droit a mourir, le chapitre 5 résout les tensions
discutées dans les chapitres précédents et propose un modele queercrip
pour mieux soutenir les personnes suicidaires a travers une approche
affirmative du suicide. Dans la courte conclusion, les réflexions du
philosophe José Medina (2012) sur l'«épistémologie de la résistance »
et les «micropratiques de résistance» sont mobilisées pour théoriser
les voix des personnes suicidaires comme outil heuristique visant a
résister a la violence épistémique du suicidisme. Méditant sur la mort
récente par le suicide d’'une connaissance et sur I'impossibilité qu'elle
éprouvait den parler et de chercher de l'aide dans un régime suicidiste,
tout en analysant de récentes réformes dans les lois canadiennes
sur l'aide médicale a mourir, je propose des réflexions critiques sur
les micropratiques de résistance a la logique de sacrifiabilité concernant
les sujets «abjects», dansloptique de reconnaitre I'importance des besoins
des personnes suicidaires dans un monde imparfait. La description
de chaque chapitre détaillée ci-dessous montre cette trajectoire de
réflexion du suicide au suicide assisté.

Le chapitre 1 souleve des questions épistémologiques sur les
conceptualisations dominantes de la suicidalité. Proposant le cadre
théorique du suicidisme qui est au coeur de cet ouvrage, ce chapitre plus
long se divise en quatre sections. La premiére présente quatre modeles
de la suicidalité : médical/psychologique, social, de santé publique et de
justice sociale. Malgré de nombreuses différences, ces modeles arrivent
aux mémes conclusions: le suicide n'est pas une bonne option pour les
personnes suicidaires (certains de ces modeles font une exception pour
les personnes handicapées, malades, souffrantes, agées et parfois les
personnes détraquées, comme je le montre dansle chapitre 4). Il en résulte
non seulement que ces modeles échouent a reconnaitre 'oppression
suicidiste subie par les personnes suicidaires, mais ils la perpétuent
également par le biais du script suicidiste préventionniste. L'un des effets
les plus pervers du script préventionniste est de réduire les personnes
suicidaires au silence. En effet, elles sont encouragées a partager leurs
idéations suicidaires, mais découragées de poursuivre le suicide comme
solution légitime. Autrement dit, les idéations suicidaires peuvent étre
explorées, mais le suicide lui-méme demeure tabou. Dans la seconde
partie du chapitre, jidentifie les limites de ces modeles abordées plus tot,
c’est-a-dire leurs formes de suicidisme et de sanisme. Je soutiens que le
sanisme et le suicidisme s’entrecroisent, étant donné que les traitements
sanistes sont souvent imposés aux personnes détraquées en utilisant des
discours suicidistes de protection. Dans cette section, je présente aussi
les notions de contrainte a la vie et d’'injonction a la vie et a la futurité,
soulignant que la contrainte a la vie vise a imposer une volonté de vivre

62



Introduction. Manifeste suicidaire

qui rend le désir/besoin de mort des personnes suicidaires anormal et
inintelligible. Dans la troisiéme section, j’introduis des conceptualisations
alternatives de la suicidalité qui considérent le suicide comme une liberté
individuelle, tout en démontrant comment de telles conceptualisations
se fondent sur des postulats libéraux et individualistes. La quatrieme
section mobilise la notion de violence épistémique — qui fait partie de
loppression suicidiste —afin de théoriser les injustices testimoniales et
herméneutiques aussi bien que la marginalisation herméneutique et la
mort épistémique vécues par les sujets suicidaires.

Sur la base du cadre théorique sur le suicidisme explicité dans
le chapitre précédent, le chapitre 2 appelle a queeriser et a transer la
suicidalité dans un sens large — a savoir en queerisant et en transant les
méthodes, les théories, les épistémologies et les stratégies de prévention
liées a la suicidalité. Queeriser et transer la suicidalité impliquent de
permettre aux personnes suicidaires de changer les discours normatifs
sur la suicidalité et de brouiller les frontieres entre les «bonnes» et les
«mauvaises» décisions sur la mort. Dans ce chapitre, divisé en trois
sections, je défends d’abord I'idée que, malgré les précieuses contri-
butions d’activistes/chercheureuses au sujet de la suicidalité lesbienne,
gay, bisexuelle, trans et queer (LGBTQ), leurs discours restent souvent
insatisfaisants lorsqu’il s’agit d’expliquer la complexité de la suicidalité
et doffrir des solutions adéquates pour les personnes suicidaires.
Les stratégies actuelles de prévention pour les communautés LGBTQ
sappuient souvent sur I'évaluation de risques, le fait de contacter des
services d'urgence et la prévention du suicide par le biais d'une variété de
mesures (coercitives). Je montre que ces mesures ne sont pas seulement
suicidistes: elles renforcent également le racisme, le colonialisme, le
classisme, le validisme, le sanisme ou le cisgenrisme, alors que des
personnes suicidaires appartenant a plusieurs communautés margina-
lisées sont davantage affectées par de telles mesures. Je soutiens égale-
ment que les discours sur la suicidalité LGBTQ pourraient étre compris
comme des formes de somatechnologies de vie. Exhortées a vivre ou
ramenées de force a la vie par des dispositifs légaux, médicaux, institu-
tionnels et sociaux, les subjectivités/corporéités suicidaires sont congues
comme des vies a préserver. J'affirme aussi que les somatechnologies de
vie qUinstituent certains discours sur la suicidalité LGBTQ représentent
des formes d'«optimisme cruel» (Berlant 2011) a travers leur promesse
d’'un meilleur avenir sociopolitique finissant souvent par rendre la vie
plus difficile. Dans la deuxieme partie, je me tourne vers les approches
alternatives qu'utilisent des organisations trans, et qui sopposent aux
«sauvetages» non consentis. Je montre que méme de telles initiatives
d’avant-garde n’avancent pas de droits positifs pour les personnes

63



Défaire le suicidisme

suicidaires. La troisieme section encourage les suicidologues critiques
ainsi que les activistes/chercheureuses queers et trans a repenser la
suicidalité en utilisant des outils théoriques queers comme les affects
négatifs, les pulsions de mort ou les notions déchec et doptimisme cruel.
Cette invitation s’applique également au fait de queeriser et de transer
non seulement les blessures auto-infligées, les idéations suicidaires ou
les tentatives de suicide, mais aussi le suicide en lui-méme.

Ancré dans le cadre théorique présenté dans le chapitre 1, le
chapitre 3 propose de cripper et de détraquer la suicidalité en soulignant
les formes de validisme et de sanisme dans la suicidologie critique et en
invitant les études du handicap/crips/Mad a aborder la suicidalité avec
plus de discernement, au lieu de simplement la présenter comme un
sous-produit du validisme/sanisme. Dans la premiére des trois sections de
ce chapitre, je montre que, contrairement aux activistes/chercheureuses
queersettrans, qui discutent de la suicidalité LGBTQ mais gardentle silence
sur le suicide assisté, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad
demeurent relativement silencieux-euses sur la suicidalité, mais abordent
le théme du suicide assisté en réaction aux lois validistes/sanistes des
gouvernements en lien avec le suicide assisté. Tandis que la plupart des acti-
vistes/chercheureuses du handicap/Mad considerent a juste titre la dispo-
nibilité du suicide assisté exclusivement pour les personnes handicapées,
malades, souffrantes, détraquées ou 4gées comme la pire manifestation
possible du validisme et du sanisme, quelques activistes/chercheureuses
handicapé-es soutiennent le suicide assisté pour les personnes handi-
capées et en phase terminale. Malgré de profonds désaccords entre
ces deux camps, ces activistes/chercheureuses ne remettent pas en
question la contrainte a la vie et continuent de réaffirmer la nécessité
de la prévention du suicide pour les personnes suicidaires, adhérant
a l'injonction a la vie et a la futurité. La deuxiéme section explore
deux plateformes pour des discours alternatifs sur la suicidalité: le
webzine Mad in America et le mouvement pour la justice pour toutes
les personnes handicapées. Alors que les activistes/chercheureuses qui
s’y impliquent proposent des approches innovantes de la suicidalité,
lesquelles soulignent les idéologies et structures validistes/sanistes
derriere les mesures coercitives de prévention du suicide, iels ne
proposent toutefois pas de droits positifs pour les personnes suicidaires.
Leurs solutions, comme cesser les interventions non consenties et les
traitements forcés, représentent un premier pas dans la bonne direction
pour combattre les régimes suicidistes, mais elles demeurent incom-
pletes en ce qui concerne les besoins des personnes suicidaires. Dans la
derniere section, en m'inspirant des cripistémologies et chercheureuses
du handicap, crips et Mad qui ont élaboré ce que je nomme le modéle

64



Introduction. Manifeste suicidaire

sociosubjectif du handicap, j'utilise ce modéle alternatif pour repenser
la suicidalité. Le modeéle sociosubjectif reconnait la souffrance subjective
causée par les handicaps et les maladies physiques ou mentales (dépres-
sion, anxiété, etc.), tout en évitant les formes de sanisme qui invali-
deraient le pouvoir des personnes suicidaires de choisir le suicide sur
la base de leur handicap/maladie mentale. Le modele reconnait aussi
que les expériences subjectives ne peuvent pas étre vécues a l'extérieur
de contextes sociaux et s'enracine donc fermement dans un cadre de
justice sociale. Alors que les trois premiers chapitres se concentrent
sur le suicide, les deux derniers chapitres redirigent 'attention vers le
suicide assisté.

Divisé en quatre sections, le chapitre 4 explore le mouvement
pour le droit a mourir et les discours pour le droit a mourir. La premiere
section propose un résumé critique des principaux arguments du mouve-
ment pour le droit a mourir, qui se fondent sur l'autonomie, la liberté, la
dignité et le droit de refuser des traitements. Cette section explore aussi
la question controversée de l'extension du droit a mourir par le suicide
assisté aux personnes dont la souffrance psychologique ou émotionnelle
constitue la seule raison de leur demande. Je démontre que, indépen-
damment de leur approbation de cette extension, les personnes qui
défendent le droit a mourir adherent toutes a ce que j’ai appelé «l'onto-
logie du suicide assisté », c’est-a-dire a une définition particuliere de ce
que le suicide assisté est ou n'est pas (Baril 2022). Comme je ’établis dans
la deuxieme section, cette ontologie est ancrée non seulement dans des
conceptualisations individualistes et néolibérales de 'autonomie, mais
aussi dans des présupposés validistes et sanistes. Pour les personnes
handicapées/malades physiquement ou mentalement, le suicide est
reformulé comme une réponse logique et rationnelle a des situations
«tragiques» (Taylor 2014). D’un c6té, a partir de perspectives validistes,
sanistes, agistes, capitalistes et néolibérales, ces discours rationalisent le
suicide assisté pour des « populations spéciales». D’'un autre c6té, ancrés
dans des perspectives sanistes et suicidistes, ces discours présentent
les personnes suicidaires comme irrationnelles. Comme je le discute
dans la troisieme section, dans la bataille pour le suicide assisté, la
justification des discours du droit a mourir établit des frontiéres claires
entre la pratique du suicide, décrite comme impulsive et irrationnelle,
et la pratique du suicide assisté, décrite comme rationnelle. Les
discours pour le droit a mourir s’ancrent dans le biopouvoir et la biopo-
litique (Foucault 1997, 2004, 2004b). La maximisation et la protection
de la vie de la population (ou I'idée de «faire vivre», comme le formule
Foucault) impliquent forcément de laisser mourir les sujets «abjects».
Ainsi, jexamine les postulats sanistes/cogniticistes et suicidistes dans

65



Défaire le suicidisme

le mouvement et les discours pour le droit a mourir qui présentent
les personnes suicidaires comme «irrationnelles» et «illégitimes».
Malgré la promotion d’'un droit & mourir, les discours pour le droit a
mourir représentent de puissantes somatechnologies de vie cherchant
a maintenir les personnes suicidaires en vie. De plus, en promouvant
un droit a mourir ancré dans des perspectives individualistes, validistes
et sanistes pour des «groupes spéciaux»— c’est-a-dire les personnes
qui sont handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou agées—, le
mouvement et les discours pour le droit a mourir promeuvent une logique
de l'adaptation, un écran de fumée verrouillant un acces réel, signifiant
et collectif au suicide assisté pour tout le monde, et particulierement
pour les personnes suicidaires. De cette facon, on peut considérer que le
suicide assisté repose sur la notion doptimisme cruel. Dans la derniere
section, je poursuis le travail initié dans les chapitres 2 et 3 pour quee-
riser, transer, cripper et détraquer la suicidalité pour étendre ce travail
au suicide assisté. Dans l'esprit des études critiques du handicap/crips,
je mobilise des réflexions critiques sur 'adaptation et 'accessibilité pour
théoriser une vraie accessibilité au suicide assisté pour les personnes
suicidaires a travers des soins de santé affirmatifs du suicide. Je montre
que la logique de l'adaptation validiste, saniste, agiste et suicidiste a
laquelle s'accrochent les discours et mouvements pour le droit a mourir
représente une opportunité manquée d’élaborer une thanatopolitique
intersectionnelle pour les personnes suicidaires.

Le chapitre 5 saisit l'opportunité de reconceptualiser le suicide
assisté a travers une approche intersectionnelle et antioppression. Tandis
que les activistes/chercheureuses antioppression présentent presque
toujours le droit a mourir par suicide assisté comme l'une des positions
les plus violentes qu'une personne pourrait adopter, le modele queercrip
du suicide (assisté) et l'approche affirmative du suicide que jélabore
montrent que soutenir une forme renouvelée de suicide assisté ne fait
pas bon ménage avec le conservatisme politique, la pensée austere ou
une logique de la sacrifiabilité validiste, saniste et agiste (et capitaliste,
raciste, colonialiste, etc.). Dans une perspective antivalidiste, antisa-
niste, et antisuicidiste, ce chapitre propose de cesser de considérer que
laide a mourir et l'aide a vivre sont incompatibles pour plutét les voir
comme entrecroisées. Le modeéle queercrip du suicide (assisté), au coeur
de ce chapitre, représente une autre voie quant aux quatre modeéles
présentés dans le chapitre 1 aussi bien qu’aux modeles de suicide assisté
abordés dans le chapitre 4. Mon modeéle queercrip appelle a travailler
simultanément sur plusieurs plans. Alors que l'on doit inlassablement
sattaquer aux oppressions sociopolitiques qui peuvent intensifier les
idéations suicidaires, il faut aussi reconnaitre que la souffrance vécue par

66



Introduction. Manifeste suicidaire

les personnes suicidaires est réelle et respecter leur besoin de mettre fin
a leur vie en offrant un processus de soutien et daccompagnement a la
mesure de cette décision cruciale. Ce modele nous permet d’aller au-dela
de «la contrainte d'une ontologie de la pathologie» (Marsh 2010b, 4)
entourant la suicidalité et au-dela d’'une ontologie du suicide assisté
limitée au handicap, a la maladie, a la souffrance, a la folie et a la vieil-
lesse. Cette double critique de ces ontologies, I'une liée au suicide et
lautre au suicide assisté, ouvre la possibilité de soutenir le suicide assisté
pour les personnes suicidaires a partir d'une approche antioppression.
Ce modele cherche a créer des espaces plus siirs pour discuter ouver-
tement de la suicidalité et de la possibilité de la mort. Il aiderait aussi
a créer des espaces pour explorer diverses autres possibilités que la
mort pour les personnes suicidaires qui veulent continuer a vivre. Ce
chapitre se divise en quatre sections. Alors que la premiere présente
mon modele queercrip du suicide (assisté), la deuxieme section introduit
mon approche affirmative du suicide, ainsi que ses caractéristiques,
principes et avantages. Parmi les dix principes guidant cette approche
figure la philosophie de réduction des risques appliquée a la suicidalité
et un modele de soins basé sur le consentement éclairé (souvent utilisé
dans les soins aux personnes trans). La troisiéme section répond a de
possibles objections a 'approche affirmative du suicide que je propose.
Dans la derniere section, je discute de 'importance d’élaborer une thana-
topolitique antioppression. Cette thanatopolitique n'est pas seulement
congue pour les personnes mortes ou mortes-a-venir, mais aussi pour
toutes celles qui sont vivantes et qui souhaitent lutter pour une plus
grande justice sociale en ce qui a trait a la mort, au suicide et au suicide
assisté. Autrement dit, cette thanatopolitique représenterait une éthique
pour vivre avec des personnes qui pensent a la mort et au fait de mourir,
incluant les personnes suicidaires.

67






PARTIE 1

EEEEEEEEEEEEEEEEE






CHAPITRE 1

Le suicidisme: un cadre
théorique pour conceptualiser
le suicide

Parfois, je crains que ce soit ce que les gens autour de moi fassent si je parlais
honnétement [...] de ce manque d’attache a la vie et au désir parfois de
m’en débarrasser. Quand on connaitra mon état par défaut, deviendrai-je
embarrassée? Le regretterai-je ? L'oublieront-iels jamais, ou ombragera-t-il
chacun de mes gestes et nos moindres conversations ? Deviendront-iels trop
conscient-es, m'épieront-iels de trop prés? Mais alors je pense: n'y a-t-il pas
un juste milieu entre I’hypervigilance et le secret complet? [...] Si les gens
disaient qu’ils se sentent suicidaires [...] autant qu’ils disent étre déprimés ou
anxieux, serions-nous finalement forcé-es de voir a quel point c’est commun et
de faire de l'espace pour ces conversations ? Serait-ce la pire chose au monde si
l'on commencait a parler de ne plus vouloir vivre, et de ce qui pourrait aider
a nous garder en vie?

— Anna Borges, «I Am Not Always Very Attached to Being Alive »

Anna Borges, une activiste qui écrit dans divers médias au sujet de la
santé mentale, a fait une sortie en 2019 ou elle déclarait vivre une «suici-
dalité passive» (Borges 2019), c’est-a-dire I'expérience d’avoir, selon sa
définition, des idéations suicidaires sans tenter activement de réaliser un
suicide. En plus du courage requis pour une telle sortie publique — sachant
que les personnes suicidaires souffrent de stigmatisation, dexclusion,
de marginalisation, de pathologisation, d’'incarcération et de formes
de criminalisation —l'essai de Borges est remarquable dans sa facon
d’identifier certaines des craintes, peurs et conséquences, comme la
surveillance et les stigmates, entourant la suicidalité et menant souvent
a réduire les personnes suicidaires au silence. Borges n'est pas la seule
personnalité publique ayant parlé de suicidalité. L'intérét pour les enjeux
de santé mentale a effectivement poussé plusieurs figures publiques
et artistes a s'afficher comme individus suicidaires et a partager leurs
expériences''. La méme année, Anna Mehler Paperny, journaliste pour
Reuters a Toronto et autrice d'un mémoire publié en 2019, Hello I Want
to Die Please Fix Me, a publié des extraits de son livre dans le magazine
canadien The Walrus. En guise d’introduction, elle écrit:

Depuis longtemps, le diktat a été de ne pas écrire honné-
tement au sujet du suicide —de ne pas méme mentionner

71



Défaire le suicidisme

le mot, ne pas en évoquer les méthodes, au risque de
déclencher des spirales suicidaires chez les autres en y
faisant directement référence. Mais on ne saurait aborder
l'abime sans fond du désir de mourir sur la pointe des
pieds; cela ne vous laisserait quavec des interventions
tiedes dont on prétend qu’elles sont le mieux que la
société puisse produire. Je dois rester fidele a l'expérience.
Voila comment je me sentais et voila comment jai agi;
voila ce que les personnes en désespoir sont poussées a
faire. Voici les personnes que nous abandonnons de tant
de facons, et voici le prix de cet échec (Paperny 2019b, 49).

Cet «échec» est celui de ne pas vraiment écouter les personnes suicidaires
et de ne pas parler ouvertement de la suicidalité. Comme Borges, Paperny
nomme son souci d’honnéteté a propos de ses idéations suicidaires,
une inquiétude basée sur son expérience de premiere main d’'avoir été
amenée par la police a I'hopital contre son gré, d'avoir été maltraitée
durant son hospitalisation et d’avoir été restreinte physiquement apres
des tentatives de suicide.

Les médias nord-américains sont remplis d’histoires d’horreur
de personnes suicidaires ayant subi des traitements inhumains aprés
avoir exprimé leurs idéations suicidaires, qu’il s’agisse d’étre hospi-
talisées et médicamentées contre leur gré ou menottées et abattues par
la police appelée sur des «scenes de crise» suicidaires. Il convient de
noter que la brutalité policiére est aussi profondément faconnée par les
relations de pouvoir relatives a la racisation et a I'in/validité, vu quelle
vise particulierement les personnes racisées, handicapées, détraquées et
neurodivergentes (Puar 2017). De tels récits confirment ce que certaines
études ont montré étre les dures réalités affrontées par les individus
suicidaires (Stefan 2016 ; Szasz 1999 ; Webb 2011). Ces récits illustrent
le fait que, malgré les discours publics de soutien, de compassion et de
soin entourant la suicidalité, les individus suicidaires qui cherchent de
l'aide échouent souvent a trouver la compassion quon leur a promise
(Fitzpatrick 2020; Jaworski 2020; Rhodanthe, Wishart et Martin 2019;
White 2020b ; White et Morris 2019). A travers les discours concernant
le risque que présentent les personnes vulnérables contre elles-mémes,
ainsi que les discours de surveillance et de protection qui en découlent,
l'incarcération et la violation de droits humains fondamentaux sont
considérées comme justifiables. Bien que mon intention ne soit pas
de fournir une analyse statistique du nombre de personnes suicidaires
qui subissent des expériences traumatiques lorsquelles révélent leurs
idéations suicidaires, je suis d’avis que quelques exemples de traitements

72



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

inhumains sont déja de trop. De plus, ces expériences traumatiques
hantent I'imaginaire public et empéchent les gens de discuter de leurs
idéations suicidaires.

Sile sujet du suicide est souvent discuté, le phénomene généralisé
mais inavoué qui isole et réduit au silence les personnes suicidaires
demeure inexpliqué. Il s’agit d'un « probléme sans nom», pour reprendre
lexpression de Betty Friedan (1963), qui a tenté de théoriser l'oppression
des femmes a une époque ou les outils conceptuels féministes étaient
encore sous-développés. Dans notre ere d’'analyses intersectionnelles,
ou de longues listes d'oppressions ont été théorisées et dénoncées,
incluant le sexisme, le racisme, le colonialisme, le classisme, I'dgisme,
le cisgenrisme, 'hétérosexisme, le taillisme, le validisme et le sanisme,
pour nen nommer que quelques-unes (Crenshaw 1989 ; Hill Collins 2000),
une forme d'oppression demeure absente de ces listes: l'oppression des
personnes suicidaires, ou ce que jappelle le suicidisme systémique. Lorsque
des activistes/chercheureuses antioppression abordent le suicide, c’est
dans un effort de prévenir les suicides plut6t que de théoriser l'oppression
subie par les personnes suicidaires. L'absence de cette oppression dans
les discussions sur la suicidalité est si profonde quelle n’a pas méme
encore été nommeée. Apres avoir réfléchi aux réalités auxquelles sont
confrontées les personnes suicidaires, j’ai cherché un terme qui pourrait
capturer cette oppression. Je me suis retrouvé dans un désert conceptuel
ou, comme je le démontre plus loin, dans une forme d’'injustice hermé-
neutique. Le fait quaucun terme n'existait pour parler de cette oppression
est révélateur. En m'inspirant d’autres termes, comme le sexisme et le
validisme, j’ai inventé le néologisme de suicidisme en 2016-2017. Si le
Merriam-Webster’s Dictionary inclut le terme suicidism depuis 1913, sa
définition étant «I'état ou la qualité d’étre suicidaire » differe radicalement
de la mienne et est rarement utilisée de nos jours*>. Mon usage du terme
suicidisme référe a «un systeme d'oppression (construit a partir des
perspectives non suicidaires) sur le plan normatif, discursif, médical,
légal, social, politique, économique, [religieux] et épistémique, dans
lequel les personnes suicidaires vivent de multiples formes d’injustice
et de violence» (Baril 2018, 193). La violence suicidiste s'immisce chez
les activistes/chercheureuses antioppression car elle prétend protéger
les personnes vulnérables d’elles-mémes. Qui plus est, le suicidisme est
imbriqué avec le validisme et le sanisme du fait qu’il mobilise souvent
des arguments relatifs a la «capacité mentale» pour révoquer l'agen-
tivité des personnes. Cependant, il ne faut pas réduire le suicidisme au
validisme et au sanisme car, comme je l'illustre plus loin, les normes et
structures suicidistes sont effectives indépendamment du déploiement
de perspectives validistes et sanistes pour opprimer les sujets suicidaires.

73



Défaire le suicidisme

Ainsi, méme s’il est imbriqué avec les autres systemes doppression, le
suicidisme en est distinct. La these défendue dans ce chapitre est simple
mais radicale: les personnes suicidaires souffrent individuellement et
collectivement de l'oppression suicidiste, et cette oppression n’a toujours
pas été problématisée dans les interprétations actuelles de la suicidalité,
y compris celles qui sancrent dans une approche de justice sociale ou
antioppression.

Ce chapitre, qui souléve des questions épistémologiques sur
les conceptualisations dominantes de la suicidalité, se divise en quatre
parties. La premiere partie passe en revue les quatre modeles prédo-
minants de la suicidalité : le modele médical/psychologique, le modele
social, le modele de santé publique et le modele de justice sociale.
Je démontre que, malgré des différences importantes entre et au sein de
chacun de ces modeéles, tous arrivent a la méme conclusion: le suicide
n'est jamais une bonne option pour les personnes suicidaires (il ne devient
une option pour certaines personnes qua travers des formes de suicide
assisté pour les personnes handicapées, souffrantes, malades ou agées,
et parfois détraquées, comme je montre dans le chapitre 4). Seule une
poignée de chercheureuses, adhérant généralement au modele de justice
sociale, ont récemment tenté de remettre en question cette conclusion®.
Dans la deuxiéme partie, j'identifie les problemes —nommément, les
formes de suicidisme et de sanisme — soulevés par ces quatre modeles
de la suicidalité. Dans la troisiéme partie, jaborde des conceptualisations
alternatives de la suicidalité, impliquant que le suicide peut (ou devrait)
parfois étre vu comme une option valable. Dans cette section, je jette
un ceil critique sur ces conceptualisations alternatives de la suicidalité,
démontrant comment elles se fondent sur des postulats problématiques.
Méme si certaines perspectives pragmatiques peuvent critiquer la margi-
nalisation des sujets suicidaires, je soutiens qu'elles ne conceptualisent
finalement pas leur oppression comme systémique, pas plus qu’elles ne
l'abordent depuis une perspective antioppression —d’'ou I'importance
délaborer un nouveau cadre théorique, le suicidisme, pour conceptualiser
le suicide comme oppression dans une perspective antioppression.
La quatrieme partie du chapitre mobilise les notions de violence
épistémique et d’injustice épistémique pour théoriser les injustices
testimoniales et herméneutiques vécues par les sujets suicidaires.

Ce chapitre ne fournit pas de réponses et de solutions claires
aux enjeux que j'identifie. Il offre plutot des critiques et des questions
comme un point de départ pour théoriser l'oppression des personnes
suicidaires. Par ailleurs, méme si jexplore diverses conceptualisations
de la suicidalité, je ne vise pas a brosser un portrait exhaustif de chacune
de ces positions et de leurs adeptes, arguments, avantages et limites.

74



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

D’autres personnes citées dans ce chapitre ont déja fait, avant moi, un
excellent travail de description et de critique de ces différents modeles.
La typologie que joffre ici ne rend pas non plus justice a la porosité des
frontiéres entre chacun de ces modéles. En effet, si établir des typologies
est heuristique, par exemple en termes d’accessibilité ou de pédagogie
pour un public non spécialiste, cela homogénéise en méme temps chaque
modele et efface les continuités et les similarités entre certains modeles.
Je vous invite donc a conceptualiser les frontieres entre les quatre
modeéles de la suicidalité présentés ici d'une maniére moins catégorique
et définitive, et donc plus ouverte et fluide. Par exemple, le modeéle social
de la suicidalité a souvent reposé, particuliéerement dans son émergence
historique, sur des explications médicales et psychologiques combinées
avec des facteurs sociaux pour expliquer le suicide. Il ne s’agit 1a que
d’'un exemple parmi d’autres illustrant comment ces modeles ne sont
pas toujours radicalement distincts sur le plan ontologique, théorique
ou épistémologique ; de fait, ils s'influencent parfois fortement, comme
je le montrerai briévement dans les pages qui suivent.

Méme si je manque d'espace pour rendre justice a la complexité
de chaque modele, l'exploration et la cartographie de ces différentes
conceptualisations de la suicidalité sont le principal socle de mon
objectif général, qui est de démontrer deux arguments. Premierement,
malgré leurs différences cruciales, ces modeles partagent des postulats
fondamentaux, y compris le fait de souscrire au script préventionniste
que ce livre cherche a déconstruire. Deuxiemement, la présentation
d'une typologie des modéles existants démontre 'absence d’'une position
comme la mienne dans les recherches. Je souhaite aussi particuliére-
ment souligner les limites du modele de justice sociale de la suicidalité,
qui se base sur des approches antioppression et intersectionnelle
tout en maintenant des présupposés partagés par les autres modeéles,
comme le discours préventionniste. Le modele de justice sociale ne
problématise pas l'oppression des personnes suicidaires en termes de
suicidisme, pas plus qu’il ne défend leur droit au suicide (assisté). Mon
travail utilise le modele de justice sociale tout en le critiquant, pour
proposer, dans le chapitre 5, une autre possibilité, soit mon modéle
queercrip de la suicidalité.

11. Les principaux modeéles
de la suicidalité

Avant de présenter les différents modeles de la suicidalité, il importe
de fournir une breve contextualisation historique. Comme l'ont avancé

75



Défaire le suicidisme

plusieurs chercheureuses, les conceptualisations du suicide ont énormé-
ment changé a travers différentes cultures et périodes historiques (par
exemple: Cholbi 2011 ; Colucci et al. 2013; Fitzpatrick 2014 ; Marsh 2010b).
La grande variété de sources primaires écrites et orales contenues dans
louvrage collectif The Ethics of Suicide: Historical Sources (Battin 2015),
allant du xx¢ siecle av. J.-C. au Xx¢ siecle de l'ere actuelle, constitue un
témoignage puissant du caractere récent des conceptualisations actuelles
du suicide. Quand nous considérons le large spectre de pratiques de
mort autoaccomplies — par exemple, les trente-six catégories de suicides
avancées par Colin Tatz et Simon Tatz (2019, 61-69) ou les six catégories
principales établies par la philosophe Margaret Pabst Battin (2015, 1),
allant des greves de la faim au martyr et aux attentats suicides —, nous
réalisons vite que ce que nous avons fini par comprendre comme le
«suicide» dans les pays capitalistes industrialisés ne représente quun
sous-ensemble tres restreint d'une gamme diversifiée de pratiques. De
I'Antiquité grécoromaine aux Amériques, a 'Océanie ou a I'Afrique, en
passant par une diversité de traditions religieuses et spirituelles, The
Ethics of Suicide: Historical Sources démontre comment la mort autoac-
complie n’a pas toujours été aussi impensable qu’elle ne l'est devenue
aujourd’hui et comment la «vision monolithique » actuelle du suicide
dans les pays «occidentaux», souvent vue a travers le prisme de la
pathologie, est un phénomene plutét récent (2015, 2). Pour ne prendre
qu'un exemple indiqué par le chercheur Scott J. Fitzpatrick (2014), le
seppuku (parfois connu sous le nom de hara-kiri) s’inscrivait dans une
pratique rituelle significative dans le Japon féodal. Cet exemple illustre
I'importance de comprendre chaque pratique d’autoaccomplissement
de la mort en elle-méme et au sein de son contexte socioculturel et
historique: «Le suicide est historique. Son sens, ses méthodes, ses taux
et ses concepts ne sont pas statiques, mais changent avec le temps [...].
Chaque suicide est situé dans son propre nexus temporel de facteurs
culturels, sociaux, personnels, moraux et/ou politiques. Dans cette
perspective, connaitre l'arriere-fond culturel-historique dominant
devient une condition nécessaire pour comprendre l'acte individuel
du suicide » (Fitzpatrick 2014, 225). La construction sociale du suicide et
ses sens variés selon des contextes spécifiques (Douglas 1967) donnent
lieu a une multiplicité de discours sur le suicide, comme le note
Fitzpatrick (2014, 228) : «Des visions conflictuelles du sens du suicide
peuvent et doivent coexister. Le suicide a été décrit diversement comme
rationnel, irrationnel, lache, honorable, brave et faible.» En somme,
les conceptualisations du suicide et les réactions et les attitudes qu’il
provoque varient considérablement au sein des époques et des cultures
et a travers elles. Ce fait indéniable aide a voir la conception dominante

76



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

du suicide comme étant un probleme majeur comme une perspective
parmi beaucoup d’autres:

Une pleine compréhension du suicide ne saurait se
baser sur la présomption que tout suicide est patho-
logique, qu’il peut presque toujours étre attribué a la
dépression ou a la maladie mentale, qu’il s’agit d'une
anomalie biochimique, qu’il est toujours une erreur
ou qu’il ne souléve aucun véritable enjeu éthique. Ces
visions doivent étre explorées, pas présupposées. A vrai
dire, I'histoire des réflexions sur éthique du suicide sera
une histoire continuelle, alors que les conceptions cultu-
relles du suicide et les enjeux apparentés, comme le
sacrifice de soi, I'héroisme, la contestation sociale, la
libération de soi, le martyr et ainsi de suite, évoluent
dans chacun de ces contextes. Mais dans un monde de
plus en plus mondialisé ou des traditions autrefois indé-
pendantes interagissent de plus en plus pleinement,
se faconnant et se refaconnant mutuellement dans le
processus, il importe de pouvoir considérer les racines
plus profondes de ces enjeux (Battin 2015, 10).

En examinant les variations historiques et culturelles importantes des
conceptualisations du suicide, jespére souligner que les quatre modéles
dominants de la suicidalité présentés dans ce chapitre n'offrent qu'un
infime apercu des perspectives plus larges sur la mort autoaccomplie.
Jespere aussi que le modele queercrip de la suicidalité que jintroduis
plus loin comme possibilité de transformer les politiques et les pratiques
relatives au suicide (assisté) sera compris a coté de cette multiplicité de
conceptions alternatives du suicide, contribuant ainsi a un changement
épistémique, moral, sociétal et culturel de cette «vision monolithique »
de la suicidalité™.

Avant d’étre conceptualisé comme une forme de maladie mentale
ou comme une réponse a des problemes sociaux et politiques, le suicide
était pergu comme un péché contre Dieu et comme un crime contre
I’Etat aux Xve et XVI© siecles (MacDonald 1989). Diverses condamnations
et punitions étaient utilisées pour dissuader les gens de tenter de se
suicider, comme la profanation des cadavres, le refus d'un enterrement
traditionnel et des amendes ou l'emprisonnement pour les personnes
survivantes®. L'image de la personne suicidaire comme irrationnelle,
impulsive et «folle », motivée par des forces puissantes (comme la maladie
mentale) plutét que par une mauvaise moralité, est un phénomene

77



Défaire le suicidisme

récent (Marsh 2010b). La chercheuse Chloé Taylor (2014, 13) appelle ce
phénomene «la naissance du sujet suicidaire ». Ce n'est qu'au XVIII® siécle
que la «personne suicidaire» fait son apparition, avec I'émergence
du biopouvoir (Foucault 1976, 1997). Le dispositif du biopouvoir et les
outils biopolitiques comme la démographie et les statistiques créent
les conditions de possibilité pour que les gestes deviennent des
identités et que la suicidalité soit reformulée comme folie. A travers
'histoire, le suicide a suivi une trajectoire similaire a celle des pratiques
sexuelles entre personnes de méme sexe; d'abord considéré comme
un péché et un geste illégal que chaque personne peut potentiellement
commettre, il a ensuite été percu comme une condition psychologique
et psychiatrique révélée a travers un ensemble de traits spécifiques
(Marsh 2010b; Taylor 2014, 15). Comme laffirme la sociologue Zohreh
BayatRizi (2008, 93), «le résultat était une transformation discursive
du suicide, passant d'un acte individuel appartenant a la catégorie de
la moralité et du libre arbitre a un probléme social et médical issu de
forces externes et objectives pouvant étre contrdlées, gérées et préve-
nues». Or, comme l'expliquent Scott J. Fitzpatrick, Claire Hooker et Ian
Kerridge (2015), malgré la révolution morale relative a la suicidalité qui a
suivi '’émergence du biopouvoir, la perception contemporaine du suicide
est généralement restée négative et hantée par des impératifs moraux. En
effet, la moralisation du suicide a simplement pris de nouvelles formes.
Par exemple, des chercheureuses contemporaines que je mentionnais
en introduction, comme Jennifer Michael Hecht (2013, x), proposent
des arguments philosophiques laics pour sopposer au suicide sur des
bases morales, comme le devoir pour une personne suicidaire de rester
en vie étant donné que le suicide est vu comme «causant des dommages
ala communauté ».

En outre, alors que les réponses au suicide sont passées de la
punition et de I'interdiction a la régulation, la médicalisation du suicide
a éliminé l'agentivité et 'autonomie autrefois accordée aux personnes
suicidaires. Thomas Szasz (1999, 31) caractérise ce processus comme
celui de «transformer le mal en folie». Les idéations et les tentatives
suicidaires, qui avaient été interprétées comme de mauvaises actions,
ont donc été reformulées a travers un processus de pathologisation
comme étant symptomatiques d’un sujet incontroélable qui aurait été
«détourné» par une maladie de l'esprit ou de la société. Par exemple,
Hecht (2013, x) qualifie la suicidalité comme un « monstre» semparant
d’une personne. Comme l'explique BayatRizi (2008, 97) : « L'individu aura
peut-étre gagné le droit de se tuer, mais au cours de ce processus, il a
perdu le statut d’auteur de ses propres gestes. S'il se tue, cest qu’il était
simplement trop incompétent pour savoir ce qu’il faisait. Les vieilles

78



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

punitions ont été abandonnées, mais elles ont rapidement été remplacées
par de nouvelles mesures préventives qui annulent les significations
subjectives du suicide. »

Cette transformation de la punition et de I'interdiction en régu-
lation, ou le passage «de la sévérité ala tolérance » (MacDonald 1989, 74),
ont mené a la création de deux principaux modeles de la suicidalité
aux XVIII® et XIX® siecles, qui existent encore aujourd’hui. Ces deux
principaux modeles conceptualisent la suicidalité soit comme une
pathologie individuelle dans une approche médicale/psychologique, soit
comme une pathologie collective/politique dans une approche sociale.
Dans les modeéles médical et social, comme dans les autres modeles
présentés dans les sections qui suivent, la suicidalité demeure interprétée
comme un probleme a régler. Il est aussi crucial de garder a l'esprit que
cette transformation importante dans la maniere de conceptualiser, de
juger et de traiter le suicide, allant de la moralisation/criminalisation
a la pathologisation, a été le résultat de multiples facteurs, comme
des transformations religieuses, sociales, culturelles, politiques et
légales (Houston 2009 ; MacDonald 1989), et ne saurait étre considérée
comme un «récit linéaire » (Fitzpatrick 2014, 223).

1.1.1. Le modéle médical

Les chercheureuses qui examinent le suicide dans une perspective histo-
rique, comme Thomas F. Tierney (2006, 2010), Zohreh BayatRizi (2008) ou
Ian Marsh (2010b, 2018a), situent généralement 'émergence du modele
médical aux XVIII® et XIX® siecles. On pourrait aisément présumer que le
modeéle médical a surtout découlé de l'autorité croissante des docteurs
et des médecins en ce qui concerne le suicide. Cependant, les travaux
historiques de chercheureuses comme Michael MacDonald (1989) ou
Rab Houston (2009) sur la sécularisation, la décriminalisation et la
médicalisation du suicide en Ecosse et en Angleterre démontrent qu'en
réalité, les docteurs et les médecins n'ont contribué que modestement a
cette nouvelle conceptualisation du suicide. La médicalisation du suicide,
pour reprendre les mots de Houston (2009), a eu lieu dans le «contexte
plus large» de transformations sociales, culturelles, intellectuelles,
politiques, 1égales, religieuses et scientifiques, menant a de nouvelles
compréhensions du crime et des «déviances». En fonction de ces
témoignages historiques, au moins en Ecosse et en Angleterre, il semble
que la médicalisation du suicide qui commence au XVIII® siecle eut lieu
sans le soutien actif ni lomniprésence des docteurs et des médecins.
MacDonald (1989, 88) conclut qu’il est crucial de ne pas confondre,
d’'une part, la médicalisation du suicide et son association avec la folie

79



Défaire le suicidisme

et, dautre part, les conceptions du suicide chez les médecins durant
cette période, tout comme il ne faut pas surestimer le role joué par les
médecins dans ce processus, car a ’époque, «la profession médicale
n'avait pas l'autorité et la force organisationnelle quelle gagnera pendant
les X1x° et XX° siecles». Il faut plutét situer la médicalisation du suicide
dans un contexte sociohistorique plus large marqué par de profondes
transformations religieuses et 1égales, des découvertes scientifiques, la
philosophie des Lumieres et €laboration de différentes perspectives sur
le suicide dans la littérature et en philosophie®.

S'il est vrai qu’il serait erroné de réduire la médicalisation du
suicide aux roles joués par une poignée de médecins et de psychiatres,
il est néanmoins intéressant d'examiner brievement quelques acteurs
clés dans le modele médical de la suicidalité, tout en gardant a l'esprit
le contexte plus large dans lequel leurs théories ont été élaborées.
Plusieurs chercheureuses identifient Jean-Etienne-Dominique
Esquirol comme un théoricien important du suicide et le pére de ce
qui sera connu comme la théorie ou le modele médical de la suicidalité
(Houston 2009 ; Marsh 2010b). Quelles proviennent de «perturbations
biologiques dans les organes ou les tissus corporels» (Fitzpatrick,
Hooker et Kerridge 2015, 309) comme le croyait Esquirol, de dysfonc-
tionnements du cerveau ou neurobiologiques, comme le croient
certain-es chercheureuses aujourd’hui (Mann et Arango 2016), ou de
sources partiellement génétiques ou épigénétiques (Turecki 2018), les
idéations suicidaires sont entiérement ou partiellement attribuées a des
pathologies individuelles dans le modéle médical. Le modele médical
a créé ce que Marsh (2010b, 31) appelle la «contrainte a l'ontologie de
la pathologie’». Il est important de souligner que le modele médical
de la suicidalité ne se concentre pas seulement sur les pathologies
physiologiques (génétique, neurobiologie, etc.), mais aussi sur les
pathologies de l'esprit et du cceur (c’est-a-dire les «désordres » mentaux
et psychologiques ou les « perturbations» émotionnelles). Autrement
dit, le modele médical de la suicidalité comprend des perspectives
psychologiques et psychiatriques situant le « probleme » de la suicidalité
entiérement ou partiellement dans l'esprit. Quand des chercheureuses
abordent le modele médical de la suicidalité qui prédomine dans le
champ de la suicidologie aujourd’hui, iels regroupent souvent le modele
biomédical avec les modeles psychologique et psychiatrique, comme
le fait Marsh dans son analyse des modéles de la suicidalité (2020b, 17).
Suivant Marsh, je crois qu’il est utile de regrouper les théories médi-
cales, psychiatriques et psychologiques au sein de ce qui pourrait étre
appelé le modele médical de la suicidalité, malgré les différences entre ces
modeles et malgré le fait, noté par Houston (2009, 98), qu’historiquement,

80



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

«les hommes de médecine concernés par le suicide étaient prudents avec
la psychologisation». En réalité, beaucoup d’entre eux étaient initiale-
ment assez réticents a offrir des explications psychologiques du suicide et
se penchaient plut6t sur les aspects physiques de la suicidalité, au moins
jusqua plus tard dans le X1x° siecle (110). Comme le note le sociologue
Nikolas Rose (1999), les disciplines et 'expertise « psy» sont devenues
plus importantes au XX¢ siécle, jusqu’a devenir centrales dans la maniére
dont on traite aujourd’hui la suicidalité dans la médecine, la justice, les
politiques publiques, l'intervention et plusieurs autres spheres.

Au sein des disciplines «psy», Edwin Shneidman, 'un des
auteurices les plus influent-es dans la suicidologie, ayant créé ce champ
d’études dans les années 1960, estime que la maladie ou la pathologie
des personnes suicidaires est inscrite dans leur psyché. Shneidman
soutient que les personnes suicidaires souffrent psychologiquement et
que cette « psychosouffrance» [psychache] est la composante principale
de la suicidalité. Définissant certains de ses néologismes et concepts
clés, Shneidman (1993, x, souligné dans l'original) écrit: « La suicidologie
définit simplement le champ du savoir au sujet du suicide et la pratique
de prévention du suicide; la psychosouffrance souligne le role central de la
souffrance psychologique dans le suicide (et le caractere irréductiblement
psychologique du suicide). » Shneidman (42-45) soutient que I'émer-
gence de la suicidalité repose sur trois facteurs principaux interreliés:
(1) la souffrance psychologique, (2) les perturbations de l'esprit
et (3) des pressions (qu’il appelle «press») qui provoquent et affectent
I'individu. Les suicidologues contemporain-es ont suivi le chemin tracé
par Shneidman. Par exemple, le chercheur Thomas Joiner (2005), I'un des
auteurices les plus cité-es aujourd’hui dans le domaine de la suicidologie,
suggere une théorie interpersonnelle du suicide qui souligne 'importance
des relations et soutient que les idéations suicidaires émergent lorsque
certains besoins humains ne sont pas remplis, y compris le sentiment
d’appartenance a un groupe ou le sentiment d'utilité®®. Joiner croit que les
besoins relationnels inassouvis sont a l'origine des idéations suicidaires
et que les tentatives de suicide sont dues a une capacité acquise a se faire
du mal par une exposition progressive aux atteintes auto-infligées. En ce
sens, sila psychosouffrance est un élément fondamental de la suicidalité,
elle ne l'explique pas entierement.

Méme si le modele médical tend a se concentrer sur les
pathologies individuelles et guérissables, certain-es de ses partisan-es
reconnaissent néanmoins que les facteurs sociaux, environnementaux,
politiques et culturels peuvent jouer un certain réle dans la suicidalité.
Telle était la perception d’anciennes conceptualisations médicales de
la suicidalité, comme celles élaborées par Jean-Pierre Falret (1822),

81



Défaire le suicidisme

qui combinaient les facteurs internes et héréditaires avec des
facteurs externes (Houston 2009, 93). Moins d’'un siécle plus tard,
Shneidman (1993, 3, souligné dans l'original) a bati sa théorie de la suici-
dalité sur deux arguments principaux: « Le premier est que le suicide est
un événement multidimensionnel et que chaque événement suicidaire
contient, a divers degrés, la présence d’éléments biologiques, culturels,
sociologiques, interpersonnels, intrapsychiques, logiques, conscients,
inconscients et philosophiques. La seconde branche de mon assertion est
que, sil'on distille chaque événement suicidaire, son élément essentiel
est psychologique». Shneidman mobilise I'image d’'un arbre pour mieux
comprendre le r6le joué par les facteurs psychologiques dans la suici-
dalité, soutenant que le tronc représente les aspects psychologiques, alors
que la génétique et les états biochimiques représentent les racines de
l'arbre. Comme le démontre le sociologue Allan V. Horwitz (2002), dans
les derniéres décennies, un nombre croissant de personnes défendant
le modele médical ont inclus dans leur conceptualisation de la maladie
mentale certains facteurs sociaux ou des facteurs de stress pour expliquer
le désespoir et le suicide.

Ainsi, le modéle médical de la suicidalité n’est clairement pas si
homogéne ou unidimensionnel qu'on le présente parfois. De plus, ses
frontiéres avec d’autres modeles de la suicidalité, comme le modéle social
présenté dans la prochaine section, sont de plus en plus floues. Cela dit, il
existe des points communs évidents entre la plupart des chercheureuses
qui adhérent a ce modeéle. Selon Marsh (2016), le modéle médical de la
suicidalité se base sur trois postulats. Premierement, la suicidalité est vue
comme résultant de la maladie mentale ou, j'ajouterais, de toute autre
sorte de pathologie du corps ou de l'esprit. Deuxiemement, la suicidologie
est vue comme une science objective. Troisiemement, la suicidalité est
surtout comprise comme un probléme individuel/personnel. Etant donné
que les chercheureuses en suicidologie critique ont offert des arguments
convaincants pour déconstruire les limites de ces postulats répandus®,
je me tourne maintenant vers le modeéle social de la suicidalité.

1.1.2. Le modele social

Durant la méme période marquée par le passage de la punition et de
I'interdiction de la suicidalité a sa médicalisation, le biopouvoir et la
biopolitique® ont contribué a I'évolution et au déploiement d’'une large
gamme d'outils, comme la démographie et la statistique, qu’utilisaient
les premier-ieres sociologues pour élaborer un nouveau discours sur
la suicidalité: le modele social (Wray, Colen et Pescosolido 2011).
Ce dernier a joué un role important pour former les politiques et les

82



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

pratiques entourant la suicidalité qui influencent encore nos perspectives
préventionnistes actuelles. Cependant, en accord avec mes observations
précédentes sur la porosité des frontieres entre les modéles, on pourrait
se demander si, en fait, les modeles médical et social sont fondamen-
talement différents. Les épistémologies soutenant les deux modéles,
ancrées dans des visions positivistes et postpositivistes, tout comme
les méthodologies qui leur sont sous-jacentes, centrées sur 'analyse
statistique, soulévent certaines questions sur leurs discours supposément
rivaux sur la suicidalité. Lémergence de ce deuxieme modéle de suici-
dalité doit aussi étre contextualisée au sein de son ere sociale, culturelle,
politique, épistémologique, médicale, légale et religieuse plus large, oti le
travail des premier-iéres sociologues combinait souvent les explications
médicales/psychologiques avec des théorisations sociales de la suicidalité.
Par exemple, dans son livre de 1928, Suicide, Ruth Shonle Cavan, I'une
des principales figures de Iécole de Chicago en sociologie, questionne
le role des facteurs sociaux en ce qui a trait au suicide, tels que le climat,
la géographie, la religion ou le statut civil, tout en s’appuyant fortement
sur des concepts psychopathologiques comme la «désorganisation
personnelle» et les « psychoses ». D’autres sociologues, comme Andrew
F. Henry et James F. Short dans leur livre de 1954, Suicide and Homicide,
tentent d’établir des corrélations entre la dépression économique et les
taux de suicide, tout en continuant de déployer des cadres théoriques
médicaux/psychologiques courants, comme le «modele frustration-
agression». Ils croient que les caractéristiques psychologiques comme
le sentiment de culpabilité, ou méme des types spécifiques de réponses
physiologiques au stress et a la frustration peuvent déclencher des
agressions, menant soit a ’homicide, soit au suicide. Aujourd’hui, des
chercheureuses en sociologie ou en psychologie proposent une concep-
tualisation similaire de la suicidalité comme comportement agressif (par
exemple : McCloskey et Ammerman 2018).

Méme certaines figures canoniques de la sociologie, qui théo-
risent la suicidalité depuis un point de vue social, comme le sociologue
francais Emile Durkheim?' (1951), ne s’abstiennent pas complétement de
mobiliser des explications individuelles, pathologiques et psychologiques
de la suicidalité, tout en insistant davantage sur les pathologies sociales
qui meénent aux idéations et aux tentatives de suicide (BayatRizi 2008).
Au lieu de situer le « probléeme » de la suicidalité uniquement ou princi-
palement dans l'individu, le modéle social identifie la société et son
(mal)fonctionnement comme les coupables. Le modéle social vise a
identifier les motifs, les récurrences et les tendances entre la suicidalité
et les facteurs sociaux, comme les crises économiques, les guerres,
les valeurs sociales, les relations familiales, les identités marginalisées

83



Défaire le suicidisme

ou les représentations culturelles pour comprendre et prévenir la
suicidalité. Comme l'expliquent Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015),
le modéle social de la suicidalité a représenté historiquement une
menace sérieuse pour le modele médical, défiant I'idée que la suicidalité
résulte d’'une maladie (mentale). Toutefois, dans leurs épistémologies
critiques et leurs analyses généalogiques de la discipline sociologique,
Taylor (2014), Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015) et Marsh (2016)
suggerent que, méme si le modele social est en quéte d’autorité
scientifique, la plupart des lois, reglements, politiques, campagnes
de prévention et méme le domaine de la suicidologie en tant que tel
ont été dominés par le modele médical, écartant les contributions
du modéle social. Les travaux de Durkheim continuent d’influencer
l'étude de la suicidalité malgré la prédominance du modele médical
et les critiques de la théorie sociale du suicide chez Durkheim. Un
exemple de ces critiques est le travail du sociologue existentiel
Jack D. Douglas (1967), qui explique que comprendre la suicidalité
a travers des analyses statistiques et des approches structurelles-
fonctionnelles est limité (voire presque inutile) si cette approche n’est
pas accompagnée d’'une compréhension plus profonde de la signification
sociale contextualisée de la suicidalité chez chaque individu.
Plusieurs chercheureuses qui critiquent Durkheim aujourd’hui
ont néanmoins adopté certaines de ses notions et hypothéses pour
théoriser la suicidalité (Wray, Colen et Pescosolido 2011). Par exemple,
dans leur livre publié en 2015, Suicide: A Modern Obsession, Derek Beattie
et Patrick Devitt soutiennent que la position économique, le statut
marital et les représentations culturelles influencent les taux de suicide.
Utilisant des théories couramment mobilisées en sociologie comme
la théorie de l'apprentissage social, ces auteurs croient en l'existence
des suicides par imitation, ou les suicides complétés encourageraient
d’autres suicides?. Par conséquent, ils défendent des solutions sociales
en vue de l’éradication de ce phénomeéne, comme interdire aux médias
de couvrir les suicides. Malgré 'adhésion de Beattie et Devitt au modele
social, 'influence et 'héritage du modele médical dans leur réflexion sont
évidents, par exemple a travers I'idée que, d’'une certaine maniére, le sujet
suicidaire est irrationnel, «fou» ou «aliéné » et ne dispose pas de la capa-
cité d’évaluer adéquatement son geste fatal. Beattie et Devitt (2015, 101)
écrivent: «Si ces cing victimes [du suicide] avaient su que leur mort
provoquerait un tel désastre chez les gens qui les entourent, en auraient-
elles décidé autrement? [...] Mais notre question est injuste a certains
égards. Beaucoup de personnes suicidaires sont inaptes a la pensée
rationnelle nécessaire pour évaluer les effets que leur suicide pourrait
avoir chez les autres.» On peut trouver des perspectives sociologiques

84



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

similaires, présentant le suicide comme un acte irrationnel tout en
soulignant les déterminants sociaux de la santé en lien avec la suicidalité,
dans le livre publié en 2020 par le sociologue Jason Manning, Suicide: The
Social Causes of Self-Destruction. Ancré dans la «sociologie pure», le titre
du livre évoque le suicide comme une forme de violence tournée contre
soi-méme. Manning (2020, 3) blime également les personnes suicidaires
pour le mal qu'elles causent aux autres par leur «autodestruction»:
«Le suicide détruit les relations, altére les réputations et peut mener au
deuil, ala culpabilité, au blame, a la pitié, a la thérapie, a la vengeance et
a plus de suicides. » Ce ne sont pas toutes les explications sociologiques
du suicide qui reproduisent ces formes renouvelées de pathologisation
et de moralisation, mais les chercheureuses que je mentionne plus haut,
allant des premiers travaux de sociologie comme ceux de Cavan, Henry
et Short aux travaux contemporains comme ceux de Beattie, Devitt et
Manning, montrent les prémisses résiduelles héritées du modéle médical
de la suicidalité, tout comme les formes de moralisation des gestes suici-
daires imprégnant le modele social. Ces prémisses montrent aussi que
les frontiéres entre les modeéles présentés dans ce chapitre sont floues.

Qui plus est, le modéle social de la suicidalité partage des
similarités avec le modeéle de santé publique (parfois appelé le modele
biopsychosocial) et le modele de justice sociale de la suicidalité. En fait,
le modéle social et le modéle de justice sociale partagent tellement de
postulats, de présuppositions et d’affinités qu'on les confond souvent,
comme d’'autres et moi-méme l'avons fait par le passé. Dans mes travaux
antérieurs, suivant plusieurs chercheureuses, je parlais de ces deux
modeéles indistinctement. Ce n'est qu'apres avoir lu Suicide and Social
Justice, publié en 2020 par Mark E. Button et Ian Marsh, que jai pris
conscience des différences entre les deux modeles. Bien que les modéles
social et de justice sociale interprétent la suicidalité sur la base de
facteurs sociaux et de forces sociales, le premier hérite ses prémisses de
l'accent sur lobjectivité, les données quantitatives et les généralisations
sociologiques (a quelques exceptions pres) dans la tradition positiviste
scientifique, alors que le second offre des explications contextualisées de
la suicidalité en insistant sur la recherche qualitative et en proposant des
analyses critiques de la suicidalité et de sa relation avec les communautés
marginalisées. Comme l'expliquent Button et Marsh (2020a, 2), le modele
social de la suicidalité dérive d'une perspective sociologique traditionnelle
et insiste sur les «déterminants sociaux de la santé», écartant souvent
les analyses et actions politiques que met en avant le modele de justice
sociale. Button (2020, 89) montre comment la position d'objectivité et de
neutralité positiviste souvent adoptée par les sociologues qui adhérent
au modéle social méne a une réponse dépolitisée a la suicidalité:

85



Défaire le suicidisme

Les sociologues (suivant encore Durkheim apres toutes
ces années) ont certainement raison de pointer les forces
sociales qui minent le bien-étre des humains, mais
jusqua ce qu'on relie ces forces sociales aux structures
et aux agents politiques qui en portent partiellement la
responsabilité, et jusqu’a ce que les citoyen-nes et les diri-
geant-es ferment la porte a 'aveuglement et la mauvaise
foi délibérée qui ont cours a propos de la relation entre
les régimes politiques et la distribution de la vulnérabi-
lité au suicide, le suicide demeurera une crise de santé
publique a laquelle le niveau adéquat d’analyse et de réac-
tion politiques continuera de manquer.

Il serait cependant injuste de présenter le modele social comme homo-
géne et de le réduire a une forme «objective» d’étude de la suicidalité
adoptant un point de vue sociologique traditionnel. En effet, certain-es
chercheureuses contemporain-es relient I'économie et I'épidémiologie
avec la justice sociale d'une fagon impressionnante. Par exemple, dans
leur livre Deaths of Despair and the Future of Capitalism, publié en 2020,
les économistes universitaires Anne Case et Angus Deaton montrent
comment les économies capitalistes meénent au désespoir et a la mort,
ainsi qua la suicidalité (lire aussi Wray, Poladko et Vaughan Allen 2011).
Cet ouvrage propose diverses politiques sociales et publiques pour contre-
balancer les effets déléteres du capitalisme sur les communautés margi-
nalisées. Dans leur livre de 2013, The Body Economic: Why Austerity Kills,
basé sur une variété d’études de cas historiques, les chercheurs en santé
publique David Stuckler et Sanjay Basu démontrent 'impact des compres-
sions budgétaires dans la santé et les programmes sociaux sur la santé
de la population, au point de tuer certaines personnes. Dans un article
que Stuckler et Basu avaient publié auparavant avec d’autres collégues
dans The Lancet (Stuckler et al. 2009), ils se penchaient spécifiquement
sur les taux de mortalité, y compris les taux de suicide, en relation avec
les crises économiques et les mesures d’austérité. Ils concluaient que leur
démonstration des conséquences majeures de 'économie sur la santé des
personnes pourrait avec un impact profond sur les politiques sociales:
«L’analyse suggere également que les gouvernements pourraient étre
en mesure de protéger leurs populations, particuliérement en financant
des mesures de maintien a 'emploi, aidant les personnes licenciées a
surmonter les effets négatifs du chémage [...]» (322). En outre, pour
brouiller encore davantage la frontiere entre le modéle social présenté
ici et le modele de justice sociale que j'introduis plus loin, plusieurs
sinon la plupart des chercheureuses dans le champ de la suicidologie

86



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

critique qui adherent a la justice sociale comme cadre théorique ont
qualifié ou qualifient toujours leur approche de «sociale », par opposition
a«médicale», comme je le faisais dans le passé. En ce sens, dépeindre le
modele social de la suicidalité comme une approche apolitique ne serait
pas seulement imprécis, mais injuste. Il est donc important de garder a
lesprit qu’il n'existe aucun modéle purement «social» de la suicidalité
et que la description que je fournis ici ne présume pas que les quatre
modeéles sont mutuellement exclusifs.

1.1.3. Le modéle de santé publique

Entre les deux modeles médical et social (supposément) opposés, une
troisiéme approche importante a émergé lors des derniéres trente années:
le modéle de santé publique (Wray, Colen et Pescosolido 2011), aussi
connu comme le modéle biopsychosocial de la suicidalité (Webb 2011).
Ce modeéle, ancré dans les approches épidémiologiques de santé publique
et favorisant la recherche basée sur les données probantes et les données
statistiques, est mobilisé en lien avec plusieurs « problémes» de santé
publique, incluant l'usage de drogues, de tabac et d'alcool, la violence
conjugale et sexuelle, et la maltraitance des enfants. Ce modéle fait
le pont entre des approches plus individualistes (quon peut appeler
proximales) et des approches sociales (qu'on peut appeler distales)
pour promouvoir la santé de la population. Multi- et interdisciplinaire
par nature, le modele de santé publique vise a identifier les facteurs de
risque sous-jacents a certains problemes sociaux et de santé ainsi qu’a
travailler sur plusieurs fronts — par exemple, au niveau individuel ou
socioculturel — pour empécher la dissémination de ces problemes au sein
de la population. Adopté par beaucoup de personnes qui travaillent dans
le milieu de la santé, ce modele informe les stratégies et les lignes direc-
trices internationales de prévention du suicide (Beattie et Devitt 2015;
OMS 2014a; Stefan 2016). Par exemple, 'Organisation mondiale de la
Santé (OMS 2014b) affirme que «la recherche a, par exemple, mis en
exergue 'importance de l'interdépendance entre les facteurs biolo-
giques, psychologiques, sociaux, environnementaux et culturels dans
le déterminisme des comportements suicidaires» (8), appelant a une
«stratégie multisectorielle globale de prévention du suicide » (9). LOMS
identifie quatre piliers de ce modele de santé publique: pratiquer de
la «surveillance», «identifier les facteurs de risque et de protection»,
«développer et évaluer des interventions» et la «mise en ceuvre» des
solutions identifiées pour maximiser la santé (13).

Ce troisiéme modele est une approche intégrée qui tente de
mobiliser les forces et les contributions des modéles médical et social®.

87



Défaire le suicidisme

Le modéle de santé publique essaie de réconcilier les divers facteurs
explicatifs de la suicidalité provenant du modéle médical (le role de
la génétique, des prédispositions, de la neurobiologie, de la maladie
mentale, etc.) aussi bien que du modeéle social, comme les facteurs
situationnels et environnementaux ainsi que les facteurs sociaux
(par exemple les crises économiques ou la couverture médiatique des
suicides). Le modéle de santé publique appelle a une panoplie de straté-
gies de prévention du suicide, allant des interventions directes avec les
personnes suicidaires a la proposition de directives pour la couverture
médiatique au sujet de la suicidalité. Dans son document intitulé Action
de santé publique pour la prévention du suicide: Un cadre de travail, TOMS
(2014a) déclare que le suicide est «un important probléme social et
de santé publique » (4) et propose plusieurs stratégies de prévention,
y compris une «formation de sentinelles [gatekeeper training]» pour
de multiples professionnelles —comme les acteurices de la santé, de
lenseignement, du travail social ou les guides spirituelles —visant a
identifier les populations considérées comme «a risque» (16). Un certain
nombre de chercheureuses et de praticien-nes adhérant au modele
de justice sociale que je présente dans la prochaine section, comme
Rebecca S. Morse et ses collegues (2020), adoptent cette approche de
surveillance [gatekeeping] en proposant de mobiliser ce qu’iels appellent
des «paraprofessionelles» ou des personnes non professionnelles, pour
«reconnaitre les premiers signes du suicide, savoir comment offrir de
l'espoir a une personne en crise et comment chercher de l'aide pour
possiblement sauver la vie d’'une autre personne» (163). Le modéle de
santé publique propose aussi, comme le notent Matt Wray, Cynthia Colen
et Bernice Pescosolido (2011, 511) ainsi que Susan Stefan (2016, 419),
de limiter l'acces a des moyens létaux de compléter un suicide, comme
l'acces aux ponts, aux armes a feu, aux pesticides et aux poisons. Vu son
approche universalisante et la diversité de ses stratégies de prévention,
le modeéle de santé publique a attiré beaucoup d’attention ces derniéres
dix années et est souvent célébré comme une réussite (par exemple:
Berardis et al. 2018 ; Stefan 2016).

Méme si le modéle de santé publique semble en théorie repré-
senter le meilleur des deux mondes en réconciliant les perspectives
médicale et sociale, dans sa pratique ce modele n'est pas sans défaut.
Son existence révéle les tensions entre diverses approches aussi bien que
les relations de pouvoir ayant cours entre différent-es protagonistes et
disciplines interagissant sous le parapluie de la santé publique. Button
et Marsh (2020, 3) concluent que, malgré les perspectives plus larges
avancées dans un modele de santé publique, «le suicide continue détre
conceptualisé comme étant d’abord une question de santé mentale

88



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

individuelle». Des chercheureuses ont judicieusement indiqué les
nombreuses limites de ce modéle, comme l'accent qu’il met sur la surveil-
lance ainsi que ses effets dépolitisants, individualisants et biologisants
(par exemple : Button 2016, 2020 ; Marsh 2020b ; White et Stoneman 2012).
Par exemple, China Mills (2015, 2018) adopte une perspective de suici-
dologie critique pour avancer de maniére convaincante que ce modele
reste basé sur une «approche psychocentrée» qui tend a sous-estimer
I'importance des facteurs systémiques, comme l'austérité politique
et économique, tout en exagérant la pathologie individuelle. Comme
le montre Fitzpatrick (2014, 2022), il faut aussi situer ce modele dans
le contexte néolibéral plus large qui a formé la conceptualisation de la
suicidalité et les solutions inventées pour répondre a ce qui est considéré
comme une urgence de santé publique. Tout comme les gens doivent
gérer, optimiser et préserver leur santé (Day 2021 ; Pitts-Taylor 2016),
Fitzpatrick (2022, 119) note que, dans le contexte néolibéral actuel, le
risque du suicide devient la responsabilité des individus, qui doivent
faire tout en leur pouvoir pour aller mieux:

L'accent mis sur les pensées, les humeurs, les émotions et
les comportements individuels comme indicateurs pour
mesurer et connaitre le risque suicidaire devient ainsi la
solution vers laquelle se dirigent les interventions thérapeu-
tiques et de santé publique. Cela se reflete par une insistance
accrue sur les obligations sociales et les responsabilités indi-
viduelles dans l'atténuation du risque suicidaire a travers des
programmes éducatifs ciblant éducation en santé mentale,
larecherche d’aide, la gestion du stress, la résilience, la réso-
lution de problemes et la capacité d’adaptation.

Dans le méme esprit, des chercheureuses comme Lani East, Kate
P. Dorozenko et Robyn Martin (2019, 6) affirment que les discours de
santé publique sur le suicide sont moralement chargés et jettent souvent
le blame sur les victimes, pointant leurs problémes individuels et leur
manque de «capacité dadaptation». En somme, comme nous pouvons le
voir grace a ces critiques du modele de santé publique, si cette approche
brouille toujours les frontiéres entre les différents modéles de la suicidalité
et pourrait, en théorie, contribuer substantiellement a une conceptua-
lisation de la suicidalité depuis un point de vue nuancé et complexe, les
suicidologues critiques estiment que cette promesse n'est pas remplie.
Il semble qu'une cooptation du modéle de santé publique par le modele
médical soit a l'eeuvre — d'oti le développement d’autres modéles, comme
le modele de justice sociale présenté dans la prochaine section.

89



Défaire le suicidisme

1.1.4. Le modéle de justice sociale

Avant de présenter ce modele, je dois émettre quelques mises en garde.
Tout d’abord, comme pour les modéles précédents, celui-ci est loin d'étre
homogéne. Alors que certaines personnes qui adhérent au modeéle de
justice sociale conceptualisent la suicidalité comme un «probléme »
qui doit étre réglé, d’autres ont critiqué cette vision pathologique de
la suicidalité et ont proposé des visions et discours innovants et non
stigmatisants sur les stratégies de prévention. Néanmoins, a 'heure
actuelle, aucune de ces personnes n'a encore proposé une acceptation
claire du suicide comme un droit positif et 1égitime. Leurs recherches
demeurent toutefois une grande source d’inspiration pour mes
réflexions. Ensuite, je reste hésitant vis-a-vis d'une partie des critiques
que j'adresse envers le modéle de justice sociale, car dans la derniere
année (alors que jécris ce livre, en 2020-2021), certaines personnes qui
adherent a ce modéle ont commencé a questionner de maniére plus
aiguisée, comme je l'ai fait dans mon travail récent, des discours qui sont
pourtant tenus pour acquis au sein méme de la suicidologie critique. Par
exemple, Jennifer White (2020b, 77) écrit: « Pour que les études critiques
du suicide conservent leur tranchant critique et créatif, il nous faut aller
plusloin que les critiques (maintenant familiéres) du psychocentrisme,
du positivisme et du scientisme pour mobiliser et amplifier d’autres
voix, visions du monde et ressources interprétatives, afin de poursuivre
une plus grande justice épistémique dans ‘étude du suicide et dans la
réponse quon lui apporte. » Katrina Jaworski (2020, 590) appelle a «une
nouvelle fondation pour la suicidologie critique » afin de critiquer la
maniére dont les sujets suicidaires sont réduits au silence et d’honorer
lagentivité de leurs décisions*. Comme je le fais dans certains de mes
travaux antérieurs, d’autres chercheureuses dans ce domaine ont aussi
commencé a critiquer le tort causé par les stratégies de prévention
actuelles et ce que jappelle I'injonction a la vie imposée aux sujets suici-
daires (Broer 2020; East, Dorozenko et Martin 2019; Fitzpatrick 2020;
Fitzpatrick et al. 2021 ; Krebs 2022 ; Tack 2019). En somme, le modele de
justice sociale et le champ plus général de la suicidologie critique sont
des entités qui croissent rapidement et qui semblent étre de plus en plus
intéressées a poser un regard critique sur leurs propres pratiques. Mes
critiques du modéle de justice sociale de la suicidalité ne ciblent donc pas
ces chercheureuses et leurs nouvelles perspectives sur la suicidalité, mais
plutét les travaux qui continuent de présenter la suicidalité seulement
comme un «probleme » a régler. En effet, beaucoup d’autres chercheu-
reuses qui adoptent ce modeéle voient toujours la suicidalité comme le

920



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

résultat d'une violence systémique et la présentent donc d'une maniére
entierement négative, comme un probleme social qui doit étre éradiqué.

Jaimerais commencer cette section en brossant un portrait du
champ de la suicidologie critique, puisqu’elle est intimement liée au
modeéle de justice sociale de la suicidalité. Désigné récemment sous le
nom d’études critiques du suicide®, et plus anciennement sous celui de
suicidologie réflexive critique (Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015)
ou de postsuicidologie (Marsh 2015), le domaine de la suicidologie
critique est parfois assimilé a ou pergu comme un mouvement social
(Tatz et Tatz 2019, 174). S’il n'est pas mon intention dentrer dans des
débats sociologiques sur ce qui devrait étre considéré (ou non) comme
un mouvement social, je suis d’accord que la suicidologie critique,
comme domaine de savoir construit par des chercheureuses engagé-es
politiquement et travaillant pour la justice sociale pour les groupes
marginalisés, peut étre considérée comme un champ d’études et comme
un mouvement social. Méme si des perspectives critiques du modele
médical de la suicidalité ont émergé ces dernieres décennies, avancant
des explications et solutions sociales et promouvant la justice sociale®,
ce nest que depuis 2010 que la suicidologie critique s’est constituée
en champ disciplinaire, en réaction a ce qu'on considere comme la
suicidologie plus «traditionnelle », « dominante » (Marsh 2015; White et
al. 2016a) ou «conventionnelle » (Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015).
A partir de 2010, des chercheureuses ont commencé a publier des
articles précurseurs de I'émergence du champ lui-méme?. A époque,
ces activistes/chercheureuses appelaient a une approche sociale du
suicide plutdt qua une approche basée sur la justice sociale en soi,
méme si ces travaux précurseurs reposaient clairement sur un modéle
de justice sociale. A ma connaissance, Jaworski (2014, 153) est la premiére
autrice a avoir utilisé l'expression suicidologie critique. Depuis 2015, la
suicidologie critique a émergé comme un champ de connaissances
distinct et reconnu, avec des travaux importants la distinguant de la
suicidologie traditionnelle®*. Contrairement a cette derniere, disent
Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015, 319), une «suicidologie réflexive
critique » offre une conceptualisation plus complexe de la suicidalité
et questionne les prémisses méthodologiques, théoriques et épisté-
mologiques de la suicidologie. En plus de «brasser» la suicidologie
traditionnelle (Marsh 2015, 8 ; White 2015b, 1) et d'en interroger de facon
critique les prémisses méthodologiques, théoriques et épistémologiques,
le champ de la suicidologie critique présente six caractéristiques prin-
cipales, que je détaille ci-dessous®.

Premierement, en rupture avec la position positiviste de la suici-
dologie dominante, la suicidologie critique propose des perspectives,

91



Défaire le suicidisme

approches, méthodologies et cadres conceptuels créatifs et diversifiés.
Deuxiemement, cette diversité inhérente situe la suicidologie critique
comme un champ de connaissances interdisciplinaire concentré sur
la recherche qualitative, par contraste avec les approches discipli-
naires quantitatives basées sur des données probantes qui ont dominé
la suicidologie conventionnelle (médecine, psychiatrie et psychologie).
Troisiemement, contrairement au prisme souvent anhistorique et décon-
textualisé qu'utilise la suicidologie conventionnelle pour interpréter
la suicidalité, la suicidologie critique propose des interprétations de
la suicidalité qui insistent sur I'historicité, la complexité et la contex-
tualité. Quatriemement, par opposition a 'approche individualiste et
psychocentrée de la suicidalité, la suicidologie critique se focalise sur
les facteurs sociaux, culturels et politiques collectifs, structurels et systé-
miques qui influencent la suicidalité. Cinquiemement, contrairement
a la suicidologie dominante, qui prétend étre une science objective qui
n'est pas biaisée par les relations de pouvoir, la suicidologie critique
est politiquement engagée et reconnait les relations de pouvoir qui
influencent le savoir, la science et les champs d’études. Sixiemement,
par opposition a la suicidologie traditionnelle, qui valorise I'expertise
de certains types de chercheureuses et praticien-nes (comme celle des
médecins, psychiatres et psychologues), la suicidologie critique invite
d’autres personnes dans la conversation et reconnait une multiplicité de
perspectives et de types de savoir.

A ces six caractéristiques principales, j'ajouterais que plusieurs
chercheureuses dans ce champ associent, implicitement ou explici-
tement, la suicidologie critique avec «les perspectives politiques et orien-
tées vers la justice sociale » (White et al. 2016b, 2). Pour Button (2016, 275),
I'un des objectifs de la suicidologie critique, ou de «I'approche politique
du suicide®», s’articule en une revendication de responsabilité de la part
des institutions, des responsables politiques et de la société, dans Toptique
de promouvoir la justice sociale pour les groupes marginalisés. Décrivant
le modele de justice sociale dans Suicide and Social Justice, Button et
Marsh (2020a) soulignent aussi que la suicidalité est liée aux pathologies
sociales comme le colonialisme, le racisme, la pauvreté, I'hétérosexisme
et le validisme, créant ce que Button (2020, 87) appelle des «régimes
suicidaires». De plus, le modeéle de justice sociale, en conceptualisant
la suicidalité comme le résultat de facteurs systémiques diminuant la
qualité de vie, appelle a des remedes systémiques et engagés, comme
des transformations sociales, culturelles, politiques, économiques et
légales®. En effet, dans une perspective de justice sociale concevant la
suicidalité comme découlant de facteurs systémiques oppressifs, les
activistes/chercheureuses appellent a des changements sociopolitiques

92



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

concus comme un moyen déradiquer les pratiques violentes dont on croit
quelles causent la suicidalité. En somme, les personnes qui adherent au
modeéle de justice sociale croient que la suicidalité a des racines sociales
et politiques et souhaitent une solution systémique.

Le modeéle de justice sociale propose une «historicisation et une
politisation » (Taylor 2014, 20) de la suicidalité en soulignant les normes
et structures qui poussent les membres de groupes marginalisés a vouloir
mourir. Des adeptes de ce modele soutiennent que cest la haine qui tue les
personnes suicidaires (Dorais et Lajeunesse 2004 ; Reynolds 2016) et que
les systemes oppressifs sont la cause de ces morts (Chrisjohn, McKay et
Smith 2014). Par exemple, dans son analyse des suicides au Royaume-Uni,
Mills (2018, 317) affirme que les mesures d’austérité provoquent une mort
lente et finissent par tuer: «Pour le dire autrement, les gens se tuent
parce que l'austérité les tue. Les suicides par 'austérité peuvent étre vus
comme le résultat ultime de l'intériorisation de la logique eugéniste du
marché qui sous-tend les réformes d’assistance sociale entrainées par
laustérité. De telles morts rendent visibles les morts lentes que l'austérité
rend endémiques.» Des chercheureuses comme China Mills et Vikki
Reynolds estiment aussi que le terme suicide est en lui-méme trompeur
et dissimule les meurtres et les homicides ciblés de groupes marginalisés
a l'aide d’explications individualisées et psychologiques. Bee Scherer
(2020, 146) acquiesce:

Je maintiens que nous devrions considérer abandonner le
terme «suicide» entierement. [...] Dans une perspective
de justice sociale, la plupart des «suicides», c’est-a-dire
les morts autoaccomplies, ne peuvent pas étre appelés
«meurtres de soi», c’est-a-dire des «suicides» : I'illusion
de la portée de l'agentivité individuelle que charrie ce
terme chargé ne sert qu’a absoudre le systeme qui crée
les injustices sociales. Les morts autoaccomplies qui sont
induites ou renforcées par les injustices sociales ne sont
pas vraiment des suicides; ces morts autoaccomplies
sont, en fait, des meurtres autoaccomplis différés.

Méme si je suis d’accord qu’il faut politiser la suicidalité et examiner les
facteurs qui I'influencent dans les communautés marginalisées (vu que
je m'identifie comme un homme trans, bisexuel et handicapé/détraqué,
je suis sensible a ces analyses politiques), je crois que plusieurs personnes
qui défendent le modele de justice sociale perpétuent néanmoins une
pathologisation similaire a celle qu'on trouve dans les autres modeéles
examinés jusqua maintenant, méme si, dans ce cas, la pathologie se

93



Défaire le suicidisme

situe dans les spheéres sociales et politiques. En outre, I'une des consé-
quences de cet accent mis sur I'oppression sociopolitique est que les
recommandations se basent largement sur «la résistance a la haine, la
pratique de la solidarité et la transformation de la société pour quelle
soit inclusive [des groupes marginalisés]» (Reynolds 2016, 184), laissant
souvent les individus suicidaires dépourvus de ressources pour affronter
leurs idéations suicidaires®. Des chercheureuses comme Button qui
adherent au modele de justice sociale admettent méme que les solutions
sociales et politiques «ne seront pas pertinentes au niveau individuel
dans tous les cas» (Button 2020, 98).

En somme, malgré de nombreux avantages, le modele de justice
sociale de la suicidalité n'est pas sans failles. Comme les modeles médical,
social et de santé publique, le modéle de justice sociale produit ses
propres formes de violence, de stigmatisation et dexclusion suicidistes
en ignorant les réalités de certains individus. Cependant, contrairement
aux failles et aux limites des autres modéles, celles du modéle de justice
sociale demeurent sous-théorisées. Je voudrais demander: qu'est-ce qui
est/qui est absent-es du modele de justice sociale de la suicidalité ? Que
pouvons-nous apprendre de ces absences? Comment le renouvellement
des interprétations de la suicidalité orientées sur la justice sociale peut-il
aider les activistes/chercheureuses antioppression a éviter de reproduire
des formes doppression, y compris vis-a-vis des personnes suicidaires ?
La prochaine section souligne les écueils de ces différents modeéles de
la suicidalité, particulierement ceux du modeéle de justice sociale, qui
n'ont toujours pas été explorés depuis une perspective interne de justice
sociale.

1.2. Les fantomes dans
les modeéles de la suicidalitée

Méme s’ils ont été élaborés avec de bonnes intentions et le souhait d'aider
les personnes suicidaires, les modeles de la suicidalité présentés jusqu’a
maintenant reproduisent la violence suicidiste a leur insu, et ce, tant sur
le plan individuel que collectif. Cette section explore les «fantdmes* » qui
hantent ces modeéles — c’est-a-dire les limites qui sont paradoxalement
omniprésentes mais invisibles. Méme s’il est problématique de critiquer
quatre modeles distincts en méme temps, je soutiens qu’ils produisent
des effets similaires sur les sujets suicidaires. Comme je le démontre
dans la prochaine section, les quatre modeles considerent la suicidalité
comme un probleme social sérieux ou une pathologie individuelle devant
étre éliminée, et approuvent les stratégies de prévention qui font souvent

94



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

plus de mal que de bien aux personnes suicidaires. La seule exception
selon laquelle le suicide sera considéré par les personnes défendant
ces modéles comme une option légitime se trouve chez les personnes
handicapées, malades ou souffrantes (et parfois agées et détraquées).
Dans ces circonstances, le suicide est reformulé comme une aide a
mourir, mais continue d’exclure les personnes suicidaires, comme je
lexplique au chapitre 4. En plus de ces limites, deux effets secondaires
supplémentaires de ces conceptualisations de la suicidalité émergent:
la silenciation des personnes suicidaires, alors que d’autres s’arrogent
le droit de parler en leur nom, et la promotion implicite de discours et
de normes qui dictent la maniere dont on devrait réagir a la suicidalité,
créant des injonctions normatives. Je soutiens que ces modeles perpé-
tuent une injonction a la vie et a la futurité qui ajoute un fardeau sur les
épaules des personnes suicidaires.

1.2.1. Suicide = Probléme:
la suicidalité comme pathologie médicale,
sociale ou sociopolitique

Malgré des différences radicales, tous les modeles de la suicidalité
mentionnés précédemment condamnent le suicide a divers degrés et
appuient les campagnes de prévention qui soutiennent que le suicide
n'est jamais une bonne option pour les personnes suicidaires. Comme
jel'ai mentionné dans mes travaux précédents (Baril 2017, 2018, 2020c),
l'idée que le suicide doit étre empéché est rarement remise en question.
Seule une poignée de chercheureuses ont commencé a questionner la
logique cherchant a sauver des vies a tout prix®. Par exemple, Jennifer
White et Jonathan Morris (2019, 10) posent la question: «Les conver-
sations sur le suicide dans des contextes communautaires ou liés a la
santé mentale pourraient-elles inviter a plus despoir et a de nouvelles
possibilités de vie, plutot que de reproduire des conversations éculées
et stériles motivées par I'impératif de prévention visant a sauver des
vies a tout prix ? » De tels discours alternatifs, s’ils émergent dans le
modeéle de justice sociale, demeurent encore en marge. En outre, aucun
de ces modeles n'interroge le désir de vivre. Les groupes, organisations,
fondations et initiatives de santé publique travaillant a la prévention
du suicide ne remettent pas en question 'idée que le suicide ne
devrait jamais étre une option —a quelques exceptions pres, comme le
programme DISCHARGED (Rhodanthe, Wishart et Martin 2019) ou Trans
Lifeline (2020), qui condamnent les stratégies de prévention coercitives,
mais n'envisagent toujours pas le suicide comme une option légitime,
comme je le démontre dans le chapitre 2. En somme, dans tous ces

95



Défaire le suicidisme

modeéles, la suicidalité doit avoir une cause et une solution. La pulsion,
le désir et le besoin de mourir doivent étre circonscrits et résolus.

Le postulat selon lequel la suicidalité est un probléme et rien
d’autre qu’un probléme se reflete dans le vocabulaire négatif utilisé pour
aborder la suicidalité. Dans ses travaux sur la suicidalité, utilisant une
approche basée sur la justice sociale bien avant quelle soit nommée
comme telle, la chercheuse Simone Fullagar se penche sur la maniere
dont les suicides sont pergcus comme une forme de perte et de gaspillage
dans les sociétés capitalistes et néolibérales cherchant a maximiser le
profit et la productivité. Fullagar (2003, 292) montre aussi comment ce
contexte nourrit la moralisation et I'usage d'un vocabulaire péjoratif:
«Le suicide comme gaspillage est sous-entendu dans tout le vocabulaire
moral sur la vie et la mort—tristement tragique, incompréhensible,
impardonnable, pathologique, anormal, instable, irresponsable, égoiste,
moralement condamnable.» Ce contexte néolibéral, ou les morts par
suicide sont considérées comme un «gaspillage », perpétue également ce
que jappelle une «injonction a la vie », abordée plus loin dans ce chapitre.

Siun nombre croissant de chercheureuses appellent a délaisser le
vocabulaire du péché et du crime en lien avec la suicidalité, y compris des
expressions comme « commettre un suicide », la suicidalité est toujours
discutée dans des termes stigmatisants et négatifs, méme lorsqu'on
cherche ala déstigmatiser. Dans une perspective plus clinique, Domenico
De Berardis, Giovanni Martinotti, et Massimo Di Giannantonio (2018, 2)
affirment que:

Le suicide reste une plaie pour la population a risque
et 'un des événements les plus disgracieux pour un
étre humain. De plus, il implique beaucoup de douleur,
souvent partagée par la parenté et les personnes qui sont
proches des personnes sujettes au suicide. De surcroit,
il a été largement démontré que la perte d'un sujet a
cause du suicide peut représenter I'un des événements
les plus pénibles pour les personnes qui travaillent dans
le domaine de la santé mentale, provoquant plusieurs
conséquences négatives [...].

La suicidalité est présentée comme un probléme non seulement pour
les personnes suicidaires elles-mémes, mais aussi pour leurs proches
et pour les personnes qui travaillent avec elles comme professionnelles
de la santé. Comme je 'ai mentionné dans l'introduction, une logique de
blame envers les victimes est manifeste: les personnes non suicidaires
sont vues, dans une perspective suicidiste, comme celles qui souffrent

96



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

de —et sont affectées par—la suicidalité (Hecht 2013). Beattie et Devitt
(2015) discutent de 'impact de la suicidalité sur la famille et les personnes
qui travaillent dans le domaine de la santé, du trauma causé par le suicide
chez les personnes laissées derriere et de la colere que ces individus
peuvent ressentir. Adoptant une position critique et historique sur la
suicidalité, Tatz et Tatz (2019, 3) affirment que «le suicide crée énor-
mément d’angoisse et de colére, voire d’hystérie, quand on le compare
aux homicides et aux autres causes violentes de déces».

Sans reprendre le terme sexiste d’hystérie pour caractériser
les réactions a la suicidalité, je m’accorde avec Tatz et Tatz quant a
lexistence de fortes réponses affectives a la suicidalité ainsi que d'un
discours blamant les victimes, méme dans le modéle de justice sociale
de la suicidalité. Par exemple, malgré leur souhait de théoriser la
suicidalité d'une maniere non pathologisante et non stigmatisante,
plusieurs chercheureuses ayant publié dans l'ouvrage collectif Critical
Suicidology (White et al. 2016a) affirment que le suicide cause des
dommages collatéraux et du tort aux autres. Des chercheureuses utilisent
des termes comme survivant-es pour désigner la famille et les proches
des personnes suicidaires, présentant la suicidalité comme une chose
impensable et violente. Dans les mouvements sociaux/champs d'études
antioppression, nous faisons habituellement référence aux «survi-
vant-es» de violence sexuelle, de mauvais traitements parentaux, de
guerres, de génocides, de traitements psychiatriques forcés, et ainsi de
suite. Les gens qui «survivent» ont survécu a une expérience violente qui
n'aurait jamais di avoir lieu. J'estime que nous devons aller plus loin dans
notre réflexion sur le vocabulaire a utiliser pour décrire la suicidalité et
adopter un point de vue critique sur certaines expressions qui engendrent
la perception que les personnes suicidaires font du mal a leur famille,
a leurs proches, a leurs ami-es, aux professionnelles de la santé et a
la société en général. Jeter le blame sur les victimes ne s’est pas avéré
une bonne stratégie pour aider quelque groupe que ce soit a traverser
des expériences difficiles. Méme si la suicidalité n’est pas officiellement
punie ou criminalisée a I'heure actuelle, des formes de moralisation sont
toujours actives quand il s’agit de conceptualiser la suicidalité.

Des représentations de personnes ayant «survécu» au suicide
d’'une personne aimée jusquaux personnes qui défendent le modéle
médical et qui parlent de I'<horreur» des gestes suicidaires (Joiner 2005),
en passant par les chercheureuses qui théorisent le suicide comme un
«meurtre de soi» et une forme de «massacre » sociopolitique, le suicide
est souvent dépeint comme un geste négatif et violent, réduisant au
silence toute autre interprétation®. Les stratégies alternatives qui vont
au-dela de la prévention restent relativement absentes des discussions.

97



Défaire le suicidisme

Par conséquent, non seulement les quatre modeéles échouent-ils a recon-
naitre l'oppression suicidiste subie par les personnes suicidaires, mais
ils la perpétuent également a travers ce que jappelle le script suicidiste
préventionniste. Par exemple, Button (2020, 99) approuve les mesures
de prévention coercitives: «Plus généralement, les Etats qui prennent
la prévention du suicide au sérieux politiquement mettront en place
des mesures influencant la maniere dont ils agissent sur les personnes:
matériellement/économiquement; coercitivement a travers des lois et
reglements; et discursivement a travers des normes et la perpétuation de
scripts sociaux partagés.» L'un des effets les plus pervers de ces modeéles et
de leurs objectifs préventifs est 1a silenciation des personnes suicidaires.
Je soutiens dans la prochaine section que la voix des personnes suicidaires
est généralement absente de ces modeles et que cette absence empéche
la solidarité avec elles. Le suicidisme est comme le fantdme des théori-
sations de la suicidalité et des stratégies de prévention —omniprésent
et généralisé, mais jamais completement visible, nommé ou reconnu.

1.2.2. Silence = Mort: « Exprimez-vous... Non, ne le faites pas...»
Le script suicidiste préventionniste

Un logo célebre dans les cercles lesbiens, gays, bisexuels et queers (LBGQ)
présente un triangle rose sur un fond noir avec le slogan «Silence = Mort».
11 était utilisé dans les années 1980 par des groupes activistes comme
I'AIDS Coalition To Unleash Power (ACT UP) pour dénoncer le silence
entourant I'épidémie du VIH/sida et I'inaction du gouvernement menant
a plus de morts chaque semaine®” (Fung et McCaskell 2012). D’une facon
similaire, nous entendons souvent parler d'une épidémie de suicides.
Avec 800000 suicides accomplis chaque année dans le monde, et beau-
coup plus d’idéations et de tentatives de suicide (OMS 2014b), les discours
publics insistent sur le fait que le phénomene touche presque tout le
monde. Dans un contraste frappant avec l'indifférence des premiéres
années quant a la crise du VIH/sida, nous parlons constamment de la
suicidalité — mais pas d'une maniére qui invite les personnes suicidaires a
«briser le silence ». Le slogan «Silence = Mort» peut donc étre resignifié
et redéployé pour la suicidalité dans une perspective queercrip. En effet,
malgré les milliards de dollars investis dans les campagnes de préven-
tion encourageant les personnes suicidaires a prendre la parole pour
chercher de l'aide, ces personnes restent silencieuses et les stratégies
de prévention ne semblent pas efficaces®.

L'inefficacité des campagnes de prévention du suicide se traduit
par le fait que la plupart des personnes suicidaires en Amérique du Nord
ne prennent pas la parole pour demander de l'aide (Bryan 2022 ; Lytle et

98



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

al. 2018). Le chercheur en suicidologie David Webb (2011, 5) discute
ouvertement de sa propre expérience suicidaire dans le passé, expliquant
pourquoi tant de personnes suicidaires restent dans l'ombre avant leur
tentative de suicide:

Dans l'environnement actuel [....], parler de ses sentiments
suicidaires engendre le risque tres réel de se retrouver
jugé-e, enfermé-e et médicamenté-e. Les personnes suici-
daires le savent et [...] feront de leur mieux pour que cela
ne leur arrive pas. Nous dissimulons nos émotions aux
autres, allons dans 'ombre. Et le cercle fatal du silence,
du tabou et des préjugés se consolide. [...] Il y a une faille
fondamentale au ceceur de la pensée contemporaine sur
le suicide, qui est I'échec a comprendre la suicidalité telle
quelle est vécue par les personnes qui en font l'expérience
[souligné dans l'original].

Lenvironnement suicidiste qui nourrit les tabous, la stigmatisation,
l'incarcération et méme la criminalisation —notamment des peines de
prison pour navoir pas dissuadé une personne de mettre fin a ses jours ou
pour l'avoir aidée a le faire* —réduit les personnes suicidaires au silence.
Les personnes suicidaires qui souhaitent mourir ne peuvent pas parler
car ce serait risqué*. Comme l'observe Szasz (1999, 54-55), les campagnes
de prévention du suicide ne sont pas seulement inefficaces, elles sont
aussi contreproductives car elles empéchent les personnes suicidaires de
parler «a cause des menaces et des terreurs de l'incarcération psychiatrique»
(souligné dans l'original). Divers témoignages, a 'instar de ceux de Borges
ou de Paperny que je cite en début de chapitre, illustrent 'insécurité que
ressentent les personnes suicidaires lorsquelles parlent de leurs idéa-
tions suicidaires, rendant les stratégies de prévention inutiles. Comme
nous le rappelle Webb (2011, 59), la construction d'espaces plus siirs est
la clé pour permettre des conversations et des témoignages plus ouverts:
«Pour raconter nos histoires, avec tout notre étre pleinement présent,
nous avons besoin d’'un espace silr. [...] Je ne peux pas étre entiérement
présent lorsque le plus grand enjeu que jai a l'esprit a ce moment, soit
mes idées suicidaires, est nié, rejeté ou évité » (souligné dans loriginal).
Stefan (2016, 107-108), qui a mené des entretiens avec plusieurs sujets
suicidaires, conclut que ces derniers ne révéleront pas leurs désirs a qui
que ce soit quand ils sont déterminés a atteindre leur but:

[Les expériences] de la plupart des personnes que j’ai
interviewées et une jurisprudence abondante révelent

29



Défaire le suicidisme

que celles qui se tuent planifient souvent leur suicide
soigneusement et cachent leurs plans avec grand succés
aux personnes qui les connaissent le mieux, y compris
leurs ami-es et leur famille. Les personnes que jai inter-
viewées étaient unanimes en disant que plus elles étaient
déterminées a se tuer, plus elles cachaient leurs inten-
tions a leur entourage.

Les statistiques confirment cette réalité: les personnes suicidaires se
cachent pour mettre fin a leur vie*. Les témoignages de personnes
suicidaires confirment aussi cette réalité (Krebs 2022). Par exemple,
Cortez Wright (2018), qui s'auto-identifie comme fern queer non-binaire
Noire et grosse, montre a quel point les personnes suicidaires apprennent
rapidement comment mentir et «se la fermer» a propos de leurs idéations
suicidaires pour éviter des conséquences négatives, particulierement
lorsquelles appartiennent a des communautés marginalisées:

Jai appelé une ligne d’écoute en prévention du suicide,
sans réaliser tout a fait a quel point la « prévention du
suicide» ressemble parfois aux véhicules d’'urgence ou
aux séjours obligatoires a 'hépital alors que tout ce que
nous voulons, tout ce dont nous avons besoin, est de
parler. Apres avoir fait des promesses — fausses pour la
plupart—au sujet de ma sécurité personnelle, j’ai mis
fin a l'appel et j’ai appris a me la fermer sur mon désir
de mourir.

Cette dissimulation est particuliérement forte pour les personnes qui
vivent, comme Wright, a I'intersection de plusieurs oppressions, vu
que les effets imbriqués du suicidisme, du racisme, de 'hétérosexisme,
du cisgenrisme, du validisme et ainsi de suite ont des conséquences
énormes sur leur vie. Comme l'affirme LeMaster (2022, 2): «J’ai été
suicidaire la plus grande partie de ma vie [...]. Depuis ma jeunesse, jai
appris a masquer ma suicidalité et a rediriger ces “mauvais sentiments”
vers les choses quapprécient les “enfants normaux” [...]. En tant que
femme trans suicidaire multiraciale asiatique/blanche, la prescription
a étre/devenir une personne “normale” (lire: a incarner les pieges du
validisme cishétérosexiste blanc) a simplement intensifié mon désir
de disparaitre.» Les projets de recherche visant a développer des
programmes innovateurs pour soutenir les personnes suicidaires, comme
DISCHARGED en Australie —lequel offre un soutien par les pairs pour les
personnes trans et garantit un espace stir pour discuter de la suicidalité

100



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

sans craindre des interventions cliniques forcées —, soutiennent aussi
de telles déclarations (Rhodanthe, Wishart et Martin 2019).

Les personnes suicidaires ne parlent pas car elles redoutent les
conséquences négatives de leur prise de parole dans un environnement
suicidiste. Des recherches empiriques montrent en effet que, comme
les personnes que l'on considere «folles» et «détraquées», elles sont
hospitalisées/incarcérées et médicamentées contre leur gré, sont exclues
de programmes d’assurance, ne sont pas embauchées pour de nouveaux
emplois ou sont renvoyées de leurs postes actuels, sont expulsées des
campus universitaires, se font révoquer leurs droits parentaux, sont
vues comme incapables d’'un jugement éclairé et d'un consentement
a des soins de santé et sont sujettes a d’autres traitements injustes*.
Afin de créer des espaces plus siirs ou les personnes suicidaires peuvent
sexprimer, une des premieres étapes et parmi les plus importantes est de
reconnaitre l'oppression systémique qu'elles vivent et les microagressions
qu'elles subissent. Sans cette reconnaissance, la possibilité de l'espace
plus siir désiré est tout a fait discutable. Tout comme des espaces pour
les personnes handicapées ou l'on nierait l'existence du validisme ne
sauraient étre considérés comme siirs, ceux ignorant le suicidisme et
ses diverses ramifications, comme son injonction a la vie et a la futurité,
ne sont pas des espaces invitant les personnes suicidaires a discuter
ouvertement de leurs expériences. Méme si des chercheureuses ont
suggéré quadopter un esprit ouvert pour permettre aux sujets suicidaires
de parler librement pourrait constituer une méthode de prévention
efficace®, le fait qu'une telle approche ait pour but ultime de prévenir
autant de suicides que possible envoie paradoxalement le message que
le suicide est toujours un mauvais choix. En somme, le script suicidiste
préventionniste est a l'ceuvre dans les différents modeéles de la suicidalité,
y compris 'approche basée sur la justice sociale. Comme le soutiennent
Lisa M. Wexler et Joseph P. Gone (2016, 65) dans Critical Suicidology:
«Le besoin et le désir d'une prévention plus efficace du suicide sont
incontestés. Lenjeu est d’'identifier la meilleure maniére de les prati-
quer.» C'est précisément cette vérité «incontestée» de la nécessité de
la prévention que je questionne dans ce livre, argumentant que le script
suicidiste préventionniste repose sur des postulats qui n'ont toujours pas
été examinés et qui sont percus comme des vérités forcant les sujets
suicidaires a s'enfermer dans le silence.

En effet, les personnes suicidaires sont encouragées a partager
leurs émotions et leurs idéations suicidaires, mais sont découragées
de poursuivre toute réflexion qui pourrait légitimer le suicide comme
une option valable. Autrement dit, la détresse, la suicidalité et les idéa-
tions suicidaires peuvent étre explorées, mais le suicide lui-méme comme

101



Défaire le suicidisme

acte demeure tabou. Par conséquent, les personnes suicidaires doivent
vivre et mourir dans le secret. Qui plus est, toutes les explications que
pourraient donner les personnes suicidaires pour justifier leur désir
de mourir sont dites irrationnelles ou illégitimes et sont présentées
comme des désirs devant étre éradiqués par des remedes médicaux,
psychologiques ou sociopolitiques. Comme le soutient le journaliste
Graeme Bayliss (2016), les personnes suicidaires comme lui sont dans
une situation doublement perdante lorsqu'’il est question de leur auto-
détermination et de leur compétence* a prendre des décisions: «Je ne
veux pas vivre, mais le fait méme que je ne veuille pas vivre signifie
qu’il est impossible que je consente & mourir. » Cette silenciation est
d’autant plus paradoxale quand on la relie aux discours contemporains
sur la suicidalité et les campagnes de prévention du suicide, comme
«Parlez, cherchez de l'aide », «Parlons-en» ou «Qu'on en parle», qui
invitent les personnes suicidaires a partager leurs pensées. Pour le dire
autrement, les campagnes de prévention du suicide envoient un message
paradoxal aux personnes suicidaires sous forme de «Exprimez-vous...
Non, ne le faites pas», les encourageant a parler de leurs sentiments
suicidaires, mais a ne pas exprimer d’idées contraires au script suicidiste
préventionniste. Avec cet enjeu a l'esprit, je demande: que se passe-t-il
quand on questionne les conceptualisations dominantes de la suicidalité
pour les considérer d’'un autre angle? Quelles nouvelles interventions
deviennent possibles ? Quels types d’espaces plus slirs peuvent étre créés?
Quelles voix doivent étre écoutées pour créer ces espaces plus slrs?

1.2.3. Perspectives fantomatiques:
les voix (absentes) des personnes suicidaires

Inspiré par la célebre question de la théoricienne Gayatri Chakravorty
Spivak (1988), «les subalternes peuvent-elles parler? », je demande:
«le sujet suicidaire peut-il parler*?» La réponse est non, ou pas vraiment.
Tout comme Spivak démontre que les subalternes ont non seulement
moins de possibilités de parler dans un monde colonialiste, mais sont
aussi rarement entendues, considérées comme manquant de crédibilité,
jaffirme que les personnes suicidaires font l'expérience, dans un monde
suicidiste, de diverses formes de silenciation. Quand elles osent parler,
elles sont rarement entendues et elles sont délégitimées ou subissent
des conséquences suicidistes. Les voix des personnes suicidaires
sont souvent absentes des discussions sur la suicidalité, car elles sont
réduites au silence par une pléthore de mécanismes inhérents au script
suicidiste préventionniste. Leurs perspectives fantomatiques/absentes
résultent d'une violence suicidiste systémique aussi bien que de formes

102



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

d’(auto)silenciation induites par cette oppression. En plus d'imposer le
silence aux personnes suicidaires, d’autres formes d'oppression liées
sont produites par les quatre modeles de la suicidalité, contribuant a
l'absence des voix des personnes suicidaires dans les discours sur la
suicidalité: (1) leffacement des personnes suicidaires; (2) la délégi-
timation de leur voix; et (3) la prise de parole a la place ou au nom des
personnes suicidaires.

Premierement, les personnes suicidaires sont souvent simple-
ment effacées ou oubliées dans les publications qui devraient les
inclure. Je pense ici a certains champs d’études qui sont au cceeur de
ce livre, comme les études critiques du handicap et les études Mad.
Si des chercheureuses dans ces domaines ont abondamment participé
aux débats entourant le suicide assisté, le theme du suicide demeure
peu théorisé, comme jen discute plus longuement dans le chapitre 3.
Deuxiémement, la suicidologie traditionnelle, a travers sa position
positiviste et sa tendance a ne reconnaitre que l'expertise des spécialistes
et des scientifiques, invalide la crédibilité des personnes suicidaires,
ne serait-ce quen omettant de les inclure dans les centaines de milliers
de publications sur la suicidalité*. Comme l'illustre Webb (2011, 24),
«alors que jétudiais [...] la discipline qu'on appelle la “suicidologie”, ce
qui m’'a d’abord frappé était 'absence quasi complete de la personne
suicidaire elle-méme. [...] Nous n'entendions jamais directement les
personnes suicidaires dans leurs propres mots. La voix a la premiere
personne des gens qui ont effectivement vécu des sentiments suicidaires
n'était apparemment pas a l'ordre du jour de la suicidologie. » Certain-es
chercheureuses en suicidologie croient que les personnes suicidaires ne
peuvent pas étre reconnues comme des expertes de leur réalité, car elles
en ont une «vision déformée* ». D’autres, qui sauto-identifient comme
faisant partie du tournant critique en suicidologie, affirment que, méme
si les témoignages a la premiére personne sur le suicide peuvent étre
intéressants et pertinents, ils ne peuvent pas étre considérés comme
la vérité ou comme étant plus importants que toute autre explication
de la suicidalité. C’est le cas de Jason Bantjes et Leslie Swartz (2019, 7),
qui écrivent:

Premierement, la perception et l'attribution sont des
processus imparfaits, la mémoire est dynamique et impar-
faite, et les gens ignorent parfois les forces sociales et
intrapsychiques qui déterminent leurs actions. Par consé-
quent, toute narration d'un comportement suicidaire non
fatal est, au mieux, un témoignage partial, et il y a des
limites aux vérités qui peuvent étre inférées de ces récits.

103



Défaire le suicidisme

[...] 11 faut étre prudent-es avec ce que nous prétendons
savoir sur la base de récits ou de ce qu’ils nous enseignent.

Je moppose sincérement au rejet rapide des perspectives et des voix des
personnes suicidaires dans les théorisations de leurs réalités. Une telle
attitude serait considérée offensante si des propos similaires étaient tenus
alégard des femmes et de 'impertinence de leurs témoignages a propos
des enjeux qu'elles vivent. Dariusz Galasinski (2017, 174), qui analyse des
lettres de suicide dans une perspective de suicidologie critique, affirme
que, parfois, les lettres peuvent étre « trompeuses, manipulatrices ou tout
du moins stratégiques [...] [et] étre la derniere chance de marquer un
point, de se venger, d’assurer ses propres arrieres». Galasinski a raison
d’indiquer que les lettres de suicide, comme tous les textes, ne sont pas
nécessairement transparentes et peuvent étre porteuses d’'intentions
«cachées» (175). S'il faut se garder de considérer de tels messages comme
de simples vérités, il est tout aussi important de ne pas invalider ce
que disent les personnes suicidaires dans leurs derniers efforts pour
communiquer leur réalité. Nous ne devrions pas ignorer leurs messages
en les filtrant a travers une grille d’'interprétation suicidiste. Autrement
dit, méme si nous ne pouvons pas tenir pour acquis que de tels messages
disent toute la « vérité », il faut se garder d’'y imposer notre propre vision.

Troisiemement, une forme doppression plus subtile qui
contribue a l'absence relative des voix des personnes suicidaires dans
les discussions sur la suicidalité consiste a parler a la place ou au nom des
personnes suicidaires. Linda Martin Alcoff aborde I'importance de ques-
tionner les manieres dont on parle pour les autres et les circonstances
dans lesquelles on le fait. Sans réduire les débats sur ces sujets a une
politique identitaire, et sans tenter de contrdler qui devrait étre autorisé-e
a parler au nom des autres ou non, Alcoff (1991, 24) propose «quatre
ensembles de pratiques de questionnement» pour guider des pratiques
éthiques et respectueuses lorsqu’on parle a la place ou au nom de groupes
marginalisés. Mon commentaire concerne moins qui devrait pouvoir
parler de suicidalité que comment les chercheureuses parlent parfois de
la suicidalité a la place ou au nom des personnes suicidaires. Il est fasci-
nant que, méme dans des champs caractérisés par la pensée critique et
l'engagement a adopter des attitudes antioppression, des spécialistes de
toutes sortes (universitaires, professionnelles de la santé, activistes, etc.)
se sentent souvent autorisé-es a parler au nom des personnes suicidaires,
méme en ayant peu ou pas de dialogue avec les personnes concernées.
Par exemple, la plupart des contributions aux deux principaux ouvrages
collectifs mettant 'accent sur le modele de justice sociale, Suicide and
Social Justice et Critical Suicidology, sont écrites par des personnes qui ne

104



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

s'identifient pas publiquement comme suicidaires, malgré le but avoué des
éditeurices d’inclure des « perspectives a la premiére personne » (Button
et Marsh 2020, 10) et «des contributions [...] de personnes ayant une
expérience vécue de la suicidalité» (White et al. 2016b, 9). Dans
Critical Suicidology, seules deux contributions dans la section «Insider
Perspectives » incluent les voix a la premiére personne d’anciennes
personnes suicidaires, sur un total de treize chapitres dans le volume.
Non seulement la majorité des contributions a cet ouvrage collectif
sont fournies par des personnes « extérieures », mais donner la priorité
aux ex-personnes suicidaires plutot quaux personnes actuellement
suicidaires est un choix épistémologique qui influence les réflexions
présentées dans le livre*s. Méme si certaines des personnes ayant dirigé
cet ouvrage se montrent sensibles dans leur propre travail a 'importance
d’écouter les personnes directement concernées par la suicidalité,
louvrage en tant que tel n’'inclut pas les voix de personnes qui s’identifient
comme suicidaires. Pour utiliser une analogie, si un ouvrage collectif sur
la santé des personnes trans incluait principalement des chercheureuses
qui s'identifient comme cisgenres, et si les perspectives internes étaient
écrites par des spécialistes du travail social qui ceuvrent aupres des
personnes trans, les parents de ces dernieres et des ex-personnes trans
(ou détrans), j'interrogerais l'effacement des voix des personnes trans. Cet
exemple n’illustre qu'une des limites de la suicidologie critique actuelle;
si beaucoup de chercheureuses veulent sincerement inviter davantage
de personnes dans la conversation, les relations de pouvoir entre les
personnes suicidaires et non suicidaires demeurent souvent intactes.

Pour augmenter le nombre de voix a la premiére personne
dans la suicidologie critique, certain-es chercheureuses ont commencé
a se pencher sur les lettres écrites en prévision de suicides ayant été
complétés®. Cette approche novatrice fournit des informations cruciales
sur la suicidalité depuis une perspective interne. Méme si japplaudis
ces initiatives, qui émergent souvent de perspectives historiques, il
me semble qu’il serait également bénéfique de préter une attention a
ces voix lorsque les personnes sont toujours vivantes®. Bref, dans les
quatre modeéles de la suicidalité, y compris celui de la justice sociale,
lobjectif préventionniste souleve la question «pourquoi le suicide ? »
pour répondre a la question «comment le prévenir?». La solution la
plus simple serait de remplacer 'approche centrée sur la prévention par
une approche basée sur 'accompagnement, et de poser aux personnes
suicidaires les questions suivantes: quels sont les plus importants
écueils et barrieres auxquels vous faites face ? Comment pouvons-nous
vous aider? Il est surprenant que peu de chercheureuses aient suivi la
tendance initiée par celleux qui étudient ces lettres de suicide pour situer

105



Défaire le suicidisme

les voix des principales personnes concernées au centre de ce champ
du savoir. Certain-es ont commencé a le faire, mais beaucoup de travail
reste a accomplir.

1.2.4. L'injonction a la vie et a la futurité:
la toile complexe du suicidisme et du sanisme

Ces trois limites des modeéles de la suicidalité — c’est-a-dire, (1) voir
la suicidalité comme un probleme a régler, (2) réduire au silence les
personnes suicidaires a travers un script suicidiste préventionniste
et (3) rendreleursvoix et perspectives invisibles ou non pertinentes dansles
discussions sur la suicidalité —sancrent dans deux systemes doppression
distincts mais interreliés: le suicidisme et le sanisme®. Le sanisme, aussi
appelé «mentalisme» (LeFrancois, Menzies et Reaume 2013; Lewis 2013),
est une forme de validisme mental dirigé contre les personnes vivant
avec un handicap cognitif, mental, psychologique et/ou émotionnel, ou
percues comme ayant une maladie ou un handicap mental, comme cest
souvent le cas des sujets suicidaires. Comme l'affirment des chercheu-
reuses des études Mad, les personnes détraquées sont souvent percues
comme trop irrationnelles ou incompétentes (Iégalement ou autrement)
pour prendre des décisions importantes; leurs enjeux de santé ou leur
handicap mental, réels ou pergus, sont utilisés pour miner la crédibilité
etlalégitimité de leur parole et des souhaits quelles expriment (Leblanc
et Kinsella 2016 ; Liegghio 2013). Dans les régimes validistes, sanistes et
cogniticistes, les notions de capacité mentale, d’aptitude a prendre des
décisions et d'autonomie sont biaisées par les criteres cognonormatifs et
les perceptions étroites de ce qui constitue un sujet autonome, rationnel
et capable (Baril et al. 2020). Seules les personnes catégorisées comme
mentalement, émotionnellement et cognitivement stables sont consi-
dérées comme suffisamment compétentes pour prendre des décisions
cruciales sur leur vie et sur leur mort.

Dans son analyse critique du suicide, Marsh (2010b, 221)
démontre que la folie/l'aliénation et le suicide ont été construits ensemble
au XIx¢ siecle:

Nous avons suggéré que les discours médicaux sur la folie
et le suicide ont émergé en relation les uns aux autres,
alors que le suicide s’est défini en référence a la folie et,
réciproquement, la folie en référence au suicide [...]. La
constitution du suicide a travers un discours sur la folie
a aussi eu leffet réciproque selon lequel les conceptions
de la folie en sont venues a étre partiellement définies

106



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

en référence a des vérités formulées médicalement sur
le suicide.

Si Marsh ne théorise pas le suicidisme et ne suggeére donc pas qu'une
analyse de la folie serait incompléte si elle ne tient pas compte de la
suicidalité, jestime, en me basant sur sa démonstration historique
méticuleuse, que le suicidisme et le sanisme sont imbriqués et ne peuvent
pas étre étudiés en vase clos. Par conséquent, analyser la folie, le sanisme
et les formes de violence que subissent les personnes détraquées sans
tenir compte en méme temps de la maniere dont les personnes suici-
daires sont percues et traitées et du role que joue le suicidisme dans la
constitution du sanisme laisse des lacunes dans notre compréhension de
la folie et du sanisme — d’ot I'importance de ne pas effacer les personnes
suicidaires, la suicidalité et le suicidisme dans les études du handicap/
Mad. Réciproquement, et peu importe le modele de suicidalité adopté,
la plupart des chercheureuses en suicidologie (critique) n'abordent que
tres brievement ou pas du tout les riches réflexions proposées par les
études du handicap/Mad. Autrement dit, si des formes de validisme et de
sanisme sont au coeur de l'expérience des personnes suicidaires, les outils
théoriques élaborés dans les études du handicap/Mad sont sous-utilisés
par les suicidologues (critiques). I'invite donc les suicidologues critiques
a se pencher plus sérieusement sur les études du handicap/Mad et les
activistes/chercheureuses en études du handicap/Mad a inclure la suici-
dalité et le suicidisme dans leurs programmes théoriques et politiques.

En effet, les personnes suicidaires affrontent des formes impor-
tantes de sanisme qui les condamnent a une vie/mort de silence, et ce,
pour deux raisons principales. Premierement, leur désir de mourir
est souvent percu comme irrationnel dans une perspective saniste
qui présuppose que les personnes suicidaires souffrent d'une maladie
mentale qui brouille leur jugement et annihile leur compétence a
intentionnellement choisir la mort®. Les personnes suicidaires sont
considérées comme «folles» et «aliénées» de préférer la mort a la vie.
Dans ce contexte, comme l'observe Joiner (2005, 19), étant donné que
le «suicide est irréversible [...], il faut tout faire pour l'éviter». Pour
Joiner et beaucoup d’autres, «tout» comprend des lois protégeant les
personnes vulnérables d’elles-mémes, permettant des hospitalisations
involontaires et des traitements médicaux forcés. Dans le contexte
canadien (comme dans beaucoup d’autres pays), la suicidalité est
exceptionnelle du fait que des adultes normalement considéré-es
comme légalement compétent-es se voient invariablement nier le droit
de refuser des traitements médicaux, un droit qui est habituellement
tenu pour acquis pour tous les individus légalement compétents (Bach

107



Défaire le suicidisme

et Kerzner 2010; Cavaghan 2017). Par exemple, les personnes en phase
terminale d'un cancer ou les personnes religieuses qui refusent des soins
qui pourraient leur sauver la vie, comme des transfusions sanguines,
ont le droit de refuser des traitements médicaux, méme si ce refus peut
mener a la mort. Mais les personnes suicidaires n'ont pas ce privilege,
et leur droit de refuser des traitements apres une tentative de suicide est
légalement révoqué car elles sont temporairement considérées comme
mentalement incompétentes vu leur suicidalité®. De plus, alors que les
activistes/chercheureuses antioppression sopposent habituellement aux
explications pathologiques et individualistes, iels les acceptent souvent
pour les individus suicidaires®. Deuxiemement, méme siles personnes
suicidaires ne sont pas toujours percues par les activistes/chercheureuses
antioppression comme «détraquées» ou «folles», leur agentivité est
néanmoins souvent invalidée et leur jugement est considéré comme
biaisé par les systemes oppressifs. Le résultat de cette délégitimation
est similaire: on les considére trop aliénées et mal positionnées pour
prendre des décisions sur leur vie et sur leur mort. En effet, le désir de
mourir est délégitimé car le suicide est vu comme une réponse illégi-
time a une souffrance sociale et politique. Le résultat est que beaucoup
d’activistes/chercheureuses antioppression, qui adoptent habituellement
des perspectives critiques, tendent a accepter sans question les lois,
reglements et stratégies de prévention qui cherchent a protéger les
personnes vulnérables d’elles-mémes. Les chapitres 2 et 3 démontrent
les manieres par lesquelles cette approche s’applique a plusieurs
activistes/chercheureuses queers, trans, du handicap et Mad.

De facon enchevétrée a leur expérience du sanisme, les
personnes suicidaires doivent aussi endurer le suicidisme, qui s'ancre
plus généralement dans le biopouvoir et son intérét a maximiser la vie
de la population (Foucault 1976, 1994, 1997, 2001, 2004a, 2004b). Comme
tous les systemes doppression, le suicidisme fonctionne simultanément
sur plusieurs plans (par exemple: social, culturel, politique, 1égal,
médical, religieux, économique, épistémique et normatif), a travers
une variété de structures et de mécanismes, notamment des normes
et injonctions morales, comme l«injonction a la vie et a la futurité»
que je théorise dans mes travaux antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020b,
2020c, 2022). L'injonction a la vie et a la futurité influence les spheres
sociale, politique, médicale et 1égale, et sous-tend les discours de la
suicidologie et de la suicidologie critique. Cette injonction se base sur
le présupposé que la vie devrait étre préservée, souvent presque a tout
prix, sauflorsque les sujets sont considérés comme improductifs ou irré-
cupérables d'un point de vue néolibéral, capitaliste, agiste, validiste ou
saniste —comme je le démontre dans le chapitre 4. Emily Krebs (2022, 38),

108



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

qui a utilisé le suicidisme comme cadre théorique pour étudier les récits
de 140 personnes suicidaires qui sont publiquement disponibles via le
projet d’art activiste appelé Live Through This (LTT), conclut que, «méme
si elles n'utilisent pas le terme suicidisme, presque toutes les personnes
narratrices décrivent ce type de violence et identifient leur opposition
a l'isolement et a la douleur qui en résultent comme leur motivation
pour raconter leurs histoires». Comme le démontre méticuleusement
Krebs, les personnes suicidaires affrontent le suicidisme dans toutes
les spheres de leur vie et dans leurs diverses interactions —avec la
famille, avec le systeme de santé, le systéme 1égal et les politiques
sociales en général. Krebs note que ces formes de suicidisme se fondent
sur 'impératif de rester en vie qui est imposé aux sujets suicidaires.

Je soutiens qu’il est important de théoriser I'injonction a la vie
et a la futurité imposée aux sujets suicidaires comme un mécanisme
faisant partie d'un systeme d’intelligibilité plus large, comme c’est
le cas avec l'injonction a la validité ou a la sanité qui fait de la validité
corpomentale [bodymind®] la seule option normale et désirable dans
nos sociétés. Quand il s’agit du suicide, malgré l'existence d’'un large
éventail de conceptualisations, presque toutes atteignent, de maniere
stupéfiante, la méme conclusion: ne le faites pas. Il est fructueux de
considérer cette conclusion comme influencée par I'injonction a la vie et
ala futurité qui est a l'ceuvre dans ce que j’ai d'abord appelé «la contrainte
alavitalité» [compulsory liveness] (Baril 2020c) dans un systéme suicidiste,
similaire a la contrainte a 'hétérosexualité dans le systeme hétérosexiste
(Butler 1990; Rich 1980) ou a la contrainte a la validité ou a la sanité dans
un systeme validiste et saniste (Kafer 2013; McRuer 2006). Je reformule
maintenant la notion de contrainte a la vitalité comme une contrainte a
la vie [compulsory aliveness], que je trouve plus claire. La contrainte a la vie
peut étre définie comme la composante normative de l'oppression suicidiste, et
cette dimension normative comprend des injonctions (ou impératifs) variées,
comme Uinjonction a la vie et a la futurité. Autrement dit, le suicidisme, dans
son aspect normatif, prend la forme d’une contrainte a la vie. En tant que
dispositif, la contrainte a la vie fonctionne par Uentremise d’un large éventail
d’outils et de mécanismes, comme des lois, réglements, attitudes, discours et
impératifs. Comme impératif social, culturel, médical, religieux et méme légal,
Uinjonction a la vie et a la futurité est simplement une maniére par laquelle
la contrainte a la vie régule la vie et la mort des individus et de la population
dans son ensemble. Je soutiens que la contrainte a la vie vise a imposer une
volonté de vivre et rend le désir/besoin de mort anormal, inconcevable
etinintelligible, sauf, parfois, pour les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou agées, pour qui le désir/besoin de mourir est considéré
comme normal et reconceptualisé comme aide médicale a mourir ou

109



Défaire le suicidisme

mort médicalement assistée (voir le chapitre 4). Comme systeme domi-
nant d’'intelligibilité au sein du régime suicidiste, la contrainte a la vie
masque sa propre historicité et ses mécanismes de fonctionnement,
lesquels donnent a la vie un caractere apparemment stable et naturel,
alors quelle découle en fait d'une énonciation performative sur le désir
de vivre qui est constamment itérée dans divers discours, y compris dans
les discours préventionnistes. Dans I'introduction de son ouvrage pionnier
sur la théorie crip, Robert McRuer dénonce l'interrogation constante des
personnes handicapées par les personnes valides au sujet de leur désir
supposé détre «normales». McRuer (2006, 9) écrit: «La culture qui pose de
telles questions assume a 'avance que nous sommes toustes d’accord: les
perspectives des personnes valides sont préférables et correspondent a ce
que nous cherchons collectivement. Un systeme de contrainte a la validité
exige continuellement des personnes handicapées qu'elles incarnent pour
les autres une réponse par l'affirmative a la question inavouable: “Ouli,
mais en fin de compte, ne préféreriez-vous pas étre plus comme moi*?” ».

La contrainte a la vie opere de la méme maniere: les personnes
non suicidaires se demandent constamment pourquoi les personnes
suicidaires sont suicidaires et ce qui pourrait étre changé (chez
elles ou dans la société) afin qu'elles se conforment aux normes non
suicidaires. Sous l'influence d’une injonction implicite a la vie et a la
futurité inhérente au dispositif de contrainte a la vie, nous demandons
constamment aux personnes suicidaires: «Mais en fin de compte, ne
préféreriez-vous pas étre plus comme moi, une personne qui veut vivre
une longue vie et apprécier de la vivre ? » Je crois que certaines, sinon la
plupart des personnes suicidaires pourraient répondre a cette question
par l'affirmative. Je soutiens que le désir de guérir la suicidalité n'est pas
nécessairement suicidiste, surtout s’il vient de la personne suicidaire,
mais il doit étre resitué dans le contexte plus large de la maniere dont
la suicidalité est presque toujours présentée comme une chose brisée
a réparer. Ainsi, méme si certaines personnes suicidaires veulent étre
«réparées», la posture présumant quelles répondraient toutes par
laffirmative ou, comme le dit McRuer, qui «assume a 'avance que nous
sommes toustes d’accord », est problématique. Il est simplement incom-
préhensible pour beaucoup de gens qu'une personne puisse répondre:
«Non merci, je ne veux pas guérir. Je ne veux pas étre réparée. Je ne
veux pas attendre qu'une révolution sociale éradique l'oppression qui
me fait souffrir... Je veux juste mourir maintenant. J’ai assez vécu. Je
ne me soucie pas que ma vie soit finie. C’est ce que je veux.» Comme
les personnes Sourdes, handicapées, détraquées et crips qui ont dit et
continuent de nous dire qu'elles ne veulent pas des «solutions idéales »
offertes par la société dominante (par exemple: les cures, les traitements

110



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

ou les implants cochléaires), mais plutdt que leurs voix, perspectives,
besoins et demandes soient respectées et soutenues (Clare 2009, 2017),
les personnes suicidaires ne devraient pas se faire imposer des solutions
précongues par des gens qui n'ont pas vécu leur réalité. De plus, comme
le note Alison Kafer (2013, 29), en nous «concentrant toujours sur un
meilleur avenir, nous détournons notre attention de I'ici et maintenant ».
En insistant sur la futurité prometteuse des personnes suicidaires, nous
effacons paradoxalement leur avenir tel que certaines d’entre elles
voudraient qu’il soit (c’est-a-dire terminé) et nous rejetons leurs voix,
préoccupations, perspectives et désirs de non-futurité. Suivant ce que
McRuer (2006, 10) dit du «trouble des capacités» [ability trouble], dans
lesprit du «trouble dans le genre» de Judith Butler (1990), jaffirme que
les voix et les demandes des personnes suicidaires font émerger dans
ce contexte un «trouble dans la vie» en démasquant la contrainte a la
vie imposée a tous les étres humains. Qui plus est, comme le soutient
McRuer (2006, 31) a propos des dimensions entrelacées des contraintes
a I'hétérosexualité et a la validité, jargumente que les contraintes a la
vie, a la validité et a la sanité sont profondément imbriquées.
Etendant les arguments de Sara Ahmed (2010) et Ann
Cvetkovich (2012) sur les effets déléteres de I'injonction au bonheur
sur les groupes marginalisés, je crois que nous devrions analyser les
impacts de I'injonction a la vie et a la futurité et de la contrainte a la vie
sur les personnes suicidaires, y compris celles qui vivent a l'intersection
d’oppressions multiples®. Leurs effets sont envahissants et généralisés,
comme le révélent les traitements forcés sur les personnes suicidaires.
Méme si les chercheureuses Mad n'ont pas abordé I'imposition de
traitements psychiatriques forcés spécifiquement sur les personnes
suicidaires (a l'exception de Burstow 1992), le long héritage de 'activisme
et de la recherche Mad dénoncant les traitements forcés des personnes
détraquées, incluant l'incarcération, les contraintes, ’hospitalisation
involontaire et les traitements chimiques (comme les médicaments) et
physiques (comme les électrochocs), nous a appris que ces traitements
sont, en réalité, vécus par beaucoup comme des formes de violence®.
Par exemple, I'usage de la contention mécanique est souvent accom-
pagné d’autres pratiques discutables qui menent les personnes a se
sentir bafouées [violated], un terme utilisé par celles qui ont participé
a une étude de Jean Daniel Jacob et ses collegues (2018). Ces pratiques
impliquent de les dévétir, parfois méme en coupant directement les
vétements avec des ciseaux pour les retirer du corps, de leur refuser
lacces aux toilettes et de les forcer a utiliser un bassin hygiénique ou un
cathéter. Dans les environnements psychiatriques, beaucoup de femmes
sont retenues de force et dévétues par le personnel, se font injecter



Défaire le suicidisme

des médicaments contre leur gré et se sentent violées, humiliées et
(re)traumatisées (Burstow 1992 ; Jacob et al. 2018).

La contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité sont
étroitement liées au pouvoir disciplinaire, une forme de pouvoir exercé
au niveau individuel sur le corps du sujet, et au biopouvoir, un dispositif
de pouvoir qui vise a protéger et a maximiser la vie de la population dans
son ensemble® (Foucault 1997, 2001, 2004a, 2004b). Dans I'ére néolibérale
actuelle, la contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité ne
servent pas seulement a rendre les corps des sujets suicidaires dociles
(Cest-a-dire les empécher de s'engager dans des gestes suicidaires, des
atteintes auto-infligées ou des comportements a risque) ou a préserver
et maximiser la vie d'une population, mais aussi a maintenir en vie des
sujets potentiellement productifs pour le bénéfice d'une nation®. En
ce sens, comme je le montre dans les chapitres 2, 3 et 4, la contrainte
a la vie et ses diverses injonctions font partie d'un éventail de techno-
logies plus large représentant ce que jappelle des « somatechnologies
de vie», enchevétrées dans le corps vivant (Baril 2017). Je soutiens que la
contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité nous entrainent,
en conjonction avec le suicidisme et le sanisme, dans une approche irres-
ponsable et insensible de la suicidalité. Nous poussons les personnes
a compléter leur suicide sans avoir eu l'occasion dexprimer/explorer
leurs idées suicidaires avec les autres par crainte de conséquences
négatives. Nous réécrivons les vies et les morts des sujets suicidaires
en comprenant la suicidalité et les lettres de suicide a travers nos scripts
dominants, et nous parlons a leur place dans nos discussions, politiques
et réglementations publiques.

1.3. Les conceptualisations
alternatives de la suicidalitée

1.3.1. Les perspectives philosophiques sur le suicide

Comme il a été abordé précédemment, le présupposé selon lequel le
suicide n'est qu'un probleme a prévenir doit étre situé dans son contexte
historique, géographique, social et culturel plus large. Des conceptions
alternatives de la suicidalité ont existé depuis des siécles (Battin 2015),
malgré la prédominance du script préventionniste. Par exemple,
Nelly Arcan (2004, 2008), une autrice et chroniqueuse canadienne
décédée a la suite d’'un suicide en 2009, adopte une position sur le
suicide qui differe de celles présentées jusqu'a maintenant. Arcan
envisage le suicide comme une liberté radicale, faisant écho a une



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

conception philosophique exprimée a travers I'histoire, notamment
par des philosophes comme Simon Critchley (2019), qui propose
une vision non moralisante du suicide comme liberté et comme
choix qui ne devrait pas étre condamné. L’histoire est remplie de
philosophes (Séneque, Nietzsche, Sartre, etc.) qui considéraient le
suicide comme une possibilité dans des circonstances spécifiques, ou
de courants philosophiques, comme le libertarianisme ou l'existen-
tialisme, pour qui le suicide est une liberté ou un droit (Cholbi 2011;
Marsh 2010b, 2016 ; Tierney 2006, 2010). Comme le soutient le philosophe
Michael Cholbi (2017, section 3.4), le droit au suicide est généralement
percu comme un droit de non-interférence plutét qu'un droit impliquant
activement des devoirs et des obligations chez les autres:

Le libertarianisme soutient généralement que le droit
au suicide est un droit de non-interférence, a savoir que
les autres sont moralement empéchés d’interférer avec
les comportements suicidaires. Certain-es avancent une
affirmation plus forte, selon laquelle le droit au suicide est
un droit de liberté, tel que les individus n'ont aucun devoir
de renoncer au suicide (c.-a-d. que le suicide n'enfreint
aucun devoir moral), ou encore un droit réclamé, selon
lequel d’autres individus peuvent étre moralement obligés
non seulement de ne pas interférer avec le comportement
suicidaire d’'une personne, mais d’assister cette derniére
dans ce comportement [souligné dans l'original].

Comme le note Cholbi, cette derniére définition du droit au suicide,
conceptualisée comme un «droit réclamé », est normalement (je dirais
méme toujours, selon les textes que jai consultés) formulée dans le
contexte des débats sur le suicide assisté dans les cas de handicap, de
maladie, de souffrance ou de vieillesse. Réclamer ce genre de droit au
suicide dans ces circonstances spécifiques n'est pas la méme chose que
de réclamer un droit au suicide pour les personnes suicidaires, comme
je le fais au chapitre 5, sur la base d’'une critique de l'atteinte suicidiste
aux droits des personnes suicidaires et d'une critique des fondements
validistes, sanistes et agistes des discours actuels sur le droit a mourir.

Michel Foucault est le philosophe qui se rapproche le plus d'une
défense d’'un droit réclamé au suicide dans les courts textes qu’il a écrits
sur le sujet: deux mémoires sur des personnes qui ont complété leur
suicide, un court article intitulé « Un plaisir si simple» et une entrevue
publiée dans la revue Sécurité sociale®. Selon Taylor (2014, 18), « Foucault
mentionne occasionnellement le suicide comme une forme de résistance

113



Défaire le suicidisme

au pouvoir, ou au moins comme une exigence minimale pour qu'une
relation de pouvoir existe. Le pouvoir implique nécessairement la possi-
bilité d’'une résistance, méme si le seul acte de résistance disponible est
le suicide. » Au-dela de la possibilité individuelle de résister aux relations
de pouvoir, Foucault croit aussi que le suicide pourrait étre collectivisé.
Taylor (2014, 19) écrit:

Foucault imagine également la création de lieux qui pour-
raient faciliter les suicides, mais il parle cette fois d’établis-
sements commerciaux [...] : il y aurait des commercant-es
qui personnaliseraient les suicides suivant les souhaits et
le «style» désiré des client-es, et il y aurait un processus
de sélection faisant en sorte «qu’il n'y ait plus que des
gens qui se tuent par une volonté réfléchie, tranquille,
libérée d’incertitude » (Foucault 2001, 778-779) qui soient
soutenus.

Dans une entrevue, Foucault (2001, 1186-1201) mentionne aussi que s'il
le pouvait, il créerait un institut ou les personnes suicidaires pourraient
se rendre pour quelques jours ou mois pour passer les derniers moments
de leur vie dans un environnement plaisant et mourir par suicide dans
de bonnes conditions au lieu de conditions atroces. Quand on lui a
demandé s’il faisait référence a un droit au suicide, Foucault a répondu
par laffirmative. Or, ce manque de développement nous empéche de
connaitre sa position avec certitude, et sa réclamation d’'un droit au
suicide demeure nébuleuse.

Un philosophe contemporain qui aborde la question du suicide
plus exhaustivement et qui a mis fin a sa propre vie en 1978 est Jean
Améry. Son livre Porter la main sur soi. Traité du suicide est un essai philo-
sophique sur ce qu’il appelle la mort volontaire, un terme qu’il utilise a
la place du suicide: «Je lui préfere I'expression mort volontaire, tout en
n’ignorant pas que dans certains cas, souvent méme, l'acte résulte d'un
état doppressante contrainte. Pourtant, méme prise dans I'étau de cette
contrainte, la mort volontaire est encore libre [...]» (Améry 1999, 15;
souligné dans l'original). Améry appelle a une dépathologisation de la
suicidalité et affirme que la mort volontaire est un choix individuel que
tout le monde devrait pouvoir faire. La maniere dont Améry examine la
mort volontaire depuis la perspective des personnes suicidaires elles-
mémes est particulierement intéressante. Il développe ce que jappelle
un point de vue épistémologique suicidaire ou le savoir sur la suicidalité
sélabore sur la base de l'autorité des personnes qui la vivent. Améry
affirme que la mort volontaire contredit ce qu’il appelle «la logique de

114



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

lavie»: «Celui qui recherche délibérément la mort échappe totalement
alalogique delavie. [...] Lalogique de la vie nous est prescrite ou, sil'on
veut, “programmée” dans toute réaction de la vie quotidienne. Et elle est
passée dans la langue de tous les jours. “Il faut bien vivre”, disent les gens
[...] Mais faut-il vraiment vivre ?» (1999, 26; souligné dans l'original). I1
vautla peine de mentionner quaucun-e des philosophes ou des postures
philosophiques que jai consulté-es dans mes dix années de formation
en philosophie, méme la défense libertarienne du droit a mourir par
le suicide, n’a théorisé le suicidisme. Ce qui s’en rapproche le plus est
la dénonciation de la «logique de la vie» décrite ici par Améry, mais sa
théorisation reste sur le plan individuel et personnel. Il est aussi impor-
tant de noter, comme le fait Cholbi (2011, 2017), qua 'exception de celle
des libertarien-nes, toutes les autres positions sur le suicide suggérent
d’intervenir, au moins minimalement, aupres des personnes suicidaires
pour empécher le suicide. Si certaines de ces positions proposent
des méthodes d’intervention non coercitives, comme encourager les
personnes suicidaires a changer d’avis, d’autres sont assez coercitives.

Mon objectif dans la discussion qui suit sur les conceptualisations
alternatives de la suicidalité n'est pas de présenter un portrait exhaustif
des activistes et chercheureuses qui les soutiennent, une tache allant
au-dela du cadre de ce chapitre, mais d’introduire des auteurices clés
présentant des visions alternatives du suicide, dont je critique ensuite
les positions®?. Comme je le démontre, malgré leurs idées radicales sur
la suicidalité et méme, dans certains cas, leur dénonciation des mauvais
traitements imposés aux personnes suicidaires, aucun-e n’a jusqua main-
tenant théorisé, comme je le fais, loppression subie par les personnes
suicidaires, et ce, a partir d’'une perspective antioppression, ou proposé
un droit positif au suicide assisté pour les personnes suicidaires (par
opposition a un droit négatif ou une liberté de se suicider). Néanmoins,
jaffirme que, si I'on reconnait que les personnes suicidaires sont
systématiquement maltraitées, nous devons aussi reconnaitre quelles
constituent un groupe marginalisé. Si cela est exact, leur accorder la
liberté d’agir comme elles le souhaitent sans les soutenir ne combat en
rien loppression quelles subissent.

1.3.2. Thomas Szasz
et la liberté radicale du suicide

Le psychiatre et philosophe libertarien Thomas Szasz (1999, 2008)
estime que les personnes suicidaires sont discriminées par la société,
la psychiatrie, la loi et I'Etat. Il affirme que le suicide constitue un acte
fondamental de la liberté individuelle, qui est bafouée par I'Etat et ses

115



Défaire le suicidisme

mesures de prévention du suicide: « Loption de se tuer est intrinséque
a la vie humaine [...]. Nous sommes nés involontairement. La religion,
la psychiatrie et I'Etat insistent pour que nous mourions de la méme
maniére. C’est ce qui fait de la mort volontaire la liberté ultime. Nous avons
tout autant le droit et la responsabilité de réguler comment nous mour-
rons que de réguler comment nous vivons» (Szasz 1999, 130; souligné
dans l'original). Connu pour ses critiques véhémentes de la psychiatrie,
Szasz espere extraire la suicidalité des mains des psychiatres et des méde-
cins, comme il ne croit pas que la suicidalité est une maladie mentale®.
Bien que Szasz élabore une these similaire a la mienne — précisément,
que le suicide peut étre une option—, il le fait depuis un point de vue
libertarien et néolibéral (capitaliste) avec lequel je suis profondément
en désaccord. Ainsi, méme si nous partons d'une méme these, nous
arrivons a des conclusions différentes, car mon approche antioppression
du suicide entreprend une critique des systémes dominants, comme le
néolibéralisme, le classisme, le validisme, le sanisme et I'Agisme. En
outre, tandis que Szasz soppose fortement a ce que le systeme médical
ou I'Etat offrent toute forme de soutien aux personnes suicidaires, je
suggere, a travers I'approche antioppression élaborée dans le chapitre 5,
que les souhaits des personnes suicidaires devraient étre soutenus par
le systéme médical et I'Etat.

Alors que le suicide n'est plus considéré comme un crime, Szasz
maintient que tout ce qui a trait a la suicidalité demeure criminalisé
et punissable sur la base de conceptions morales. Szasz (1999, 19-20)
aborde la distinction entre 1'égalité de jure et I'égalité de facto : tandis que
la premiere réfere a 'aspect 1égal de I'égalité, la seconde réfere a sa maté-
rialisation. Comme le démontrent Szasz et ce chapitre jusqu’a présent,
dans plusieurs pays, les personnes suicidaires jouissent d'une égalité
de jure, mais pas de facto. Szasz avance que la meilleure preuve de cette
iniquité est que, si le suicide était vraiment 1égal de facto, les stratégies
de prévention qui enfreignent des droits humains fondamentaux ne
seraient pas considérées comme des traitements: elles seraient illégales.
Szasz suggere que nous vivons «dans un Etat thérapeutique » (1999, 34)
ou la psychiatrie et ses agents ont trop de pouvoir.

Non seulement Szasz croit que la prévention du suicide est inef-
ficace, mais il estime qu’elle est contreproductive et qu’elle constitue
une forme de violence exercée contre les personnes suicidaires. Szasz
maintient que les individus devraient avoir la liberté de mettre fin a leur
vie sans interférence. Il s'oppose néanmoins fortement a toute inter-
vention médicale ou étatique qui fournirait une assistance au suicide,
car ces mesures constitueraient une interférence et donneraient trop
de pouvoir aux médecins, aux psychiatres et a I'Etat. En somme, Szasz

116



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

dénonce les traitements coercitifs imposés aux personnes suicidaires,
mais n‘approuve aucune forme de soutien pouvant les aider a accom-
plir leur but. Dans des termes philosophiques, cette posture illustre la
différence entre un droit positif et un droit négatif. Comme l'explique
Szasz (1999, 108):

Jentends par la [un droit négatif au suicide] que le
gouvernement doit étre obligé par la loi [...] de laisser
lee citoyen-ne, comme personne suicidaire, tranquille.
Brievement, la différence entre un droit positif et un droit
négatif est la suivante: un droit positif est une réclama-
tion envers autrui pour des biens ou des services; autre-
ment dit, c’est un euphémisme pour un droit qui nous est
dt [entitlement]. Vu que la notion d’'un droit au suicide (ou
d’un suicide médicalement assisté) implique une obli-
gation par les autres de remplir les devoirs mutuels qu’il
implique, je rejette la notion d’'un «droit au suicide ».
Toutefois, jestime que nous avons—et qu’il faut nous
accorder —un «droit naturel » d'étre laissé-es tranquilles
pour nous suicider. Une société vraiment humaine recon-
naitrait cette option comme un droit civique respectés
[souligné dans l'original].

Basé sur des conceptions libérales du choix, de la liberté et de I'auto-
nomie, Szasz appuie la division entre les sphéres publique et privée et
approuve le suicide seulement quand il s’agit d'une affaire «privée». Il
soppose donc fortement au suicide assisté, qui raménerait dans la sphere
publique une affaire privée qui devrait étre traitée individuellement
ou avec l'aide de la famille et des proches. Sa perspective sur le suicide
le situe aussi dans une logique de calcul capitaliste néolibérale, ou les
suicides qui n’affectent pas la productivité sociale sont permis et percus
comme des gestes ultimes de liberté, tandis que les suicides qui sont
potentiellement dommageables et coliteux pour la société devraient étre
condamnés et prévenus. Szasz (1999, 113) écrit:

La mort volontaire d’'une personne spécifique peut faire
sauver des colits, ne rien colter ou coliter beaucoup
(ala famille et la société). Quand le suicide fait sauver des
colits ou ne colite rien, il n’y a aucun prétexte de prudence
pour I'empécher ou le condamner. Quand il est coliteux, il
peut étre justifiable de condamner le suicide et d'utiliser

117



Défaire le suicidisme

la persuasion pour le prévenir, mais il est injustifiable
d'utiliser la coercition pour interférer avec lui.

Promoteur d’'un libre marché basé sur des conceptions néolibérales et
capitalistes, Szasz (1999, 2008) ne croit pas en un systeme universel de
santé. Il maintient que des soins de santé gratuits et universellement
accessibles sont néfastes aux patient-es et aux personnes suicidaires.
Un systéme médical fort, selon Szasz (1999), est celui ou les individus
paient pour leurs services. Mobilisant une comparaison avec l'avor-
tement, il estime que la meilleure maniere de servir les intéréts des
patient-es est de dissocier la médecine de ce qu’il considére comme des
choix individuels. Ainsi, tandis que Szasz propose I'une des premieres
réflexions critiques sur la violence que I'Etat et le systéme psychiatrique
font vivre aux personnes suicidaires, sa perspective libertarienne,
néolibérale et capitaliste sur le suicide n'offre qu'un faible appui pour
la théorisation de l'oppression des personnes suicidaires dans une
approche antioppression. En plus de ses perspectives libertariennes
et néolibérales problématiques, Szasz reproduit certains discours vali-
distes et agistes dans son travail. Il croit, par exemple, qu’il vaut mieux
mourir que vivre avec un handicap, renforcant la longue tradition de
préjugés contre les personnes handicapées, malades, ou souffrantes:
«Si nous ne voulons pas mourir d'une mort lente aprés une période
prolongée de handicap pathétique, nous devons nous tuer alors que
nous en sommes capables, peut-étre plus t6t que nous ne nous sentirions
prét-es a le faire » (Szasz 1999, 129). Le validisme est aussi apparent dans
le vocabulaire qu’il emploie dans son livre, quand, par exemple, il utilise
des termes offensants pour décrire certaines personnes handicapées.
A travers sa lunette antipsychiatrie niant I'existence de la maladie
mentale, Szasz invalide du méme coup la réalité des gens qui vivent des
enjeux de santé mentale comme une forme de maladie mentale ou de
handicap (Mollow 2006 ; Nicki 2001). Ainsi, au lieu d’étre théorisées d'un
point de vue positif et dans des perspectives antivalidistes et antisanistes,
les notions de maladie et de souffrance sont présentées comme négatives.

1.3.3. Susan Stefan et la discrimination
des personnes suicidaires

Connue pour son expertise 1égale comme avocate et professeure de droit,
Susan Stefan a publié deux monographies sur la loi et les handicaps
mentaux avant de publier son livre Rational Suicide, Irrational Laws
en 2016. Malgré son intérét pour le handicap et la discrimination,
et méme si son livre sur le suicide a influencé mes réflexions sur la

118



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

suicidalité, je trouve parfois que les travaux de Stefan manquent d'un
vrai dialogue avec les études du handicap/Mad. Par exemple, dans une
monographie de plus de 500 pages, elle n'utilise jamais des termes
comme validisme, handicapisme, sanisme ou mentalisme, et elle utilise
parfois certaines expressions problématiques comme retard mental
(Stefan 2016, 80). De plus, malgré une démonstration convaincante de
la discrimination vécue par les personnes suicidaires a travers 'étude
de cas juridiques pertinents et des centaines dentretiens (et plus de
240 sondages en ligne) avec des personnes anciennement ou actuel-
lement suicidaires, Stefan attribue paradoxalement une négativité a
la maladie et la souffrance. Tout en tentant de démeéler et de dissocier
la plupart des suicides de la maladie mentale, elle présente la maladie
mentale comme négative (177). Comme Szasz, Stefan ne fait pas que
négliger de conceptualiser l'expérience vécue des personnes suicidaires
comme partie d'une oppression systématique, mais elle remarginalise aussi
souvent les personnes handicapées, malades ou souffrantes, comme le
font beaucoup d’activistes/chercheureuses dans les mouvements sociaux
en réclamant la dépathologisation de certains groupes marginalisés
(Baril 2015).

Comme Szasz, Stefan ne tend pas vers un droit positif au suicide.
Au lieu de soutenir les personnes suicidaires dans leur quéte, elle soutient
que la société n'est pas responsable de les aider a mourir, mais suggere
que si elles veulent mourir, elles devraient pouvoir le faire sans inter-
férence (474-475, 486). La position de Stefan (240) est claire: elle ne pense
pas que nous devrions autoriser le suicide assisté pour les personnes
suicidaires ou pour celles qui vivent avec des handicaps mentaux ou une
souffrance émotionnelle insoutenable, ce qui donnerait trop de pouvoir
aux médecins et enverrait un mauvais message a ces populations sur la
valeur de leurs vies (487). Elle soppose a toute implication d’un tiers parti
dans le suicide (245). Abordant les points de vue de plusieurs personnes
suicidaires avec lesquelles elle s’est entretenue, Stefan explique que
«la décision de mettre fin a sa vie, comme les décisions de refuser des
traitements ou des décisions sur la reproduction, est un droit civique, une
question de liberté fondamentale, une décision personnelle, intime et
privée qui appartient a la personne seule et ne devrait pas étre soumise
a lintervention de I'Etat» (xxiv). Le livre de Stefan interpréte le suicide
comme un choix et une décision individuelle, autonome, personnelle et
privée, termes quelle utilise abondamment dans son livre®. Comme
Szasz, elle adopte une approche (néo)libérale et individualiste®, malgré
ses appels répétés a une approche systémique et a des initiatives menées
par les communautés en matiére de prévention du suicide. A I'instar
de Szasz, elle fait une analogie avec 'avortement et privilégie les droits

119



Défaire le suicidisme

négatifs et les actions privées et individuelles plutdt qu'un acces universel
a lavortement (85, 246-247). Stefan croit que, comme l'avortement,
le suicide ne devrait pas étre médicalisé, mais plut6t constituer un choix
individuel. Mais contrairement a sa conviction qu’il faudrait faciliter
l'acces a l'avortement, Stefan croit que nous devrions limiter 'accés aux
ressources pour mettre fin a sa vie.

Ainsi, tout en insistant sur 'importance de déstigmatiser le suicide
et de réduire les craintes entourant les discussions sur la suicidalité,
Stefan (240) affirme paradoxalement que I'un des facteurs les plus efficaces
dans la prévention du suicide reste la peur. Faciliter le suicide reviendrait
aencourager le suicide, le rendant trop facile a accomplir. Elle argumente
parfois méme en faveur de certaines formes de criminalisation: «Cela
[la position de l'autrice] n'empécherait pas une société de bannir ou de
criminaliser le suicide, les tentatives de suicide ou le suicide assisté. [...]
Pas plus que cela n'empéche les hospitalisations involontaires pour cause
de suicidalité» (51). Pour prévenir autant de suicides que possible, Stefan
critique l'inefficacité des stratégies de prévention coercitives actuelles
et appelle a élaborer une «approche basée sur la santé publique » (468)
comprenant diverses politiques sociales et stratégies multisectorielles.
Elle soutient que les stratégies de prévention actuelles produisent proba-
blement plus de morts par suicide quelles n'en préviennent, étant donné
qu'elles font taire les personnes suicidaires au lieu de les inviter a parler
ouvertement. Elle espere quen déstigmatisant le suicide et en diminuant
les formes de discrimination auxquelles les personnes suicidaires font
face, nous pourrions créer des espaces plus slirs pour leur permettre
de partager leurs sentiments. Elle insiste sur le fait que les stratégies
de prévention, qui pourraient inclure une variété de méthodes comme
l'intervention spirituelle, le soutien par les pairs et 'acces limité aux
moyens de se suicider, devraient se baser sur «les rapports humains et
une persévérance patiente et bienveillante » (451).

Dans «la théorie unifiée du champ du suicide» qu’elle propose
dans sa conclusion, Stefan soutient que I'aide a mourir ou a compléter
le suicide devrait étre illégale (496) et qu’il faudrait aider les gens a vivre
plutét qu'a mourir:

Il faut respecter les décisions que prennent les personnes
sur leur propre vie et mort, et elles devraient étre aidées
aussi— pas a mourir, mais a changer leur vie pour qu'elle
vaille la peine d'étre vécue. Pour la plupart, [les personnes
suicidaires] savent ce dont elles ont besoin: rester a
I'école, obtenir du soutien pour prendre soin de leurs
enfants, qu'on leur enseigne une nouvelle perspective

120



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

pour comprendre leurs problemes et les résoudre,
prendre une petite pause et du repos, et avoir une commu-
nauté qui reste a leur c6té dans leur long, long parcours,
avoir quelqu’un qui les écoute. Elles savent ce dont elles
n'ont pas besoin: des hospitalisations involontaires, étre
blessées ou tuées par la police, des jugements moralisa-
teurs de personnes qui n'ont aucune idée de ce quelles
ont vécu, et quon ne leur permette jamais de vraiment
articuler a quel point elles se sentent mal sans que leur
dosage de médicaments ne soit augmenté (495).

Selon Stefan, si nous devons transformer les méthodes de prévention
du suicide et cesser la discrimination des personnes suicidaires, il faut
maintenir le statu quo quand il s’agit de tentatives de suicide. Nous ne
devrions pas soutenir activement les personnes suicidaires a compléter
leur suicide, et elles devraient mourir seules, en utilisant les moyens
réguliers (violents) de se tuer ou des greves de la faim si elles choisissent
d’exercer leur autonomie individuelle pour ce faire (497).

Contrairement aux positions de Szasz et de Stefan, jestime que les
personnes suicidaires ont le droit de recevoir un soutien et une assistance
(Clest-a-dire qu'elles devraient avoir des droits positifs), comme les autres
groupes marginalisés. Pour revenir a l'exemple de l'avortement, Szasz
et Stefan, dans leur critique du systeme médical, privilégient le désen-
gagement de 'Etat. Méme si je ne veux pas insinuer que I'avortement
et le suicide sont des pratiques comparables, l'exemple de 'avortement
illustre que tous les droits, comme ceux qui concernent la reproduction,
sont ineffectifs sans la mise en ceuvre de droits positifs a travers des
mesures et politiques concretes. Décriminaliser I'avortement et accorder
aux personnes un «droit négatif» d’avorter sans mettre en place des
politiques sociales fortes, un soutien et des services institutionnels
qui permettent un réel acces universel a I'avortement, n'appuient pas
la justice reproductive. L’Etat devrait avoir une obligation et un devoir
de faire tout ce qui est possible pour faciliter I'acces a ces services tout
en fournissant aux personnes une éducation sexuelle positive et des
mesures contraceptives.

Similairement, je crois que décriminaliser et dépathologiser le suicide,
réduire la stigmatisation et demander d U'Etat et  ses institutions médicales et
légales d’arréter d’imposer des traitements déshumanisants ne suffisent pas pour
appuyer les droits des personnes suicidaires et favoriser la justice sociale pour
ce groupe marginalisé. En tant que chercheur/activiste féministe, trans,
handicapé et détraqué, jadhére a la méme logique pour tous les groupes
marginalisés. Je crois que travailler a une équité forte et effective pour

121



Défaire le suicidisme

les groupes marginalisés, incluant les personnes suicidaires, ne se limite
pas a prévenir le contrdle de I'Etat ou les formes directes de violence,
mais doit inclure la création de conditions ou les groupes marginalisés
ont acces aux mémes opportunités et ressources et regoivent la méme
reconnaissance sociale, culturelle, politique et légale que les autres.
Sans encourager le suicide ou proposer aux personnes suicidaires une
facon rapide et non réflexive de mettre fin 2 leur vie, I'Etat devrait offrir
le suicide assisté comme une option potentielle parmi beaucoup d’autres,
guidant et conseillant soigneusement les personnes qui envisagent cette
possibilité, comme je le propose dans le chapitre 5. Dans cette optique,
ma these différe radicalement des positions dont j'ai traité pour l'instant dans
ce chapitre. La notion de suicidisme que jelabore ici a partir d’une approche
antioppression ne vise pas seulement a critiquer et a dénoncer l'oppression
subie par les personnes suicidaires, mais aussi a mettre fin a leur oppression
a travers des solutions systémiques et des transformations sociopolitiques,
légales, médicales, économiques et épistémiques.

1.3.4. Perspectives
alternatives additionnelles

Le chercheur et psychologue James L. Werth Jr. (1996, 1998, 1999) a fourni
des contributions importantes sur le «suicide rationnel». Dans l'ouvrage
collectif Contemporary Perspectives on Rational Suicide (1999), Werth
distingue le suicide rationnel du suicide assisté, soutenant que le suicide
rationnel désigne un processus rationnel de prise de décision, tandis que
le suicide assisté désigne une aide ou une assistance dans la mise en ceuvre
de cette décision. Werth et plusieurs autres chercheureuses contribuant
a son ouvrage collectif abordent la notion de suicide rationnel dans le
contexte de la maladie, de la souffrance, du handicap et (parfois, mais
pas toujours) de la fin de vie. Ainsi, iels s’intéressent moins aux débats
sur le suicide en tant que tel qu'aux débats sur le suicide assisté. Comme
je le démontre dans le chapitre 4 en critiquant les positions actuelles
en faveur du suicide assisté, la «rationalité » d'un individu suicidaire
semble étre évaluée différemment si cette personne est agée, mourante,
handicapée ou malade, plut6t qu'un individu jeune, en santé et poten-
tiellement un citoyen productif. Autrement dit, la position de Werth sur
le suicide rationnel serait vraisemblablement différente s’il considérait
la rationalité d'un homme en santé de vingt ans qui est déprimé et qui
veut mourir a cause de difficultés financiéres ou de problemes amou-
reux. En plus d’établir des critéres caractérisant un suicide rationnel
(1996, 62), dans d’autres travaux, Werth espére distinguer les suicides
rationnels des suicides irrationnels pour prévenir les derniers (1998).

122



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

Il croit aussi que qualifier certains suicides de rationnels aiderait a créer
une relation plus forte entre les personnes qui travaillent dans le systéme
de santé et leurs patient-es pour empécher les suicides irrationnels. Selon
Werth (1998, 186), la prévention peut aliéner certains sujets suicidaires.
Ainsi, reconnaitre que le suicide peut étre une option sensée dans certaines
circonstances a travers une approche sans jugement du suicide rationnel
pourrait aider a consolider la relation de confiance entre les patient-es
et les clinicien-nes, en encourageant 'empouvoirement [empowerment]
des sujets suicidaires. Comme l'explique Werth (1998, 186), se sentir
empouvoiré-es diminue les idéations suicidaires. Or, I'objectif ultime
de Werth demeure la prévention du suicide et la logique d’'un suicide
rationnel reste ancrée dans ce que j'appelle dans le chapitre 4 'ontologie
du suicide assisté validiste, saniste, agiste et suicidiste, caractérisant les
suicides comme rationnels seulement dans le contexte d’'une condition
sans espoir, qu'elle soit physique ou psychologique. Werth (1998, 187)
énonce clairement que la seule chose qu’il suggere est un processus
amélioré pour trier et distinguer différents types de personnes suici-
daires pour améliorer les stratégies de prévention actuelles.

Dans un autre ordre d’idées, dans un billet sur la plateforme
maintenant fermée des contributions au HuffPost, intitulé « How Being
Black & Queer Made Me Unapologetically Suicidal », 'activiste/chercheu-
reuse T. Anansi Wilson (2016) situe sa dépression et son désir de mort
comme résultant de formes de violence et doppression systémiques
comme le racisme, le classisme et I'hétérosexisme. Wilson affirme que
le fait de vivre, ou de vivre dans des conditions suffisamment décentes,
constitue un privilege dont sont privés les groupes marginalisés. Comme
les chercheureuses qui abordent le suicide sous l'angle de la justice
sociale, Wilson présente le suicide comme une forme de meurtre de
soi-méme résultant de la mort lente imposée aux groupes marginalisés.
Or, contrairement a beaucoup de personnes qui défendent le modele
de justice sociale et qui inscrivent leurs travaux dans un script préven-
tionniste, Wilson (2016, §7) affirme que le suicide pourrait devenir
laction queer par excellence, un geste révolutionnaire de rébellion contre
les systémes oppressifs:

Le suicide pourrait donc étre révolutionnaire. La vie ne
peut étre préconisée que lorsquelle dépasse la simple
survie. Ceci n'est pas un appel a ce que les personnes
qui luttent avec la dépression se tuent. C'est un appel a
un examen critique de ce que le suicide signifie, ou ne
signifie pas, selon les expériences. Cest un appel a réflé-
chir a la fagon dont la vie est instrumentalisée comme

123



Défaire le suicidisme

manieére infaillible de surveiller, de monétiser et d’avoir
acces aux corps opprimeés.

Wilson nous invite a penser a la fagon dont le suicide pourrait étre
conceptualisé, dans cette culture colonialiste, raciste et capitaliste ol
certains corps sont jetables, comme une forme de résistance individuelle
et collective a la marchandisation et a l'exploitation des corps et des
vies des groupes marginalisés. Comme nous le voyons dans cet extrait,
la personne qui a écrit ce billet ne romantise pas le suicide, mais offre
plut6t une vision alternative de ce dernier allant au-dela des conceptua-
lisations dominantes le présentant comme un mauvais choix pour les
sujets marginalisés. Méme si Wilson adopte une approche antioppression,
la conceptualisation du suicide comme geste révolutionnaire repose
encore partiellement sur une notion individualiste du choix. Les travaux
de Wilson ne sont pas apolitiques —bien au contraire —mais dans son
texte, le suicide demeure une action privée qui n'implique pas de droits
positifs pour les personnes suicidaires. Dans l'esprit de la tradition
féministe, jestime que le privé est politique et que le geste du suicide
ne devrait jamais étre vu comme une décision individuelle a accomplir
en solitaire. Il doit plutdt étre collectivisé et politisé —non seulement
pour révéler les liens entre la suicidalité et les structures politiques, mais
aussi pour élaborer des réponses aux personnes suicidaires qui soient
collectives et responsables, comme jespere le faire ici.

Dans son billet de blog «Learning to Live with Wanting to
Die» (2018), l'activiste et organisateurice communautaire Cortez
Wright propose une perspective similaire a celle de Wilson. Wright
aborde également son combat avec la dépression comme résultant de
formes doppression qu’iel a vécues en grandissant : taillisme, sexisme,
racisme, hétérosexisme et cisgenrisme. Wright dénonce I'inefficacité
des stratégies actuelles de prise en charge de la dépression et de la
suicidalité, qui se basent principalement sur des solutions médicales
etindividuelles. Sengageant dans une approche antioppression, Wright
questionne le double standard concernant la célébration de la diversité
pour une grande variété de groupes marginalisés et le silence qui semble
prévaloir au sujet des personnes malades mentalement. Wright souligne
I'importance de lutter contre la stigmatisation de la suicidalité, car le
silence est plus dangereux que les idéations suicidaires elles-mémes.
Wright soutient aussi des discours alternatifs sur la suicidalité qui vont
au-dela de I'idéologie curative et du rétablissement, appelant a accepter
les idéations suicidaires, méme s’iel ne pousse pas la réflexion au point
de suggérer qu'’il faudrait soutenir les personnes suicidaires grace a des
droits positifs®’.

124



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

Siles auteurices qui adoptent des conceptualisations alternatives
du suicide que je présente dans cette section proposent certaines contri-
butions inestimables, leurs théorisations ne proposent pas de cadre
exhaustif pour théoriser et dénoncer le suicidisme. Bien que certaines
personnes insistent sur les avantages de permettre aux personnes
suicidaires de parler plus librement pour sauver plus de vies, elles ne
remettent pas en question l'injonction a la vie et a la futurité qui sous-tend
les stratégies de prévention du suicide quelles cherchent a réformer ou a
transformer. De plus, personne ne défend la nécessité d’'un droit positif
au suicide impliquant un devoir de soutenir les gens dans leur quéte vers
la mort. Malgré leur dénonciation des traitements cruels réservés aux
personnes suicidaires, leur appel a mettre fin a la marginalisation vécue
par les personnes suicidaires et leur théorisation du suicide comme un
choix, aucun-e dentre elleux ne revendique de droits positifs pour les
personnes suicidaires ou une plus grande responsabilité dans la maniére
dont on répond a leur désir de mourir. En somme, sila déstigmatisation
de la suicidalité est nécessaire, elle ne va pas assez loin pour surmonter
le suicidisme et soutenir activement les personnes suicidaires.

1.4. Le suicidisme comme
violence épistéemique

Une longue tradition dépistémologies féministes, queers, postcoloniales
et Noires, quon appelle parfois des «épistémologies insurrectionnelles»
(Medina 2012, 2017) ou des «épistémologies libératoires» (Tuana 2017),
a démontré comment les connaissances de certains groupes margina-
lisés sont dévaluées et discréditées en comparaison avec le savoir des
groupes dominants, et comment la revalorisation et la relégitimation de
ces connaissances pourraient enrichir et rectifier les savoirs actuels®.
Spivak (1988) élabore la notion de «violence épistémique », qui renvoie aux
formes de violence perpétrées sur les sujets colonisés en les empéchant
de parler ou détre entendus, ou encore en délégitimant leurs voix et
leurs connaissances quand ils sont entendus. En s’appuyant sur Spivak,
la philosophe Kristie Dotson (2011, 236) propose la définition suivante
de la violence épistémique: «Une méthode dexécution de la violence
épistémique est dendommager la capacité que possede un groupe donné
de parler et d’étre entendu.» Depuis lors, un riche appareil de concepts,
de théories et de notions a été mis en avant pour analyser, décrire et
critiquer diverses formes de violence exercées sur le plan épistémique
ou en lien avec le savoir. On se réfere a '«oppression épistémique», aux
«blessures épistémiques », a la «mort épistémique », aux « communautés

125



Défaire le suicidisme

épistémiques» (Medina 2012, 2017), a la «résistance épistémique », aux
«habiletés épistémiques», a '«insurrection épistémique» et a la «désobéis-
sance épistémique» (Medina 2012, 2017; Tuana 2017), pour ne nommer
que certaines de ces notions en rapide évolution. Dans sa réflexion sur
le racisme, le philosophe et chercheur en études critiques de la race José
Medina démontre comment la violence épistémique est transversale et
liée a des formes de violence variées, quelles soient politiques, 1égales,
sociales ou physiques, soulignant que ne pas reconnaitre ces diverses
sortes de violence représente en soi une forme de violence épistémique.

Je soutiens que le suicidisme constitue un systeme oppressif qui
comprend plusieurs types de violence (sociale, culturelle, politique,
médicale, 1égale, religieuse, économique et normative), notamment
la violence épistémique qui affecte la vie des sujets suicidaires en
interagissant avec les autres formes de violence. Seule une poignée de
chercheureuses dans le domaine de la suicidologie critique ont mobilisé
des notions et des concepts liés a la violence épistémique pour théo-
riser la suicidalité, et ces rares contributions ont commencé a paraitre
en 2020% (Baril 2020c ; Chandler 2020a). Par exemple, malgré la tendance
actuelle a mobiliser des connaissances expérientielles dans des projets
de recherche en suicidologie, Fitzpatrick (2020) montre comment les
discours et les récits des (ex-)personnes suicidaires sont souvent utilisés
de facon strictement symbolique et comment leur expertise est souvent
confinée a une fonction de consultation plut6t que de prise de décision.
Fitzpatrick considére cette approche comme une forme de violence
épistémique et critique l'ignorance active sous-jacente aux formes de
marginalisation épistémique qui en découlent. La discussion qui suit
nous aidera a comprendre ces formes de violence épistémique aussi
bien que ses mécanismes d’ignorance active.

1.4.1. Le suicidisme comme
une épistémologie de I'ignorance

Comme nous le rappelle Medina (2017, 247), I'épistémologie de I'igno-
rance a été théorisée, sans étre nommeée comme telle, par plusieurs
personnes dans le champ des études critiques de la race: « Méme silon
n'a commencé que récemment a discuter des épistémologies de I'igno-
rance en utilisant ce terme, [...] elles ont toujours été un théme clé dans
les théories de la race et ont occupé une place prépondérante dans les
philosophies de la race d’auteurices classiques comme Sojourner Truth,
Anna J. Cooper, W.E.B. Du Bois, Alain Locke et Frantz Fanon, pour nen
nommer que quelques-uns. » Le philosophe Charles W. Mills a inventé
lexpression épistémologie de I'ignorance en 1997 dans son livre Le contrat

126



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

racial. Il utilise cette expression pour décrire le processus a travers lequel
les groupes dominants — dans ce cas, les blanc-hes —ignorent activement
le racisme et le privilege blanc et le réle qu’ils jouent dans la reproduction
de cette idéologie et ce systéme matériel. Dans son livre de 2012, The
Epistemology of Resistance: Gender and Racial Oppression, Epistemic Injustice,
and Resistant Imaginations, Medina explore cette idée plus en profondeur
en proposant de réagir a cette épistémologie de I'ignorance avec une
«épistémologie de la résistance». Comme il l'explique, I'épistémologie
de l'ignorance va main dans la main avec les pratiques de silenciation.
En effacant les voix marginalisées des personnes racisées, les personnes
blanches restent activement ignorantes du racisme, de ses ramifications,
ses manifestations, ses mécanismes et ses impacts —d'ou 'importance
de résister a cet effacement par divers moyens.

Comme idéologie et comme systeme matériel, le suicidisme se
base sur une épistémologie de l'ignorance. Les personnes non suici-
daires, les chercheureuses en suicidologie traditionnelle (et parfois en
suicidologie critique), les professionnelles de la santé et plusieurs autres
personnes (incluant les proches et les ami-es des personnes suicidaires)
reproduisent une ignorance active concernant les perspectives, les
demandes et les réalités des personnes suicidaires et ont le privilege de
rester dans l'ignorance en ce qui a trait au suicidisme, a ses ramifications,
manifestations, mécanismes et impacts sur les personnes suicidaires.
La plupart des personnes non suicidaires ne réalisent pas que leur
compréhension de la suicidalité est incomplete et problématique. Elles
peuvent ignorer les voix des personnes suicidaires qui n'adherent pas au
script suicidiste préventionniste et les rejeter comme irrationnelles ou
aliénées politiquement — étant donné que la société entiere et ses normes,
institutions, lois et réglements soutiennent la vision selon laquelle le
suicide ne devrait jamais étre une option pour les personnes suicidaires.
Silon applique les mots de Medina (2017, 250) aux personnes suicidaires,
les personnes non suicidaires sont «cognitivement et affectivement
insensibilisées vis-a-vis des vies de ces Autres racisés [et suicidaires],
sont inattentives et indifférentes a leurs expériences, leurs problémes
et leurs aspirations, et sont incapables dentrer en relation avec elles
et de comprendre leurs actions et leurs discours.» Medina (2017, 249)
démontre a quel point il est difficile de démanteler I'épistémologie de
lignorance a cause de ce qu'on considere comme le sens commun, de
Tomniprésence d’'idées et de jugements précongus ainsi que de normes
et d'idéologies tenaces imprégnées dans les discours scientifiques:

Il n'est pas facile de confronter des interprétations qui vous
ameénent a repenser radicalement vos expériences les plus

127



Défaire le suicidisme

familiéres. Il peut étre assez bouleversant dentendre que
des choses que vous pensiez bien connaitre — des gestes
bien intentionnés de charité envers des gens moins bien
nantis, par exemple — peuvent étre vécues de fagon tres
différente par d’autres subjectivités impliquées —comme
une forme subtile de racisme ou des gestes passifs-agres-
sifs qui maintiennent des personnes dans des positions
subordonnées tout en exigeant leur gratitude et leur
conformité.

Pour aller encore plus loin, je suggérerais que les «gestes bien inten-
tionnés» envers les personnes suicidaires, qu’il s’agisse de théoriser
la suicidalité, de la prévenir ou d’aider les personnes suicidaires —peu
importe le modele de la suicidalité utilisé — constituent souvent des
formes subtiles (et parfois pas tellement subtiles) de suicidisme, un
type de violence profondément enraciné ayant des conséquences
négatives sur les vies des personnes suicidaires. Pour le dire autrement,
en paraphrasant Medina, il pourrait étre bouleversant dentendre que
la prévention du suicide est souvent inefficace et contreproductive,
vu quelle est en réalité la source du probleme quelle tente déradiquer.
Dans une perspective suicidiste, il n'est pas aisé de comprendre que les
gestes bien intentionnés visant a empécher les personnes suicidaires
de s’enlever la vie sont vécus par ces dernieres comme traumatiques
et violents. Quand je discute de ma these et de mes arguments sur la
suicidalité avec divers publics, je suis souvent confronté a la réalité
suivante: si les gens adherent rapidement et presque unanimement a
mon argument de départ critiquant la maniere dont les modéles de la
suicidalité et les stratégies de prévention actuelles laissent tomber les
personnes suicidaires, beaucoup résistent a mon argument selon lequel
il faut soutenir les personnes suicidaires dans leur quéte de mort. En
effet, beaucoup de gens sont stupéfaits du traitement cruel et des formes
de discrimination que subissent les personnes suicidaires et sont outrés
d’apprendre la difficile réalité d’étre suicidaire dans une société suici-
diste. En ce sens, la majorité des gens avec qui je parle acceptent facilement
mon argument sur Uexistence du suicidisme. Mon cadre théorique sur le
suicidisme a récemment attiré l'attention de plusieurs chercheureuses’,
organisations, associations et groupes reconnus travaillant dans le
domaine de la prévention du suicide, démontrant qu'une partie de ma
these est de plus en plus reconnue, méme par les gens qui adhérent
a une position préventionniste. Cependant, les gens sont plutét réticents
quant a mon argument subséquent selon lequel il faut élaborer une réponse
responsable pour mettre fin au suicidisme, y compris a travers des droits

128



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

positifs, des politiques sociales, des mesures d’accompagnement et un soutien
pour les personnes suicidaires. Souvent des gens viennent me voir apres des
conférences pour me dire que méme s’ils adhérent a ma théorie et croient
qu’il serait cohérent et logique qu’ils soutiennent les personnes suicidaires
de la méme facon qu’ils soutiennent d’autres groupes marginalisés, ils
sont «bloqués» au niveau affectif. Lexpérience d’avoir eux-mémes eu
des idées suicidaires, d’avoir un-e proche qui est mort-e du suicide ou de
réfléchir a accompagner une personne proche dans un suicide les géne.
Une reconnaissance de loppression subie par les personnes suicidaires
a commencé a émerger dans la sphere publique, mais on voit en méme
temps une réticence émotionnelle et affective profonde a changer le
statu quo concernant le type de soutien et daccompagnement offerts
aux personnes suicidaires et 'autodétermination qu'on leur accorde. Dans
lesprit de Medina (2017, 249), qui nous invite a «repenser radicalement
[nos] expériences les plus familiéres», je nous invite ici a penser hors
des sentiers battus en ce qui concerne notre relation a la suicidalité et
aux personnes suicidaires, ainsi qua une épistémologie de la résistance
pour les personnes suicidaires—comme je la décris dans les chapitres
qui suivent. Pour mieux comprendre cette épistémologie de la résistance,
les derniéres pages de ce chapitre sont consacrées a expliquer comment
fonctionne l'épistémologie de lignorance a travers diverses formes
d’injustice épistémique.

1.4.2. La suicidalité et I'injustice épistémique:
injustice testimoniale et injustice herméneutique

Un concept important ayant émergé dans le sillage de la notion de violence
épistémique chez Spivak est celui d«injustice épistémique », inventé par la
philosophe Miranda Fricker™ (2007). Cette premiére sous-section explique
les deux types d’injustices épistémiques que Fricker identifie dans son
travail, 'injustice testimoniale et 'injustice herméneutique, qui ont servi
de fondement a des notions connexes apparues ultérieurement. Si le
premier type renvoie au manque de crédibilité de la voix de certaines
personnes aux yeux des groupes dominants du simple fait quelles appar-
tiennent a des communautés marginalisées, le second fait référence a
l'idée que les individus marginalisés n'ont pas facilement acces aux outils
théoriques nécessaires pour comprendre et expliquer leur oppression:

L'injustice testimoniale survient lorsqu’un préjugé amene
un-e interlocuteurice a accorder un niveau de crédibi-
lité moindre aux mots d'une personne; I'injustice hermé-
neutique arrive a un stade antérieur, quand un vide dans

129



Défaire le suicidisme

les ressources collectives d’interprétation place une
personne dans une position désavantagée lorsqu’il s’agit
de donner un sens a ses expériences sociales. Un exemple
de la premiére serait de n'étre pas cru-e par la police parce
que vous étes [N]oir-e; un exemple de la seconde serait
de subir du harcélement sexuel dans une culture qui est
encore dépourvue de ce concept critique (Fricker 2007, 1).

Dans un article ultérieur coécrit avec Katharine Jenkins, Fricker aborde
la marginalisation herméneutique, théorisée dans ses travaux antérieurs
et conceptualisée comme une condition de possibilité de I'injustice
herméneutique (Fricker et Jenkins 2017). Fricker et Jenkins expliquent
qu'une personne «est dite herméneutiquement marginalisée dans la
mesure ou elle appartient a un groupe social qui sous-contribue au bassin
commun de concepts et de significations sociales» (268). Autrement
dit, la marginalisation herméneutique a lieu quand une personne — par
exemple, une personne handicapée —n’a pas la méme possibilité de
construire des savoirs sur le handicap car elle est exclue (ou ses opinions
et ses idées sont moins valorisées) de certaines formes demplois et de
communautés de construction des savoirs, comme les milieux univer-
sitaires ou les instances de prises de décision et/ou délaboration de
politiques publiques.

Les personnes suicidaires subissent ces deux types d'injustice
épistémique ainsi qu'une marginalisation herméneutique. Premiérement,
linjustice testimoniale est produite par l'enchevétrement de conceptions
sanistes, suicidistes et paternalistes percevant le jugement des personnes
suicidaires comme irrationnel, incompétent, illégitime ou aliéné,
détruisant la crédibilité et I'agentivité du sujet suicidaire. En ce sens,
les voix des personnes suicidaires sont invalidées. Autrement dit, les
sujets suicidaires sont rarement percus comme aussi connaissants que
les autres personnes a propos de la suicidalité (que ces autres personnes
soient suicidologues, suicidologues critiques, professionnelles de la santé
ou activistes/chercheuses dans les mouvements sociaux/champs d’études
antioppression), puisque leurs perspectives sur la vie et la mort sont
invalidées, discréditées et considérées comme biaisées par la maladie
mentale, loppression sociale ou l'aliénation politique. Deuxiémement,
en tant que groupe, les personnes suicidaires ne disposent pas des outils
conceptuels nécessaires pour comprendre leurs expériences hors des
cadres dominants curatifs et suicidistes préventionnistes, et pour les
rendre intelligibles aux autres. Cette expérience constitue une forme
d’injustice herméneutique. Comme nous l'avons vu précédemment,
peu importe le modeéle utilisé pour théoriser la suicidalité, le suicide

130



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

n'est jamais considéré comme une option valable pour les personnes
suicidaires et il n'est donc pas rendu intelligible ou rationnel. Cette limite
ne signifie pas que les personnes suicidaires sont incapables d’élaborer
des outils analytiques pour interpréter la suicidalité depuis une autre
perspective, ou quelles n'ont pas I'habileté ou I'agentivité pour ce faire;
elle illustre simplement la rareté des théories, des notions et des concepts
pouvant les aider a conceptualiser leur expérience comme faisant partie
d'un systeme d'oppression plus large plut6t que comme un probléme indi-
viduel. Par exemple, le fait que les personnes suicidaires considerent qu’il
est difficile, voire impossible de faire appel aux services de prévention
ou a leurs proches pour aborder leur suicidalité —et qu’elles estiment
qu’il est de leur responsabilité de le faire —démontre notre difficulté
collective a conceptualiser leurs expériences personnelles comme
faisant partie d’'un systeme oppressif suicidiste plus large, produisant
une violence et une discrimination envers les sujets suicidaires quand
ils s'expriment ouvertement. Similairement aux victimes de harcelement
sexuel dans 'exemple de Fricker, qui sont des personnes conscientes de
la violence qu’elles subissent et qui la comprennent sans toutefois avoir
acces aux concepts officiels qui nomment cette expérience, les personnes
suicidaires ont (ou pourraient développer) un langage et un savoir sur
leur réalité, mais leur savoir expérientiel est simplement rejeté, étiqueté
comme non scientifique ou inintelligible, comme le démontrent leurs
témoignages (Krebs 2022). Jusqu'a récemment, des concepts comme
le suicidisme et la contrainte a la vie n’étaient pas disponibles pour
aider a donner un sens a l'expérience suicidaire en dehors du script
préventionniste. Méme quand les personnes suicidaires parviennent
a théoriser leurs réalités hors du cadre suicidiste dominant, les
personnes non suicidaires, les professionnelles de la santé et une variété
d’activistes/chercheureuses pratiquent «l'ignorance herméneutique
volontaire» (Pohlhaus 2012, 715), qui consiste a rejeter les nouvelles idées,
perspectives et outils conceptuels élaborés par les personnes suicidaires.
Dans ce cas, I'ignorance herméneutique volontaire implique de nier ou de
rejeter 'importance du suicidisme systémique et de ses impacts négatifs
sur les personnes suicidaires. Elle pourrait aussi consister a délégitimer
les demandes de certaines personnes suicidaires — par exemple, des
soins de santé affirmatifs du suicide —au prétexte quelles sont trop
incompétentes mentalement ou aliénées par les systémes oppressifs
pour prendre leurs propres décisions. Troisiemement, l'injustice
herméneutique se fonde en partie sur 'expérience de la marginalisation
herméneutique par les personnes suicidaires. Comme je l'ai démontré
précédemment, les personnes suicidaires ne sont pas (ou rarement)
invitées a contribuer a I'élaboration des savoirs sur la suicidalité, aussi

131



Défaire le suicidisme

bien en suicidologie qu’en suicidologie critique. Cette marginalisation
rend la théorisation de l'oppression suicidiste encore plus difficile pour
les personnes suicidaires, qui sont exclues des espaces et des lieux ou
lon réfléchit a la suicidalité de maniere critique. La marginalisation
herméneutique nourrit 'injustice herméneutique et cette derniere
accentue la marginalisation herméneutique.

1.4.3. Les sujets suicidaires, I'injustice testimoniale
préemptive et I'étouffement testimonial

Fricker et Jenkins (2017) développent aussi une notion élaborée par Fricker
dix ans plus tot: une «forme préemptive d’injustice testimoniale » (272),
définie comme «un déficit de crédibilité préalable suffisant a s’assurer
que votre parole ne sera pas méme sollicitée» (273). Dans le cas des
personnes handicapées, par exemple, les médias les sollicitent rarement
ets’ilsle font, ce n'est que pour confirmer des scripts et des récits validistes
les dépeignant comme des figures tragiques ou comme des supercrips
qui ont surmonté leur handicap (Clare 2009 ; Kafer 2013 ; McRuer 2006,
2018). D’'une fagon similaire, les personnes suicidaires subissent une
injustice testimoniale préemptive quand leurs témoignages, en plus
détre rejetés entierement, ne sont souvent sollicités que pour présenter
un récit tragique ou triomphal. Par conséquent, on ne nous expose
qua un «sous-groupe restreint» (Fricker et Jenkins 2017, 273) d’expé-
riences, comprenant principalement celles des ex-personnes suicidaires,
qui adoptent un script suicidiste préventionniste cherchant a montrer
qu'une fois quelles ont obtenu l'aide dont elles avaient besoin —qu'elle
soit chimique, psychologique, sociale ou politique —, elles ont réévalué
leur désir de mourir. Bref, notamment en raison de la marginalisation
herméneutique, trés peu de discours de personnes suicidaires existent
dansla sphére publique. En outre, considérant la prégnance de I'injustice
testimoniale préemptive, quand nous permettons collectivement aux
témoignages de ces personnes démerger, les voix qui sont sollicitées sont
celles dex-personnes suicidaires qui reproduisent les discours dominants
sur la suicidalité pour donner aux personnes qui envisageraient le suicide
l'espoir de surmonter celui-ci.

De plus, une grande variété de récits suicidaires sont aussi tus par
ce que Dotson (2011, 237) appelle «I’étouffement testimonial ». Quand les
groupes marginalisés témoignent publiquement de leurs expériences,
Iétouffement testimonial les pousse a cacher volontairement une partie
de leur récit ou a transformer leur message pour le rendre plus digeste
pour certains publics. Létouffement testimonial est une forme d«auto-
silenciation» (Medina 2017, 257) ou d’autocensure qui a lieu lorsqu'on

132



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

fait face a un environnement peu ou pas accueillant. Par exemple,
certaines personnes handicapées pourraient étre tentées d'adoucir leurs
critiques du validisme dans les médias pour convaincre les auditeurices
de 'importance de l'accessibilité. Dans le cas de discours suicidaires, la
plupart des témoignages sont, sans surprise, narrés au passé et expriment
ce que Borges (2019) appelle les idéations suicidaires passives, comme
si révéler des idéations suicidaires actuelles et actives était si menagant
pour les conceptualisations dominantes du suicide et impliquait des
conséquences si dommageables pour les personnes suicidaires que les
sujets suicidaires actuels et actifs se voient nier la chance de partager
leur vérité. Critchley (2019), qui se déclare suicidaire dans son essai sur
le suicide, rassure son lectorat qu’il n’y a pas lieu de s’'inquiéter pour
lui et que son texte n'est pas une lettre de suicide. Cet exemple n'est
qu'une illustration parmi d’autres de forme détouffement testimonial
montrant le fardeau que portent les personnes suicidaires de rassurer
leur lectorat, leur public et leurs proches quand elles parlent de leur
suicidalité. Qui plus est, les travaux de la suicidologie traditionnelle et
critique sont remplis dénoncés sur la normalité des idéations suicidaires
(suicidalité « passive ») et sur la nature problématique des gestes ou tenta-
tives suicidaires (suicidalité «active »). En effet, dans la documentation
abondante que j’ai consultée, plusieurs chercheureuses s’accordaient
sur l'idée dencourager l'expression de sentiments suicidaires, mais
pas lexpression d'un désir d’agir sur ces sentiments, ce qui devrait étre
empéché. En ce sens, je me demande si certains témoignages sur le
suicide que nous lisons ou entendons dans la sphére publique sont
étouffés pour présenter un récit passé ou passif de la suicidalité au lieu
d’un récit actuel et actif pour rendre un sujet difficile plus acceptable
pour un public non suicidaire.

Je peux témoigner que 'étouffement testimonial est a l'ceuvre
dans mon cas. Tandis que j'utilise généralement une méthodologie auto-
ethnographique dans la plupart de mes travaux sur les enjeux trans et du
handicap, en mobilisant mes expériences personnelles comme homme
trans et handicapé/détraqué pour théoriser des enjeux sociaux et poli-
tiques, je ne me suis pas automatiquement tourné vers des expériences
suicidaires subjectives dans mes travaux antérieurs sur la suicidalité.
Méme si javais publié plusieurs articles et chapitres a ce sujet, ce n'est
qu’apres avoir travaillé dans ce domaine pendant quelques années et avoir
obtenu un poste permanent a l'université que jai décidé de «révéler»
que jétais suicidaire dans un de mes articles (Baril 2020c), et encore,
seulement dans une note en bas de page et apres avoir été questionné sur
ma positionnalité par une des personnes ayant évalué l'article. Autrement
dit, dans mes publications antérieures, jai volontairement caché des

133



Défaire le suicidisme

informations a mon propos et sur mon expérience de la suicidalité
pour rendre ma these et mes arguments plus crédibles aupres de mon
lectorat et pour éviter de générer une réaction de « panique» chez mes
collegues et les personnes qui éditent, évaluent et lisent mes travaux si je
révélais étre actuellement suicidaire. En somme, 'injustice testimoniale
préemptive et 'étouffement testimonial contribuent a I'ignorance et a
lignorance herméneutique volontaire relative aux expériences des
personnes suicidaires, étant donné que certains témoignages ne sont
simplement pas recueillis, ne circulent pas dans la sphére publique ou
sont transformés pour correspondre aux scripts suicidistes. Ainsi se
perpétue le cercle 1étal du silence et de la violence épistémique.

1.4.4. Le suicidisme, la silenciation épistémique
et la mort épistémique

La silenciation épistémique vécue par certains groupes marginalisés,
comme les personnes racisées ou, tel que je le soutiens, par les personnes
suicidaires, peut étre si envahissante quelle méne a une mort épis-
témique. Cette notion, inventée par Medina (2017), s’inspire de la notion
de «mort sociale» théorisée en 1982 par le sociologue Orlando Patterson
concernant les gens qui ne peuvent pas obtenir le statut de sujet méritant
des droits et libertés™. Suivant Patterson, plusieurs chercheureuses ont
théorisé la notion de mort sociale. Par exemple, la chercheuse Lisa
Marie Cacho (2013) raconte la mort historique, culturelle et politique
des personnes racisées, particulierement celles qui sont vulnérables
a diverses formes d’expulsion, de déportation, de confinement ou
d’incarcération. Sur la mort sociale des personnes détenues en isolement
cellulaire, la philosophe Lisa Guenther (2013, xxiii) écrit: « Ce qui rend
la mort sociale différente des formes plus discretes d’exclusion est son
intensité, son omniprésence et sa permanence.» Similairement, je
concois la mort sociale comme la désignation de certaines personnes
comme n'ayant pas une citoyenneté a part entiére, laquelle mene a la
violation de leurs droits humains les plus fondamentaux (confinement
et hospitalisation forcée, contraintes physiques, etc.) et a leur délégi-
timation, marginalisation, exclusion ou stigmatisation généralisée. La
mort sociale permet dexercer de la violence contre ces individus et peut
constituer une condition d'extréme vulnérabilité, comme c’estle cas avec
les personnes suicidaires.

Medina (2017, 254) soutient que la mort épistémique «se produit
quand les capacités épistémiques d’'un sujet ne sont pas reconnues et
qu'on ne lui accorde aucun statut, ou un statut diminué, dans les commu-
nautés et les activités épistémiques existantes ». Elargissant la distinction

134



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

originale de Fricker entre I'injustice testimoniale et herméneutique,
Medina (2017, 255) élabore davantage I'idée de la mort épistémique en
opérant une distinction entre la mort testimoniale et la mort hermé-
neutique. La mort testimoniale référe a I'impossibilité de s'exprimer
parce que la voix d'une personne est totalement discréditée. La mort
herméneutique renvoie a 'absence d'outils théoriques ou conceptuels
nécessaires pour que les gens donnent un sens a leurs réalités et rendent
ces réalités intelligibles aux autres. Je soutiens que les notions de mort
épistémique, testimoniale et herméneutique, telles que théorisées par
Medina dans le contexte du racisme, sont utiles pour réfléchir a la suici-
dalité. Comme je 'ai montré dans ce chapitre, les sujets suicidaires font
lexpérience d’une silenciation épistémique telle quelle mene a la mort
épistémique. En effet, le suicidisme environnant condamne la plupart des
personnes suicidaires au silence et les pousse a compléter leur suicide
sans avoir tenté de rejoindre qui que ce soit. Comme je le montre dans
les chapitres 2 et 3, c’est particuliérement le cas des personnes racisées et
des autres groupes marginalisés, incluant les personnes queers et trans,
ainsi que les personnes handicapées/détraquées, pour qui le contact avec
une ligne découte en prévention du suicide et le déploiement de services
d’'urgence impliquent souvent des niveaux élevés de violence de la part
des forces policiéres et du personnel paramédical. Pour les personnes
suicidaires, la mort épistémique est souvent suivie d'une mort concréte.
Quand les personnes suicidaires discutent ouvertement de leur désir
de mourir du suicide, le script suicidiste préventionniste, combiné a
linjonction a la vie et a la futurité, présente leurs discours comme fous,
irrationnels, aliénés ou simplement inacceptables. Leur vision du suicide
comme option possible se voit refuser ne serait-ce qu«un minimum de
crédibilité », pour reprendre les mots de Medina (2017, 255), et a moins
quelles n'adoptent le script suicidiste préventionniste («je ne le ferai
pas, je veux de l'aide pour surmonter mes idéations suicidaires»), elles
ne sont pas considérées comme des sujets dans les témoignages et les
échanges communicationnels sur la suicidalité. En ce sens, les personnes
suicidaires font 'expérience d'une forme particulierement prononcée
de mort testimoniale. De plus, elles font l'expérience d'une mort hermé-
neutique car, comme le décrit Medina (2017, 255), elles sont «empéchées
de participer a I'élaboration du sens et des pratiques de partage du sens».
Dans ma perspective, I'absence d’'une théorisation du suicidisme et de
ses conséquences négatives sur les personnes suicidaires est la preuve
la plus puissante que les personnes suicidaires expérimentent une
forme de mort herméneutique. Proposer le suicidisme comme cadre
théorique vise a combattre cette mort herméneutique et a offrir une
justice herméneutique aux sujets suicidaires.

135



Défaire le suicidisme
1.5. Mot de Ia fin

Ce chapitre s'appuie sur diverses tendances dans les articles scientifiques
etla littérature grise sur la suicidalité venant de la suicidologie dominante
ou critique, incluant des récits sociologiques/sociaux de la suicidalité et
des considérations philosophiques. Apres avoir passé en revue quatre
modeéles clés de la suicidalité —le modele médical, le modele de santé
publique, le modéle social et le modeéle de justice sociale —qui voient tous
la suicidalité comme un probleme a éliminer, j’ai identifié des limites de
ces modeles et des stratégies de prévention du suicide qu’ils avancent,
limites qui incluent des formes de sanisme et de suicidisme. Alors que
les conceptualisations alternatives que j’ai présentées proposent des
pistes intéressantes pour questionner la négativité, l'irrationalité et
I'inintelligibilité habituellement associées au suicide, et méme pour
interroger, dans certains cas, I'injonction a la vie et a la futurité en conce-
vant le suicide comme une option potentiellement valable dans certaines
circonstances, j’ai démontré que ces conceptualisations alternatives de
la suicidalité ont aussi des squelettes dans leurs placards. En théorisant
le suicide principalement comme une décision individuelle, personnelle
et privée, et en pensant aux droits des personnes suicidaires comme
des droits négatifs plutdt que positifs, ces théories pourtant innovantes
reproduisent encore passivement des formes de suicidisme, étant donné
que loppression vécue par les personnes suicidaires et le soutien qu'elles
méritent pour mettre fin a la criminalisation, a la marginalisation, a
I'incarcération et a la pathologisation auxquelles elles font face restent
sous-théorisés depuis une approche antioppression. Bref, malgré le grand
nombre d’activistes et de chercheureuses qui ont consacré beaucoup de
réflexions a la suicidalité, personne n'a nommé la violence suicidiste
systémique que les personnes suicidaires subissent chaque jour ou le
genre d'aide et de soutien par lesquels nous pourrions leur offrir de
mettre fin a la violence systémique, idéologique et matérielle quelles
subissent. Je soutiens que développer une plus grande responsabilité
vis-a-vis des personnes suicidaires et tenir compte de l'oppression qu'elles
subissent enrichiraient et élargiraient sans aucun doute nos analyses
intersectionnelles et antioppression. Comme le statut racisé, l'identité
de genre, la classe, I'Age et I'in/capacité, la suicidalité est une composante
de l'identité qui est interreliée avec les autres. De plus, le suicidisme
est profondément imbriqué aux autres systémes oppressifs, comme
je le montre dans ce chapitre. Ainsi, une meilleure compréhension du
suicidisme en conjonction avec le validisme, le sanisme, 'agisme, le
racisme, le classisme et le cisgenrisme, pour ne nommer que quelques
oppressions, éclairerait certainement davantage les expériences difficiles

136



Le suicidisme: un cadre théorique pour conceptualiser le suicide

vécues par les personnes les plus marginalisées dans nos sociétés,
comme les personnes LGBTQ, qui sont souvent surreprésentées dans les
statistiques concernant les idéations suicidaires, comme nous le verrons
dans le prochain chapitre.

137






CHAPITRE 2

Queeriser et transer le suicide:
repenser la suicidalitée LGBTO

Je suis déja assez triste, je n'ai pas besoin que ma vie empire. Les gens disent
«¢a ira mieux », mais ce rest pas vrai dans mon cas. Ga empire [...J. Voila le
point essentiel, la raison pour laquelle je veux me tuer. Pardonnez-moi si ce
nest pas une raison suffisante pour vous, ¢a l'est pour moi. [...] Ma mort doit
signifier quelque chose. Ma mort doit compter parmi le nombre des personnes
transgenres qui se suicident cette année. Je veux qu’une personne voit ces
chiffres et dise « ¢a ne va pas» et y remédie. Réparez la société. Je vous en
prie. Au revoir.

— Leelah Alcorn, lettre de suicide

La mort de Leelah Alcorn, une jeune fille trans étasunienne, et sa
poignante lettre de suicide citée plus haut, ont provoqué de nombreuses
réactions dans les communautés queers (ou LGBQ) et trans (ou T)™. Sa
mort a radicalisé les programmes de prévention du suicide visant les
personnes LGBTQ qui, comme beaucoup détudes l'ont montré, sont
surreprésentées dans les statistiques sur les idéations suicidaires et les
tentatives de suicide™. Siles taux de suicide chez les personnes LGBQ sont
tres élevés comparés a ceux de leurs homologues hétérosexuelles (Centre
for Suicide Prevention 2019 ; Lytle et al. 2018), les statistiques comparant
les individus cis et trans sont encore plus frappantes (Centre for Suicide
Prevention 2020b ; McNeil, Ellis et Eccles 2017; Trujillo et al. 2017). Une
étude aupres de plus de 27000 personnes trans aux Etats-Unis et publiée
en 2016 montre que «40 % ont tenté de se suicider au cours de leur vie» et
«7% ont tenté de se suicider 'année derniere, pres de douze fois le taux
de la population étasunienne (0,6 %) » (James et al. 2016, 10). Une étude
canadienne menée par Jaimie F. Veale et ses collegues (2017, 8) aupres de
923 jeunes personnes trans indique que les « personnes transgenres qui
ont entre dix-neuf et vingt-cinq ans présentent un risque presque huit fois
plus élevé d'avoir des idées suicidaires sérieuses ». En 2013, étude menée
par Greta R. Bauer et ses collegues (2013, 39) aupres de 433 personnes
trans en Ontario, au Canada, conclut que «77 % des personnes trans de
plus de seize ans en Ontario ont déja sérieusement songé a se suicider [...].

139



Défaire le suicidisme

Une proportion tres élevée (43 %) avait déja tenté de se suicider. » Léquipe
de Trans PULSE Canada a mené un projet de recherche pancanadien
en 2020, collectant des données sur la population canadienne trans et
non-binaire de plus de quatorze ans. Létude incluait 2873 répondant-es
et montrait une fois de plus la forte prévalence de la suicidalité:
«Une personne sur trois a envisagé de se suicider 'année précédente, et
une sur vingt dit avoir tenté de se suicider 'année précédente» (Trans
PULSE Canada 2020, 8). Ces statistiques nord-américaines sont assez
représentatives de celles qui portent sur les populations LGBTQ dans
d’autres contextes géographiques™. Les idéations suicidaires et les
tentatives de suicide sont bel et bien plus fréquentes chez les personnes
LGBTQ que dans le reste de la population. Cependant, les données
quantitatives manquent pour déterminer si elles sont surreprésentées
dans les taux de suicides complétés, car l'orientation sexuelle et 'identité
de genre ne sont pas incluses dans les certificats de déces’ (Dyck 2015;
McNeil, Ellis et Eccles 2017). S’il ne faut pas sous-estimer 'importance
des idéations suicidaires et des tentatives de suicide, les données ne
semblent pas appuyer la « panique morale » au sujet du suicide chez les
jeunes et les jeunes personnes LGBTQ. Les statistiques indiquent que la
plupart des suicides complétés en Amérique du Nord concernent des
personnes de plus de quarante ans (Beattie et Devitt 2015 ; Canetto 1992;
OMS 2014b; Stefan 2016, Wray, Colen et Pescosolido 2011). Méme si
lenjeu de la suicidalité des jeunes personnes LGBTQ est certainement
sérieux, les jeunes sont sous-représenté-es dans les statistiques de
suicides complétés, tandis que les adultes plus dgé-es sont surrepré-
senté-es. Mon but ici est de mettre en garde contre les discours alarmistes
qui évoquent une «épidémie» de suicides chez les jeunes personnes
LGBTQ, car l'accent agiste mis sur les morts tragiques des jeunes peut
potentiellement éclipser les taux de suicide élevés chez les personnes
plus agées (Canetto 1992 ; Centre for Suicide Prevention 2020a). Cela dit,
la suicidalité demeure avec raison une préoccupation majeure quand il
s’agit des populations LGBTQ.

Apres la mort d’Alcorn, lactiviste/chercheur Jake Pyne (2015,
dernier paragraphe) a écrit:

Leelah nous a demandé de réparer son monde. Nous
n’avons pas pu le faire a temps. [...] «Ne soyez pas tristes»,
nous dit Leelah [...]. Mais il est trop tard pour cela. Nous
sommes tristes, Leelah. Et beaucoup dentre nous sommes
en colere aussi. La mort de Leelah Alcorn est un signal
de réveil appelant a cesser de réparer les jeunes trans, et
a commencer a réparer leurs mondes brisés a la place.

140



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

En tant qu’homme trans, bisexuel, détraqué, handicapé et suicidaire
vivant dans une société qui cherche a «réparer» mon identité et ma
corpomentalité au lieu de s'en prendre a I'hétérosexisme, au cisgenrisme,
au validisme, au sanisme et au suicidisme, jappuie entierement l'appel
a l'action politique et sociale de Pyne et sa critique des thérapies de
conversion, qui pourraient pousser certaines personnes trans comme
Leelah Alcorn a se suicider. Bien que je sois d’accord avec les activistes
et chercheureuses des cercles queers et trans qui adherent au modeéle de
justice sociale de la suicidalité —lequel insiste sur les facteurs sociaux,
culturels, politiques, médicaux, économiques, religieux et légaux
influencant les idéations et les tentatives de suicide dans les commu-
nautés queers et trans —, et bien que japplaudisse leurs contributions a
nos communautés, je questionne aussi ce qui est en jeu dans 'adhésion
sans réserve au script suicidiste préventionniste dont il est question dans
le chapitre 1. Dénoncer 'hétérosexisme et le cisgenrisme pour éradiquer
la suicidalité dans les communautés LGBTQ est une autre itération du
discours préventionniste avancé par les autres modeéles de la suicidalité,
mais cette fois depuis un angle de justice sociale. Au lieu de dénoncer
les problémes potentiels des discours sur la suicidalité LGBTQ, et vu
que je crois en la pertinence de ces études et de leurs impacts positifs,
je voudrais poser les questions suivantes: quest-ce qui manque, qui
est absent-e dans les conceptualisations de la suicidalité LGBTQ basées
sur la justice sociale? Qu’avons-nous a apprendre de ces absences?
Comment de nouvelles compréhensions de la suicidalité adoptant un
cadre antisuicidiste pourraient-elles nous aider a éviter de reproduire
des formes doppression envers les personnes suicidaires dans les cercles
queers et trans?

Ce chapitre appelle a queeriser et a transer la suicidalité”.
Contrairement aux travaux d’autres chercheureuses, qui disent queeriser
le suicide mais qui limitent leurs analyses aux communautés queers et
trans, ce chapitre entend aller un peu plus loin pour queeriser et transer
le suicide dans un sens plus large, c’est-a-dire en queerisant et en transant
les méthodes, théories, épistémologies et stratégies de prévention liées
a la suicidalité. Queeriser signifie refuser les normes, l'assimilation et
les jugements relatifs a ce qu'on considere comme (a)normal. Queeriser
consiste a se réapproprier, a réencoder et a resignifier certains termes,
identités, interprétations ou événements. Queeriser, c’est questionner,
brouiller les frontieres et réfuter les catégories binaires. D'une maniere
similaire a la transformation du nom queer en un verbe, queeriser (ou
queerisant), le nom et 'adjectif trans est aussi utilisé comme un verbe:
transer’ (ou transant). Susan Stryker, Paisley Currah et Lisa Jean
Moore (2008, 13) ont été les premieres personnes a proposer d’élargir le

141



Défaire le suicidisme

mot trans- avec un trait d'union pour étendre sa signification au-dela du
sens lié aux catégories de sexe/genre. Leur texte appelle a transer les
catégories et les frontieres: «En bref, “transer” est une pratique qui a
lieu a 'intérieur des espaces genrés, aussi bien qu'entre et a travers eux.
Clest une pratique qui assemble le genre dans des structures contingentes
d’association avec d’autres attributs de I'étre corporel, et qui permet leur
réassemblage. Il [nous] est devenu familier [...] de queeriser les choses;
comment pouvons-nous de méme commencer a transer notre monde
de maniere critique ?» Comme la queerisation, le transement [transing]
implique une transgression et une désobéissance vis-a-vis des sentiers
normatifs et linéaires traditionnellement tracés pour nous.

A mes yeux, queeriser et transer la suicidalité signifient
permettre aux personnes suicidaires de changer les discours normatifs
sur la suicidalité en se basant sur leurs propres perspectives, besoins et
objectifs. Queeriser et transer la suicidalité brouillent les frontieres entre
les bonnes et les mauvaises décisions sur la vie et la mort, entre la ratio-
nalité et I'irrationalité de certaines actions, entre les affects et sentiments
positifs et négatifs —y compris en remettant complétement en question
l'utilité de ces catégories binaires. Queeriser et transer la suicidalité
permettent de resignifier les sens négatifs qui lui sont automatique-
ment attribués pour que des récits différents puissent émerger. Qu'une
position comme la mienne ne soit pas présentée dans la recherche sur
la suicidalité est le signe que ces récits différents n'existent pas ou sont
censurés (ou étouffés) dans I'espace public. Queeriser et transer la suici-
dalité offrent des voies de remplacement et des «imaginaires résistants »
(Medina 2012) aux injustices et a la mort épistémiques auxquelles sont
condamnées les personnes suicidaires. Queeriser et transer la suici-
dalité signifient aussi atténuer I'importance habituellement accordée
a la sexualité et a 'identité de genre dans les recherches sur le suicide
LGBTQ. Comme l'ont démontré de facon brillante quelques auteurices
en suicidologie critique comme Rob Cover (2012, 2016a, 2016b, 2020),
Katrina Jaworski (2014, 2015) et Katrina Roen (2019), méme dans une
perspective antihétérosexiste et anticisgenriste, le fait de (sur)associer
continuellement les communautés LGBTQ a la suicidalité comporte le
risque de piéger les personnes LGBTQ dans un discours pathologique
avec des effets potentiellement performatifs et constitutifs. Comme
l'indique avec justesse Jaworski (2014, 146), «I'accent mis sur les sexua-
lités [auxquelles jajouterais 'identité de genre] est normalisé quand il
s’agit du suicide des jeunes queers [et trans] ».

Dans ce chapitre, j'illustre le fait que les discours sur la suicidalité
LGBTQ avancés par des activistes/chercheureuses antioppression adhé-
rant au modele de justice sociale de la suicidalité peuvent étre compris

142



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

comme des formes de somatechnologies de vie, une terminologie utilisée
dans mes recherches antérieures. Suivant les travaux de Michel Foucault,
la définition des «technologies» par Teresa de Lauretis (1987, 40) comme
comprenant «les discours institutionnalisés, les épistémologies et les
pratiques critiques ainsi que les pratiques de la vie quotidienne» et les
notions de «somatechniques» et de «somatechnologies» chez Nikki
Sullivan (2007, 2009) et Susan Stryker (Stryker et Currah 2014, 187-190), je
concois les dispositifs institutionnels, les politiques sociales, les lois, les
pratiques, les théories et les discours gouvernant le suicide et sa préven-
tion comme des somatechnologies de vie construisant des sujets suici-
daires morts et vivants (Baril 2017). Comme le souligne Sullivan (2009;
Sullivan et Murray 2009), les somatechniques impliquent que les corps
sont intrinséquement transformés et constitués par diverses formes
de technologies. Autrement dit, les technologies ne sont pas imposées
sur un corps préexistant ou utilisées par des sujets préexistants, mais
les corps et les technologies sont toujours enchevétrés. La notion de
somatechniques brise les frontieres entre les corps et les technologies,
quelle interprete comme interdépendants. De plus, les somatech-
nologies ne sont pas intrinsequement oppressives; elles peuvent aussi
étre libératrices, et de nouvelles formes de somatechnologies peuvent
étre déployées pour contrecarrer et résister a d’autres formes de
somatechnologies. En somme, elles peuvent avoir des impacts positifs
comme négatifs sur les groupes marginalisés. Comme je I'explique dans
le chapitre 1, 'aspect normatif du systeme suicidiste, la contrainte a la
vie de méme que ses mécanismes variés, comme l'injonction a la vie et
a la futurité, sont des éléments constitutifs de ces somatechnologies de
vie. En effet, la contrainte a la vie n'est pas simplement le résultat d'un
instinct de protection de la vie, mais quelque chose qui se forme a travers
le biopouvoir et une large gamme de normes, de discours, de techniques,
de lois et de pratiques —en somme, des technologies qui construisent la
vie comme une chose qu’il faut protéger a tout prix”. Par conséquent, la
contrainte de vivre et 'inintelligibilité du suicide sont encadrées par ces
somatechnologies de vie et sont rarement reconnues ou questionnées.
Des chercheureuses comme Ian Marsh (2010) et Katrina Jaworski (2014)
ont démontré les aspects performatifs des discours sur la suicidalité, qui
n’assument pas seulement des fonctions descriptives, mais construisent
les sujets suicidaires. J'abonde dans le méme sens lorsque je soutiens
que ces sujets construits performativement sont aussi visés par des
somatechnologies visant a les garder en vie. Incitées a vivre ou ramenées
a la vie de force par les systéemes légaux, médicaux, institutionnels et
sociaux, les subjectivités/corporéités suicidaires, qu'elles soient queers,
trans, ou pas, sont construites comme des vies a préserver=.

143



Défaire le suicidisme

En mobilisant librement un éventail d’'outils conceptuels prove-
nant de la théorie queer, comme la logique du «futurisme reproductif»
(Edelman 2004, 9), «I'injonction morale » au bonheur (Ahmed 2010, 35),
«lart queer de 'échec» (Halberstam 2011), «loptimisme cruel»
(Berlant 2011) et «I'injonction a rester en vie» (Cvetkovich 2012, 206),
et en les appliquant au sujet de la suicidalité dans une perspective de
suicidologie critique, je parviens a indiquer quelques-unes des limites
de certains récits antioppression sur la suicidalité LGBTQ et a souligner
la valeur heuristique sous-exploitée de concepts des théories queers et
trans qui pourraient nous aider a penser la suicidalité différemment.
Tout comme la pression a atteindre le bonheur que souleve Sara Ahmed,
laquelle a des impacts négatifs accrus sur les communautés marginali-
sées, la contrainte a la vie entraine des obstacles spécifiques dans les vies
des groupes marginalisés, y compris les communautés LGBTQ. Comme
je l'explore dans ce chapitre, les somatechnologies de vie instituées par
certains discours sur la suicidalité LGBTQ représentent des formes
doptimisme cruel dans un systeme suicidiste, par leur promesse d'un
meilleur avenir découlant d’interventions qui aggravent souvent la vie
des sujets marginalisés.

Ce chapitre se divise en trois sections principales. La premiére
cherche a présenter les discours académiques et activistes antioppression
sur la suicidalité LGBTQ, en portant une attention particuliere a la suici-
dalité trans, étant donné que les recherches sur les communautés LGBTQ
tendent trop souvent a utiliser le T comme faire-valoir en effagant sa
spécificité (Namaste 2000 ; Serano 2007). Apres avoir analysé la maniére
dont ces discours constituent des somatechnologies de vie dans un
systeme suicidiste, je me tourne dans la deuxiéme section vers certaines
voix radicales qui refusent de sappuyer uniquement sur les pratiques
de prévention et qui ont été avancées par des groupes et organisations
trans travaillant avec des individus trans suicidaires. Lexamen de leurs
arguments, en opposition aux «sauvetages» non consentis, montre a
quel point il nous faut repenser (ou queeriser et transer) notre approche
de la suicidalité, particulierement en ce qui concerne les communautés
marginalisées qui subissent davantage les impacts négatifs des stratégies
de prévention coercitives. Cependant, comme je le démontre, méme
ces initiatives innovatrices ne font pas la promotion de droits positifs
pour les personnes suicidaires. Dans la troisieme section, je propose de
queeriser et de transer la suicidalité en mobilisant des outils conceptuels
queers, montrant comment leur potentiel reste sous-utilisé dans les
discussions sur la suicidalité.

144



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

2.1. Les discours
sur la suicidalitée LGBTOQO comme
somatechnologies de vie

Ambrose Kirby, un activiste communautaire qui s'intéresse aux inter-
sections entre le cisgenrisme et le validisme, illustre la position adoptée
par beaucoup d’activistes/chercheureuses dans les mouvements/champs
d’études queers et trans concernant la suicidalité. Comme l'explique
Kirby (2014, 174-175):

En tant que personnes trans, nous nous faisons dire de
facon disproportionnée que quelque chose ne va pas
avec nous. Et la plupart d’entre nous finissons par entrer
en relation avec la psychiatrie. Quand les chiffres sont
si élevés, clest qu’il y a quelque chose dextrémement
préoccupant. Que le suicide soit une option a ce point
viable n'est pas seulement triste ou tragique ; cest le signe
d’un probleme politique et social plus large. Comme les
jeunes autochtones, les personnes trans ne sont pas nées
en voulant mourir —nous vivons dans un monde qui
résiste activement a notre existence et cherche a nous
contréler et a nous contenir. Nous n'avons pas besoin
de la psychiatrie, mais de la solidarité et de la justice.
Nous avons besoin d’espace pour vivre.

Je suis d’accord qu’il est absolument nécessaire de créer de meilleures
conditions de vie pour les personnes trans afin de réduire la suicidalité
dans les communautés trans, mais contrairement a Kirby, jaffirme dans
ce chapitre que le suicide n'est pas considéré comme une option viable par
la plupart des personnes LGBTQ ou par les organisations, activistes ou
chercheureuses LGBTQ, qui soutiennent fortement la prévention. Dans la
documentation scientifique et non scientifique sur la suicidalité LGBTQ,
les activistes/chercheureuses identifient les oppressions hétérosexistes
et cisgenristes comme coupables des taux de suicidalité élevés dans
les communautés LGBTQ et cherchent a prévenir la suicidalité par des
changements sociopolitiques. En réaction au modele médical de la suici-
dalité, qui identifiait historiquement l'orientation sexuelle et I'identité de
genre comme des facteurs de risque de la suicidalité, plusieurs équipes
de recherche adoptent aujourd’hui d’autres modeéles pour expliquer la
suicidalité LGBTQ, y compris le modeéle social et le modeéle de santé
publique. Certaines équipes s'appuient sur les déterminants sociaux de la
santé pour expliquer les taux élevés d’'idéations suicidaires et de tentatives

145



Défaire le suicidisme

de suicide, utilisant la théorie du stress minoritaire (King et al. 2018;
Seelman et al. 2017; Trujillo et al. 2017). D’autres équipes de recherche
adoptent une approche plus politique en utilisant le modele de justice
sociale de la suicidalité pour illustrer la maniére dont 'hétérosexisme
et le cisgenrisme affectent les communautés LGBTQ et dont les niveaux
de suicidalité élevés ne peuvent étre contrés qu'avec des changements
sociaux, politiques, légaux et culturels (Bauer et al. 2015; Dyck 2015;
McDermott et Roen 2016). Bauer et ses collegues (2013) identifient une
série de mesures congues pour réduire certains des facteurs pouvant
augmenter la suicidalité des personnes trans—a savoir des formes de
violence, deffacement, de stigmatisation et d’exclusion. L'adoption d’'une
perspective de justice sociale chez les activistes/chercheureuses queers
et trans qui examinent la suicidalité est devenue le nouvel étalon-or. Les
pages qui suivent présentent une sélection d’activistes et de chercheu-
reuses ayant écrit sur la suicidalité queer ou trans depuis le début des
années 2000 jusqu’a aujourd’hui et de textes publiés dans des livres sur
les enjeux LGBTQ, la suicidalité, ou les deux. Je les présente en ordre
chronologique pour montrer que, malgré une littérature croissante qui
critique 'angle réductionniste sous lequel les personnes LGBTQ sont vues
comme une population «a risque», soulevant les conséquences négatives
de ces discours de risque sur les individus LGBTQ?®, certain-es activistes et
chercheureuses rejettent cette littérature critique et continuent d'adopter
un discours sur le risque ou 'hétérosexisme et le cisgenrisme, parmi
d’autres oppressions, sont vus comme les seules causes, ou les causes
primaires, de la suicidalité.

Le livre Mort ou fif; la face cachée du suicide chez les garcons, des
chercheurs Michel Dorais et Simon L. Lajeunesse (2004), est un bon
exemple des réflexions sur la suicidalité et les enjeux queers. Les auteurs
présentent les systemes oppressifs tels que 'hétérosexisme comme une
forme de «cancer social» (14) menant a des taux de suicidalité plus
élevés chez les personnes queers: «Ils ont souffert d'un cancer social
méconnu mais combien destructeur, qui ameéne l'individu a ne plus
croire ni en lui-méme ni en les autres et a perdre toute envie de vivre:
lintolérance» (14). Comme Kirby, Dorais et Lajeunesse (80) soulignent
que les suicides queers matérialisent I'animosité, la violence, les abus
et leffacement imposés aux sujets queers:

Leur suicide, complété ou non, est le chatiment qu’ils
s'infligent en raison de la honte qu’ils éprouvent ou quon
leur fait ressentir de «ne pas étre comme les autres». Le
suicide chez les jeunes homosexuels ou bisexuels est la
conséquence directe et prévisible de I'absence de place

146



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

qu’ils ont dans notre société. Tout, ou presque, concourt
a leur passer le méme message: on préférerait qu'ils
n'existent pas. Certains d'entre eux ne comprennent que
trop bien le message...

La suicidalité est conceptualisée comme une forme d'oppression
intériorisée devant étre éradiquée a l'aide de remédes systémiques.
Ces auteurs adherent sans réserve au script suicidiste préventionniste
dont je traite dans le chapitre 1. Dorais et Lajeunesse soutiennent que
«presque tout reste a faire pour améliorer le sort de ces jeunes et prévenir
ainsi les tentatives de suicide» (103). Méme si jadmire beaucoup le
travail important de Dorais sur les enjeux queers au Québec et méme
si je reconnais qu’il a écrit cet ouvrage il y a plus de vingt ans, jestime
que les discours et les stratégies sur la suicidalité qu’il propose sont
des formes de somatechnologies de vie visant a maintenir les sujets
suicidaires en vie a tout prix. Ces discours sont assez représentatifs
de ceux qu'on retrouve encore aujourd’hui expliquant la suicidalité
par 'hétérosexisme et le cisgenrisme. Permettez-moi d’étre clair: le
probleme de ces interprétations n'est pas quelles insistent sur le role clé
de ces systemes oppressifs dans la suicidalité LGBTQ, mais bien quelles
adoptent une position causale expliquant la suicidalité par un facteur
unidimensionnel: 'hétérosexisme et/ou le cisgenrisme.

Kate Bornstein (elle/iel®?), auteurice, activiste et artiste trans, a
écrit un livre consacré a la suicidalité, Hello, monde cruel: 101 alternatives
au suicide pour les ados, les freaks et autres rebelles, en 2006. Ce livre a été
le premier a proposer le slogan désormais célébre «¢a ira mieux» [It
gets better] en lien avec la suicidalité LGBTQ®. Quoique le titre du livre
suggere qu’il sadresse aux jeunes, les choix de substitution au suicide
qu’il propose pourraient s’appliquer aux adultes aussi; c’est pourquoi
jai choisi de 'analyser ici, méme si mon livre se penche exclusivement
sur les adultes. Mon examen de son ouvrage ne critique pas ses contri-
butions inestimables a nos communautés queers et trans; je cherche
plutot a mettre le doigt sur un certain nombre d’héritages invisibles
concernant les personnes suicidaires. Dans ce livre, Bornstein n'essaie
pas de convaincre son lectorat que le suicide est un mauvais choix,
mais propose plutét des solutions pour contrer le désir de mourir. Or,
malgré l'avertissement dans les premiéres pages qui dit ne pas présenter
le suicide comme un mauvais choix, dans le reste du livre, Bornstein
présente implicitement le suicide comme une chose a éviter ou comme
une non-possibilité, proposant plus d’'une centaine d'options autres que
la mort. Bornstein (2006, 84) répete a plusieurs endroits que les idéations
suicidaires sont normales: «Au fil du temps, j’ai appris que l'envie de

147



Défaire le suicidisme

me suicider nétait ni mauvaise ni néfaste.» Toutefois, je suggere quen
présentant le suicide comme une solution non viable et en exhortant les
sujets suicidaires a tout faire pour éviter de se tuer, Bornstein reproduit la
dynamique de silenciation dont je traite dans le chapitre 1. Effectivement,
alors que de plus en plus de chercheureuses soutiennent, comme le
fait Bornstein dans son livre, qu’il faut dépathologiser les idéations
suicidaires et les tentatives de suicide et promouvoir les conversations
honnétes a propos de la suicidalité, cette dépathologisation et ces
conversations sur la suicidalité s'accompagnent simultanément d’'une
forme subtile de condamnation du suicide. Comme Bornstein, plusieurs
chercheureuses montrent une attitude paradoxale similaire, y compris
Elizabeth McDermott et Katrina Roen, qui réussissent brillamment a
dépathologiser les idéations suicidaires et les atteintes auto-infligées dans
leur livre de 2016, Queer Youth, Suicide and Self-Harm: Troubled Subjects,
Troubling Norms, mais qui persistent a refuser le suicide comme option
valable. Dans de tels discours le suicide est souvent présenté comme un
geste négatif de violence tournée contre soi-méme:

Et de plus en plus d’ados finissent par avoir recours a la
violence contre eux-elles-mémes ou contre les autres.
Les voila, les freaks de la classe qui, aprés des années
de harcelement, de solitude, de rejet et d’humiliation,
réagissent avec la méme violence que celle avec laquelle
on les a traité-es. Des outsiders ont contre-attaqué violem-
ment et de maniere inexcusable, par exemple lors de la
fusillade dans les lycées de Columbine et de Parkland ou
contre le Pentagone et les tours du World Trade Center. En
ne laissant aucun autre choix aux outsiders dans ce monde,
la culture du harceélement crée son autodestruction
(Bornstein 2006, 59).

Il est intéressant de noter que Bornstein ne présente pas seulement le
suicide comme un geste autodestructeur, mais établit aussi des liens
avec d’autres formes de meurtre, comme les tueries de masse. Elle n'est
pas la seule personne ayant souligné des similitudes entre le suicide
et le meurtre (voir, par exemple, Kalish et Kimmel 2010; McCloskey
et Ammerman 2018). Je crois que cet alignement entre le suicide et
le meurtre, présentés comme deux formes de violence sur un méme
continuum, 'une tournée contre soi-méme et l'autre tournée contre les
autres, est préjudiciable, car il nourrit des idées fausses et des préjugés
sur les personnes suicidaires (par exemple: impulsivité, irrationalité,
égoisme ou dangerosité), ce qui mene a encore plus de stigmatisation et

148



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

de surveillance visant a controler ces individus «dangereux». Ce discours
sur le risque, le danger et la violence entourant le suicide nourrit le régime
suicidiste, qui sefforce de justifier des formes d'incarcération et des
traitements inhumains infligés aux personnes suicidaires sous prétexte
qu'elles sont incontroélables. Bref, s’iel offre des conseils inestimables aux
personnes suicidaires qui veulent faire face a leurs idéations suicidaires
a travers une approche de réduction des risques, Bornstein présente
malgré tout le suicide (et donc les personnes suicidaires) sous un jour
négatif. Par conséquent, a travers son exhortation a tout essayer saufle
suicide, son livre 101 alternatives au suicide agit comme une puissante
somatechnologie de vie.

Dans un chapitre sur la suicidalité LGBTQ dans un ouvrage de
suicidologie critique, Vikki Reynolds (2016) situe son travail au sein du
modele de justice sociale de la suicidalité, et croit que suicide est un
terme trompeur, car il occulte le fait que les suicides sont des formes de
meurtre fondées sur la haine. Comme d'autres auteurices que jaborde
ici, Reynolds (2016, 184) présente le suicide comme une forme de
violence destructive tournée contre soi-méme et dépeint la suicidalité
comme une intériorisation du désir qu’a la société de se débarrasser des
sujets indésirables, comme les personnes LGBTQ: « Comme agent-es
de changement, je crois que nous devons faire “appartenir” les gens
a qui la haine dicte qu’ils n'appartiennent pas a ce monde, et aussi
contribuer a rendre justice a ces gens et a nous toustes. [...] L'injustice
sociale, la haine, la stigmatisation et l'oppression créent les conditions
de possibilité des horreurs du suicide.» Une fois de plus, aprés avoir
présenté le suicide comme le résultat de systemes oppressifs et suggéré
que les populations LGBTQ sont particulierement a risque et vulnérables,
Reynolds utilise une terminologie négative (par exemple «horreurs du
suicide») qui présente la suicidalité comme unilatéralement négative. En
invitant les activistes/chercheureuses a mobiliser leur énergie collective
pour transformer les contextes sociaux, politiques, légaux, culturels et
économiques ol vivent les personnes suicidaires, et ce, afin déradiquer
la suicidalité, son discours est une somatechnologie de vie exhortant
les individus suicidaires a rester en vie en attendant qu'une révolution
sociopolitique crée un monde meilleur.

Dans une optique similaire, Kai Cheng Thom, une célébre acti-
viste, écrivaine et travailleuse sociale canadienne, propose une révolution
sociale pour abolir la suicidalité. Thom a publié de nombreux textes
qui abordent la suicidalité des groupes marginalisés, particuliérement
des femmes trans racisées. L'importance de ses écrits sur la suicidalité
justifie que je les aborde en détail dans ce chapitre. La contribution de
Thom a 'amélioration des vies des communautés trans et racisées est

149



Défaire le suicidisme

certes inestimable, toutefois jestime qu’a l'instar des autres auteurices
que je présente dans cette section, sa position sur la suicidalité s’ancre
dans une logique de la contrainte a la vie. Elle contribue ainsi, possible-
ment involontairement, a une plus grande marginalisation des sujets
suicidaires. Pour les fins de cette analyse, je me concentre sur son livre
de 2019, I Hope We Choose Love: A Trans Girl’s Notes from the End of the
World, et sur son billet de 2015 sur le blog Everyday Feminism, intitulé
«8 Tips for Trans Women of Color Who Are Considering Suicide ».

Dans I Hope We Choose Love, Thom consacre quatre chapitres
a la suicidalité. Révélant sa propre relation complexe a la suicidalité
en tant que femme trans racisée, Thom fait un retour critique sur
ses propres discours antérieurs sur la suicidalité et sur 'évolution de
ses pensées, passant d'une forme de résignation et d’acceptation a
un refus radical de la suicidalité. Comme d'autres auteurices dont je
traite ici, Thom (2019, 142) insiste sur le fait que, pour les commu-
nautés marginalisées, «ce monde est un lieu terrible et douloureux ot
vivre», et suggere que ce sont ces «environnements sociaux qui nous
rendent suicidaires» (39). Cet ouvrage inclut un essai datant de 2014
dans lequel elle commentait la mort par suicide de Robin Williams,
un texte vis-a-vis duquel elle prend maintenant une distance radicale.
Cet ancien texte proposait une conversation nuancée sur la «réalité
complexe du suicide » (37) et exprimait le besoin de mieux soutenir les
voix des personnes suicidaires, trop souvent effacées par les personnes
vivantes a travers les formes de sanisme et les interprétations de la
suicidalité quelles imposent aux personnes suicidaires aprés leur mort.
Thom dénoncait le fait qu'on présente les personnes suicidaires comme
«anormales» et «folles» (38) et questionnait I'envie profonde qu’a la
société de les guérir. Sans affirmer explicitement, comme je le fais ici,
qu’il faut soutenir les personnes suicidaires, elle insistait sur le fait qu’il
faut cesser d’'individualiser, de pathologiser et de réduire la suicidalité a
une maladie mentale, invitant ses lecteurices a respecter les décisions
des personnes suicidaires (39):

Continuons donc a raconter des histoires sur le suicide —
mais au lieu de saisir les histoires des autres pour leur
imposer une compréhension précongue, écoutons leur
complexité, leur tension et le désordre horriblement
humain qu'elles portent. Ecoutons-les donc toustes, en
acceptant que nous ne pourrons jamais entierement
comprendre les forces qui poussent une personne a
vivre ou a mourir. Honorons et respectons les choix des
personnes qui luttent et de celles qui sont désormais

150



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

passées au-dela de la lutte —méme si ces choix les ont
entrainées loin de nous. Et continuons a travailler,
a écouter, a aimer, a rire [...] dans l'espoir qu'un jour
personne ne devra plus jamais faire ces choix.

Comme l'illustre ce passage, méme sil'objectif final de Thom était alors
d’améliorer les structures politiques et sociales qui créent et qui accen-
tuent la suicidalité des groupes marginalisés, elle appelait a accepter le
«choix» en regard de la mort au lieu d'imposer nos visions aux personnes
suicidaires décédées, une position partageant des ressemblances avec
celle que je défends dans Défaire le suicidisme. Un an apres avoir publié
son essai de 2014, Thom publie un billet de blog donnant un apercu de
la position quelle adoptera plus tard — insistant sur le soutien, 'amour et
lespoir des personnes suicidaires et sur la nécessité de ne pas les aban-
donner dans une société qui tente de s’en débarrasser. Thom (2015, § 14)
demande: «Ou peut-on trouver de l'espoir dans un monde qui essaie
de nous tuer?» Elle pointe du doigt le «monde brisé » sexiste, raciste,
cisgenriste et validiste ou nous vivons, qui rend les femmes trans raci-
sées «plus a risque que la population générale» (§24) sur le plan de la
suicidalité et de la santé mentale. Dans un cri du coeur poignant, elle
exhorte les femmes trans racisées a rester en vie car elles ont besoin de
sentraider pour survivre dans un contexte si hostile. Le reste du texte
est consacré a partager huit conseils pour rester en vie.

Ce tournant vers le soin, 'amour, le soutien et 'espoir est au cceur
du chapitre «Stop Letting Trans Girls Kill Ourselves», ou Thom (2019)
critique sa position initiale sur le suicide. Elle questionne sa perspective
précédente et les effets de celle-ci sur les communautés trans, et elle
aborde ce qu'elle appelle un «theme récurrent» dans les communautés
LGBTQ au sujet du soutien au suicide (42):

J’ai remarqué un théme récurrent qu’articulent aussi bien
les individus suicidaires que certaines des communautés
qui les entourent, que je trouve effrayant et perturbant:
l'idée que le suicide serait un geste d’agentivité person-
nelle que «la communauté » devrait soutenir et défendre.
Par exemple, si une fille trans veut se tuer, quelle y a bien
pensé, qu'elle dit ne voir aucune autre option et que telle
est sa décision, alors nous devrions nous abstenir d’inter-
venir d'une quelconque maniere. Et que si elle demande
de l'aide pour rendre son plan de suicide plus efficace,
moins douloureux ou plus plaisant esthétiquement, alors
nous devrions lui fournir cette aide.

151



Défaire le suicidisme

Ayant étudié en profondeur la littérature existante en anglais et en fran-
cais sur le suicide LGBTQ, je nai pas rencontré cette tendance qu’identifie
Thom dans les articles scientifiques ou la littérature grise LGBTQ.
A quelques exceptions prés, comme dans les travaux de Bee Scherer (2020),
dont je traite brievement dans la prochaine section, ou encore dans
ceux de T. Anansi Wilson (2016) que jai abordés dans le chapitre 1,
je n'ai trouvé aucun-e autre activiste/chercheureuse dans les cercles LGBTQ qui
ait publiquement défendu le suicide comme un choix radical possible ou qui
ait proposé de soutenir activement les personnes suicidaires pour les aider a
poursuivre leur quéte de mort, comme je le propose dans ce livre. Comme je
le démontre dans Défaire le suicidisme, tandis que beaucoup d’auteurices
écrivant notamment sur les communautés queers et trans insistent sur
I'importance de déstigmatiser les conversations sur la suicidalité et méme
de dénoncer les traitements discriminatoires réservés aux personnes
suicidaires (par exemple: Piepzna-Samarasinha 2018 ; Wright 2018),
personne ne semble défendre la position que décrit Thom.

Thom (2019, 45) préconise une approche interventionniste forte,
fondée sur l'espoir et 'amour, pour empécher les gens d’accomplir leur
suicide:

Ce n'est pas une chose [continuer a aider] en
laquelle on m’a appris a croire dans la communauté
queer —que l'amour et le soin peuvent impliquer de
suivre une personne, méme apres quelle nous a reje-
té-e. Cela pourrait vouloir dire de continuer de cher-
cher a rejoindre une personne apres avoir échoué,
puis de la contacter encore et déchouer, encore et
encore. Cet abandon et ce rejet par une personne
souffrante [...] peuvent étre pour elle une maniére
de découvrir a quel point certaines personnes sont
prétes a travailler dur pour l'aider non seulement a
rester en vie, mais a changer sa vie pour le mieux.

Les somatechnologies de vie a 'ceuvre dans le livre de Thom sur le
suicide peuvent étre comprises comme faisant partie de la contrainte
alavie, la composante normative du systéme suicidiste, opérant par le
biais d'une série d'injonctions sociales, politiques et morales, comme
linjonction a la vie et a la futurité. Thom (2019, 46) exhorte les gens a
«ne jamais cesser dessayer, ne jamais cesser de se soucier, ne jamais
cesser d'aimer» et compte sur le fait que les choses s'amélioreront pour
ses sceurs et elle. Grace au pouvoir de 'amour et de l'optimisme, elle
croit «que les choses iront mieux et que nous vivrons des vies longues

152



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

et heureuses» (142). A I'instar de la lettre de suicide d’Alcorn, la pers-
pective de Thom défend l'investissement de temps et de ressources
considérables dans la transformation sociale. Méme si je ne saurais
étre plus d’accord, je veux aussi insister sur le fait qu’Alcorn demande
de respecter sa décision et ses raisons—une demande qui reste trop
souvent inintelligible ou occultée dans les cercles queers et trans, et
qui ne se traduit pas en soutien concret, comme on le voit dans les
travaux de Thom, qui semble rejeter un tel soutien. Méme si Alcorn
nous a demandé de «réparer la société», elle ne nous a pas demandé
de la forcer a rester en vie alors que nous menons une révolution pour
le changement social.

Avant d’approfondir mes critiques des somatechnologies
de vie intégrées dans les discours sur la suicidalité LGBTQ, je
voudrais emprunter les paroles de l'activiste Leah Lakshmi Piepzna-
Samarasinha (2018, 235), qui travaille sur la justice transformatrice
a lintersection des perspectives queers, trans, antiracistes et anti-
validistes: «Et si certaines choses ne pouvaient pas étre réparées?
[...] Croire que certaines choses ne peuvent tout simplement pas étre
guéries est un anathéme pour la plupart des gens, radicaux ou pas.
Nous croyons qu'avec assez d'amour et de merveilleuses techniques
et prieres, tout peut se transformer. Mais se pourrait-il que certaines
choses ne le puissent pas?» Cest dans cette perspective pragmatique
et réaliste que jaborde la suicidalité. Dans un monde idéal, personne
ne voudrait mourir ou se faire du mal a cause de systemes oppressifs,
et je m’'accorde sur ce point avec Thom et beaucoup d’autres auteurices
dont je traite dans ce chapitre. Mais nous ne vivons pas, et ne vivrons
peut-étre jamais, dans un tel monde. Entre-temps, nous devons trouver
des solutions plus efficaces que d’attendre la révolution car, comme le
remarque Piepzna-Samarasinha (2018), se battre pour changer le monde
ne nous amene pas magiquement a se sentir moins suicidaires —a tout le
moins, ce n'est pas mon cas ni celui de toutes les personnes suicidaires
que je connais. Evidemment, les solidarités et les amitiés vécues dans
lactivisme peuvent nous aider a briser I'isolement, nous aider a vivre
avec nos traumatismes ou nous donner assez de force pour affronter
un monde aride. Mais pour certaines personnes, ces relations sociales
ne sont pas suffisantes pour éradiquer le désir ou le besoin de mourir.
Si nous voulons rendre le monde responsable vis-a-vis des personnes
queers, trans et d’autres groupes marginalisés, nous devons faire le
meéme travail pour les personnes suicidaires —une tache qui n’a pas
encore été accomplie dans les cercles queers et trans. Pour commencer
ce travail, les quatre sous-sections qui suivent proposent des critiques
des discours sur la suicidalité LGBTQ.

153



Défaire le suicidisme

2.1.1. Les stéréotypes
sur les personnes LGBTQ suicidaires

Les chercheuses Audrey Bryan et Paula Mayock (2017, 66) montrent
comment les recherches sur la suicidalité LGBTQ, malgré leurs meil-
leures intentions visant a identifier les structures sociales contribuant
a la suicidalité, adoptent paradoxalement un certain «consensus sur le
suicide» au sujet des populations dites a risque, comme les personnes
LGBTQ. Ces deux autrices ne contestent pas seulement les statistiques
sur les suicides LGBTQ quutilisent réguliérement les activistes/chercheu-
reuses pour dénoncer les facteurs systémiques en jeu dans la suicidalité,
mais elles soutiennent aussi que ces statistiques contribuent a présenter
les individus LGBTQ comme des victimes vulnérables. La représentation
stéréotypée des personnes LGBTQ par rapport a la suicidalité peut avoir
des conséquences préjudiciables. En effet, présenter les personnes
LGBTQ comme vulnérables au lieu de se concentrer sur les systéemes
hétérosexiste et cisgenriste peut produire de la vulnérabilité chez ces
sujets, comme l'ont démontré des suicidologues critiques comme
Cover (2012, 2016a, 2020), Jaworski (2014), McDermott et Roen (2016) et
Roen (2019). Quand les concepts de désespoir, de solitude, de victime, de
souffrance, de douleur, d’isolement, de misére et de stress minoritaire
sont associés aux personnes LGBTQ, il reste peu de place pour concep-
tualiser d’autres caractéristiques de ces identités, comme la résilience,
les stratégies d’adaptation ou la solidarité.

En plus de réitérer des stéréotypes associés aux personnes
LGBTQ, ces discours explicatifs de la suicidalité LGBTQ tendent a repro-
duire certaines formes de violence hétérosexiste et cisgenriste, comme
de réduire les personnes LGBQ a leur sexualité et les personnes trans
a leur transitude. Les personnes membres des communautés queers et
trans sont souvent réduites a un aspect unidimensionnel de leur identité
sur la base des normes et structures dominantes — a savoir leur identité
sexuelle et genrée —, effacant ainsi la complexité de leurs identités et
leurs expériences a l'intersection de plusieurs oppressions. Interpréter
la suicidalité queer et trans a travers le prisme de 'hétérosexisme et
du cisgenrisme se base donc sur une lecture non intersectionnelle des
identités et des oppressions. En effet, méme si les personnes queers
et trans peuvent subir de la violence a cause de leur sexualité et leur
identité de genre, les difficultés qui influencent le plus puissamment leur
suicidalité peuvent étre liées a des discriminations racistes, colonialistes,
classistes, validistes ou agistes. Qui plus est, les individus suicidaires
queers et trans appartenant a des groupes plus privilégiés peuvent aussi
subir une violence systémique limitée (la blancheur et d’autres privileges

154



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

atténuent la violence hétérosexiste et cisgenriste), auquel cas leur désir
de mort peut entierement s'expliquer par d’autres facteurs. Par ailleurs,
le role du suicidisme est un facteur crucial apparemment oublié dans
la suicidalité queer et trans. Quand des activistes/chercheureuses qui
adherent au modele de justice sociale de la suicidalité insistent sur le fait
que les personnes LGBTQ restent silencieuses et ne contactent personne
a cause de I'hétérosexisme et du cisgenrisme des services de prévention
du suicide, et lorsqu’iels interpretent la crainte qu'ont les personnes
LGBTQ de parler comme résultant du fait quelles ne correspondent
pas aux normes sexuelles ou de genre, ces activistes/chercheureuses
négligent le fait que ces formes d’autosilenciation et d'étouffement testi-
monial peuvent parfois étre davantage liées a l'oppression suicidiste qu’a
I'hétérosexisme ou au cisgenrisme. Réduire la suicidalité des personnes
queers et trans a leur queeritude ou a leur transitude n'efface pas seule-
ment une bonne partie de leurs vies et de leurs identités, mais fournit
une explication unidimensionnelle a un phénomene multidimensionnel.

2.1.2. Les explications
simplistes de la suicidalité LGBTQ

Dans l'esprit de Cover (2016b, 97), qui critique le «portrait simpliste
de “Toppression”, lequel aborde de maniere problématique le suicide
a partir d’'une causalité unique et linéaire (méme si elle est sociale) »,
je crois que les discours qui se basent sur I'idée que la haine tue, qu’il
s’agisse d’'une violence hétérosexiste, cisgenriste, colonialiste, raciste
ou validiste, utilisent des explications réductrices de la suicidalité, qui
n'ont pas été remises en question. Comme le démontrent d’autres auteu-
rices, la plupart des personnes LGBTQ ne sont pas suicidaires (Bryan et
Mayock 2017; Cover 2020). Ainsi, en se concentrant sur les dimensions
sociopolitiques de la suicidalité queer et trans, ces discours tendent a
négliger la complexité inhérente a la suicidalité. Alors que les struc-
tures sociales, politiques, économiques, 1égales et normatives peuvent
jouer des réles importants dans 'état émotionnel et psychologique d'un
individu, les structures sociales ne peuvent entiérement expliquer la
suicidalité. Si c’était le cas, la grande majorité des personnes queers et
trans seraient suicidaires. Ainsi, des raisons individuelles et subjectives
(liées néanmoins a des structures sociales) ménent certaines personnes
asonger au suicide plus que d’autres. En somme, identifier les systemes
hétérosexiste et cisgenriste comme seules causes ou causes principales
du suicide est réducteur et néglige d'autres facteurs. Comme l'indique
le chercheur Jack Halberstam dans son analyse critique de la campagne
It Gets Better, «le simple fait qu'un adolescent est gay et qu’il s'enleve

155



Défaire le suicidisme

la vie ne signifie pas qu’il s'est tué parce qu’il était gay» (2010). L'étude
de Bryan et Mayock (2017, 73) montre que beaucoup de tentatives de
suicide chez les personnes LGBTQ ne sont pas liées a la sexualité ou a
lidentité de genre:

Les données de l'enquéte révelent que moins de la moitié
(46,7 %) des personnes qui ont tenté de se suicider a au
moins une occasion sentaient que leur premiére tenta-
tive de suicide était liée de maniere directe ou principale
(«trés liée» ou «liée en grande partie») a leur identifi-
cation LGBT (n = 92). Cela suggere I'implication d'une
constellation complexe de facteurs, incluant souvent
lidentification LGBT d’une personne, sans s’y limiter.

En somme, tandis que '’hétérosexisme et le cisgenrisme peuvent
déclencher des idéations suicidaires, la majorité des personnes queers
ou trans ne se suicident pas et ne tentent pas de le faire; interpréter
leur suicidalité comme étant causée par des structures et des idéologies
oppressives néglige donc la complexité de ce phénomene multifactoriel.
Cette interprétation est également le résultat d'une analyse non inter-
sectionnelle des identités et des oppressions. Ces faits nous invitent
a user de prudence dans nos conclusions et a élargir nos manieres
de penser la suicidalité, ainsi que les stratégies et recommandations
d’interventions a son égard.

2.1.3. Les solutions incompletes
pour aider les personnes suicidaires

Les activistes/chercheureuses qui adherent au modéle de justice sociale
comprennent souvent la suicidalité comme une réaction «horrible»
a loppression. Une des conséquences de cette focale sur l'oppression
est que les recommandations qui en résultent se basent principale-
ment, voire entiérement, sur I'éradication ou la «résistance a la haine,
la pratique de la solidarité et la transformation de la société pour qu'elle
soit inclusive » des personnes LGBTQ (Reynolds 2016, 184). Je donne ici
trois exemples de recommandations centrées sur l'identité LGBTQ et
I'hétérosexisme/cisgenrisme au lieu de la suicidalité elle-méme et du
suicidisme. Premierement, tandis que Bauer et ses collegues (2015, 12)
font preuve de nuance dans leur conceptualisation de la suicidalité
trans et évitent l'erreur de fournir une explication causale basée sur le
cisgenrisme et la cisnormativité, iels insistent toutefois sur I'importance
d’agir sur ce qu’iels appellent les « facteurs susceptibles d’intervention »

156



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

[intervenable factors] dans la suicidalité trans: « Nos découvertes four-
nissent des données probantes montrant que I'inclusion sociale (soutien
social, soutien des parents spécifique au genre, documents d’identité), la
protection contre la transphobie (violence interpersonnelle) et les tran-
sitions médicales peuvent avoir des effets potentiellement considérables
sur les taux élevés d’'idéations suicidaires et de tentatives de suicide dans
les communautés trans.» La méme équipe présente des statistiques
projetées de réduction des idéations suicidaires et des tentatives de
suicide si les personnes trans étaient, par exemple, moins ciblées par
la violence administrative (a travers les documents officiels d’identi-
fication) ou par la violence cisgenriste, ou si elles avaient acces a des
soins de santé ou a un soutien social transaffirmatifs. Deuxiémement,
le chapitre «Quelques pistes de prévention» du livre de Dorais et
Lajeunesse (2004, 71-80) offre des recommandations pour la prévention
du suicide en trois axes: (1) offrir un soutien accru pour briser I'isole-
ment des personnes queers, (2) en finir avec la honte des personnes
queers en défendant des droits égaux et une reconnaissance sociale,
et (3) contrecarrer la stigmatisation des identités queers en célébrant
la diversité. Troisiemement, un autre exemple provient d'un rapport
issu d'un sommet sur le suicide chez les jeunes LGBTQ (Dyck 2015). I1
est frappant que l'intégralité ou presque de ses vingt recommandations
se concentrent sur les enjeux LGBTQ, que ce soit la mise en ceuvre de
politiques sociales spécifiques aux personnes LGBTQ (recommandation
n°?2), le développement des connaissances et des compétences culturelles
LGBTQ (recommandation n° 3), les curriculums LGBTQ dans les écoles
(recommandation n° 7) ou les guides de prévention du suicide pour les
personnes LGBTQ (recommandation n° 18). Si les recommandations
avancées dans ce rapport sont inestimables, elles tendent a ignorer
d’autres solutions qui vont au-dela de I'identité sexuelle ou de genre, ou
de I'hétérosexisme et du cisgenrisme. Certes, je souscris aux mesures
pertinentes dans ces trois exemples visant a éradiquer I'hétérosexisme et
le cisgenrisme, cependant je me demande encore ce qu'elles ont a offrir
aux personnes suicidaires LBGTQ dont la sexualité ou I'identité de genre
ne sont pas au cceur de leurs idéations suicidaires. Ces recommandations
offrent également peu doutils concrets pour les personnes suicidaires
sur le plan individuel. Tenter de changer le monde par l'activisme peut
assurément aider de plusieurs maniéres, mais cela ne garantit pas la
disparition des idéations suicidaires et ne facilite pas nécessairement
la vie quotidienne pour les personnes suicidaires. En somme, si ces
solutions sont pertinentes et révolutionnaires pour les communautés
queers et trans, elles sont insuffisantes pour les personnes suicidaires
dans une perspective antisuicidiste.

157



Défaire le suicidisme

En plus de ces recommandations, nous devons entreprendre une
analyse du suicidisme en nous concentrant sur les voix des personnes
suicidaires, quelle que soit leur sexualité ou leur identité de genre, pour
mieux comprendre la suicidalité. Une telle analyse pourrait révéler
I'importance significative d’autres facteurs qui sont sous-théorisés dans
les conceptualisations courantes de la suicidalité LGBTQ. Comme dans
d’autres modeéles de la suicidalité, beaucoup d’activistes/chercheureuses
qui adhérent au modele de justice sociale semblent présumer savoir ce
qui est le mieux pour les personnes suicidaires et assument que leurs
solutions et recommandations pour diminuer les taux de suicide sont
celles qui servent le mieux ces personnes, alors que cette présomption
n'est peut-étre pas exacte. Malgré de nombreuses initiatives ciblant les
personnes suicidaires queers et trans, ces dernieres continuent a ne pas
chercher d’aide, méme aupres des organisations LGBTQ qui travaillent
en prévention du suicide. Une étude de Megan C. Lytle et de ses collé-
gues (2018, 1923) montre que, « parmi les personnes participantes ayant
rapporté des idéations ou des comportements suicidaires, une grande
portion d’entre elles ne cherchaient pas d’aide (73,1% des hommes
gays, 33,3% des hommes bisexuels, 42,9 % des femmes bisexuelles,
14,3% des femmes lesbiennes, 41,2 % des individus queers) quand elles
considéraient le suicide ou tentaient de se suicider. Les personnes qui
cherchent de l'aide contactent le plus souvent un-e ami-e.» Ces chiffres
sont choquants, mais ils confirment les résultats d'autres recherches sur
la suicidalité dans divers groupes, et pas uniquement chez les personnes
queers et trans. Comme je le note dans le chapitre 1, les personnes
suicidaires dans leur ensemble tendent a ne pas chercher d’'aide, parti-
culierement quand elles souhaitent compléter leur suicide. Nul doute que
les communautés queers et trans bénéficieraient des recommandations
propres a la suicidalité LGBTQ, comme celles-ci proposent des trans-
formations systémiques nécessaires pour améliorer les conditions de
vie des groupes marginalisés, mais je ne suis pas convaincu que ces
changements diminueraient les taux de suicide des personnes LGBTQ
ou qu’ils augmenteraient significativement le nombre de personnes
qui cherchent de l'aide avant de mener a bien leurs plans suicidaires,
comme ces recommandations ignorent le réle clé du suicidisme. En
résumé, nous devons consacrer plus dénergie a écouter les individus
suicidaires, a leur demander quels services ils trouveraient utiles pour
voir quelles initiatives sociales, politiques, culturelles, médicales,
spirituelles et légales pourraient étre mises en place pour les soutenir.
Toute recommandation sur la suicidalité devrait se baser principalement
sur les besoins des personnes suicidaires et tenir compte des régimes
suicidistes. D’excellents exemples d’interventions centrées sur les

158



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

besoins et les voix des personnes suicidaires, comme des interventions
communautaires et des groupes de soutien par les pairs, sont présentés
plus loin dans ce chapitre.

2.1.4. Le traitement saniste et suicidiste
des personnes LGBTQ suicidaires

Malgré leurs bonnes intentions et leurs contributions inestimables
soulignant le role des systemes d'oppression dans la suicidalité, les
activistes/chercheureuses queers et trans reproduisent parfois des
formes de sanisme et de suicidisme. Comme je 'ai montré dans le passé,
les communautés queers et trans ont mobilisé des récits validistes et
sanistes dans leur quéte légitime de reconnaissance et de dépatho-
logisation (Baril 2015). Des slogans comme «les queers ne sont pas
malades» ou «les personnes trans ne sont pas des malades mentaux»
sont utilisés abondamment dans l'activisme et dans la recherche queers
et trans pour dépsychiatriser la diversité sexuelle et de genre, mais ce
langage a pour effet de marginaliser les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées. De plus, la pathologisation de la maladie, de
la souffrance et du handicap reste peu questionnée. Alors qu’il existe
de plus en plus de recherches a l'intersection des études queers et du
handicap®* ou des études trans et du handicap®, plusieurs discours sur
les enjeux queers et trans demeurent teintés par des formes de validisme
et de sanisme, y compris lorsqu’ils abordent la suicidalité. A cause d’'une
absence d’'analyse issue des perspectives critiques du handicap/Mad,
la maladie mentale est diabolisée et est souvent présentée comme une
réalité de laquelle les personnes queers et trans devraient se dissocier.
Par exemple, McDermott et Roen (2016, 11) écrivent qu«il est crucial
de trouver d’autres manieres de réfléchir a la détresse émotionnelle, au
suicide et aux atteintes auto-infligées pour éviter d’associer directement
les identités sexuelles et de genre marginalisées a la maladie mentale ».
Cet exemple n'en est qu'un parmi plusieurs dans les recherches sur la
suicidalité LGBTQ. En réalité, dans une perspective de justice sociale,
il est presque impossible de trouver des références qui ne dissocient
pas clairement la suicidalité LGBTQ de la maladie mentale, comme
si cette derniere était en soi si mauvaise qu’il faudrait en purger les
communautés LGBTQ.

En plus du validisme et du sanisme, certain-es activistes/
chercheureuses traitant de la suicidalité LGBTQ reproduisent aussi
des formes de suicidisme. Le suicidisme se présente dans ces écrits
sous trois formes principales, que jai abordées dans le chapitre 1:
(1) présenter une image négative des gens suicidaires, (2) réduire au

159



Défaire le suicidisme

silence les personnes suicidaires, et (3) appuyer des stratégies coercitives
de prévention du suicide. Premiérement, I'image négative des personnes
suicidaires apparait sous une forme subtile ol le suicide est présenté
comme un «probleme a régler», dépeignant ainsi les personnes suici-
daires comme des personnes brisées ayant besoin détre réparées. Le
vocabulaire péjoratif entourant la suicidalité et les stéréotypes associés
aux personnes suicidaires (des personnes laches, égoistes ou choisissant
une sortie facile) sont présents implicitement ou explicitement. Par
exemple, quand Thom (2019, 142) estime qu’«il serait si facile d’aller
la-bas» (clest-a-dire de se suicider), elle sous-entend que la suicidalité est
un choix facile et que continuer a vivre est l'option la plus courageuse.
L'idée selon laquelle vivre une vie en tant que personne queer ou trans
dans le contexte actuel de violence serait brave et révolutionnaire
traverse beaucoup de sources que janalyse dans ce chapitre. Thom (2015)
estime que «chaque respiration que nous prenons est un autre pas vers
la révolution». Bornstein (2006, 54) utilise le terme brave pour décrire
les gens qui résistent a 'envie de se suicider. Ce qui est encore plus
inquiétant que ces messages implicites est le fait d’attribuer certaines
caractéristiques aux personnes qui confrontent les systemes oppressifs
et qui refusent le suicide, et de les opposer a celles qui «échouent» a
le faire et qui intériorisent et retournent les messages haineux contre
elles-mémes. Par exemple, Dorais et Lajeunesse (2004, 45) introduisent
quatre «scénarios adaptatifs au rejet [hétérosexiste]. [...] Il sagit des
scénarios du parfait garcon, du fif de service, du cameléon, et du rebelle. »
Les auteurs associent les deux premiers types au refus de l'orientation
sexuelle, le troisieme a une réponse mitigée a l'orientation sexuelle,
et le quatrieme type a l'acceptation de la queeritude et au refus de
I'hétérosexisme. Ces personnes queers rebelles sont dépeintes comme
combatives et possédant des mécanismes d’adaptation sains, de bonnes
compétences pour survivre, un grand sens de 'humour et la créativité de
trouver des solutions autres que de se faire du mal et de s’autodétruire.
Permettez-moi d'étre clair: ces multiples auteurices ne décrivent jamais
explicitement les personnes suicidaires comme laches ou pathologiques.
Néanmoins, en lisant leurs descriptions des personnes qui décident
de rester en vie, qui rejettent le suicide et qui combattent les systémes
doppression comme des survivantes courageuses, je me demande jusqu’a
quel point les personnes suicidaires qui tentent de se suicider ou qui
y parviennent sont implicitement dépeintes comme l'opposé de ces
personnes queers et trans rebelles et en santé.

Deuxiémement, les discours sur la suicidalité LGBTQ contribuent
a réduire au silence les individus suicidaires. Les projets de recherche
analysant les discours des personnes LGBTQ suicidaires citent souvent

160



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

ces dernieres en train de partager leurs craintes et les difficultés et les
écueils quelles rencontrent quand il s’agit de parler de la suicidalité et
des atteintes auto-infligées (par exemple Dorais et Lajeunesse 2004 ;
McDermott et Roen 2016). Les personnes LGBTQ ne se sentent clairement
pas confortables et en stireté lorsquelles abordent ces sujets. Néanmoins,
au lieu de percevoir cet inconfort et cette crainte comme participant
d’un systeme suicidiste, beaucoup d’auteurices concluent que d’autres
structures idéologiques et matérielles, comme I'hétérosexisme et le
cisgenrisme, empéchent les personnes suicidaires de parler. Ces conclu-
sions ratent l'opportunité de mettre en lumiere la violence suicidiste qui
influence ces formes d’autosilenciation. Qui plus est, elles représentent
elles-mémes des formes de silenciation, vu quelles n'explorent pas en
détail les causes de la crainte de sexprimer quéprouvent les personnes
suicidaires. A la place, elles présument simplement que la cause se trouve
dans d’autres systemes doppression que le suicidisme.

Troisiemement, beaucoup d’activistes/chercheureuses qui
théorisent la suicidalité queer et trans adherent a I'idée qu’il faut tout
essayer pour sauver les vies des personnes suicidaires, entérinant ainsi
explicitement ou implicitement les stratégies coercitives de prévention
du suicide. Comme le note Thom (2019), nous ne pouvons jamais
abandonner les personnes suicidaires. McDermott et Roen (2016, 147)
insistent aussi sur I'importance de dépathologiser la suicidalité, tout
en s’abstenant de la soutenir: «Nous ne défendons en aucun cas les
atteintes auto-infligées ou le suicide comme des stratégies valables pour
affronter les problémes de la vie.» Il ne s’agit que de deux exemples
d’activistes/chercheureuses qui, tout en accomplissant un travail impor-
tant pour déstigmatiser et dépathologiser la suicidalité queer et trans,
continuent dans une certaine mesure de souscrire au script suicidiste
préventionniste. De plus, il faudrait laisser les sujets suicidaires qui ne
peuvent pas étre sauvés par la prévention se débrouiller tout seuls, comme
le suggére Thom (2019, 46) : «Si une femme trans décide de mourir, c’est
sa décision et je ne vais pas la couvrir de honte ou la pathologiser. Mais il
y aune énorme différence entre le fait de ne pas pathologiser ou culpa-
biliser le suicide et le fait d'en étre complice. » En somme, rares sont les
activistes/chercheureuses étudiant la suicidalité LGBTQ qui dénoncent
les impacts négatifs des mesures coercitives de prévention du suicide,
la plupart appuyant plutot le script préventionniste pour sauver des vies
LGBTQ. La section qui suit met en lumiere deux discours alternatifs sur
la suicidalité ayant été avancés par des organisations par et pour les
personnes trans.

161



Défaire le suicidisme

2.2. Les approches alternatives
de la suicidalité trans:
Trans Lifeline et DISCHARGED

Au niveau international, les auteurices et les organisations qui proposent
de repenser radicalement (ou, peut-on dire, de transer ou de queeriser)
les stratégies de prévention du suicide se comptent sur les doigts de la
main. Certaines de ces approches alternatives visent a accompagner
les individus suicidaires plutét qu’a sauver des vies. Cest notamment
le cas de mon «approche des soins de santé affirmatifs du suicide»
(Baril 2020c, 25) et de 'approche basée sur I'«accompagnement a la mort»
[death counselling] de Scherer (2020, 148). Fait intéressant a noter: iel et
moi nous identifions également comme trans et suicidaires®. Dans une
perspective intersectionnelle, queer, trans et féministe, Scherer évoque
la possibilité que le suicide soit une option dans certains cas et prone des
stratégies de prévention non coercitives. Tout en endossant le discours
critiqué plus haut selon lequel «les normes-scripts sociaux tuent»
(Scherer 2020, 143) et l'argument selon lequel les formes systémiques
de violence meénent a la suicidalité comme «meurtre différé» (144),
Scherer aboutit néanmoins a une conclusion différente des auteurices
que jaborde plus haut, proposant d’écouter les individus suicidaires avec
un esprit ouvert au lieu d’essayer de les sauver a tout prix. Iel écrit (148):

Je propose de repenser la « prévention du suicide» en
termes d'accompagnement [counselling] : l'exploration de
blessures sans jugement et avec des résultats flexibles.
[...] Nous pourrions appeler de tels services des «accom-
pagnements de fin de route » ou des «accompagnements
a la (résolution de la) mort». Ainsi, nous prendrions au
sérieux a la fois 'autonomie et 'agentivité des personnes
vivant avec un désir de mort et/ou de résolution par la
mort a cause de meurtres différés ou de délibérations
éthiques, et la souffrance des étres chers survivant aux
morts autoaccomplies, dont on peut comprendre qu’ils
puissent étre troublés par le recadrage de la « préven-
tion» en un processus d'accompagnement dont les résul-
tats sont flexibles.

Scherer soutient que ces «accompagnements a la (résolution de la) mort»
chercheraient a distinguer les actions basées sur la délibération auto-
nome des «désirs de mort pseudo-agentifs» (149). Iel estime que, dans
certains contextes, la mort par suicide pourrait constituer une « décision

162



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

éthiquement acceptable» (149). Comme je le proposais dans mes travaux
antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020a, 2020b, 2020c), Scherer suggere qu'une
approche moins centrée sur un programme de prévention pourrait
étonnamment sauver plus de vies en déstigmatisant véritablement la
suicidalité et en permettant des conversations honnétes d’avoir lieu.

Parmi les rares initiatives qui repensent radicalement les
approches de prévention du suicide, figurent deux projets menés par
des personnes trans sur la base du principe de soutien par les pairs:
le projet DISCHARGED et Trans Lifeline®. Dans leur rapport intitulé « “All
I Need Is Someone to Talk To”: Evaluating DISCHARGED Suicide Peer
Support», Leo Rhodanthe, Emery Wishart et Robyn Martin (2019) se
penchent sur une initiative australienne basée sur le soutien par les
pairs des personnes trans vivant avec la suicidalité. Il est intéressant de
noter, une fois de plus, que deux des auteurices du rapport (Rhodanthe
et Wishart) ont une expérience vécue de la suicidalité. Ancré dans les
valeurs d’Alternatives to Suicide, une approche de soutien par les pairs
élaborée aux Etats-Unis et fermement opposée a l'intervention coercitive
sur les individus suicidaires, le projet DISCHARGED®® a été lancé en 2018
avec l'intention spécifique de répondre aux besoins des communautés
trans (Rhodanthe, Wishart et Martin 2019, 11). Comme le soulignent
les auteurices, l'objectif d’Alternatives to Suicide et de DISCHARGED
est d'offrir un espace slir ou parler. Sauver des vies est un but secondaire.
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019, 9) expliquent:

Dans les groupes d’Alternatives to Suicide, les pairs
écoutent attentivement les histoires des gens au lieu d’es-
sayer de «réparer» ou de diagnostiquer ces derniers. Ces
groupes different des autres initiatives de prévention du
suicide du fait que l'objectif n'est pas de forcer les gens
a rester en vie a chaque moment, mais de les soutenir a
créer une vie pleine de sens qu’ils souhaitent vivre. Ne
pas senlever la vie n'en est qu'un effet secondaire.

Ces chercheureuses ont mené des entretiens avec des personnes trans
suicidaires et des personnes trans pairs aidantes et concluent que toutes
ces personnes s’accordaient pour dire que ce qui est le plus désespé-
rément nécessaire est de cesser les interventions forcées, de mettre en
place des espaces plus siirs ou parler de la suicidalité sans jugement,
et que les individus suicidaires soient accompagnés sans craindre des
interventions cliniques et les conséquences négatives du fait de dévoiler
des plans et idéations suicidaires (voir aussi Krebs 2022). Autrement dit,
elles insistent sur le besoin de démanteler les mécanismes suicidistes

163



Défaire le suicidisme

présents dans les interventions sur le suicide. Rhodanthe, Wishart et
Martin (2016, 3-4) écrivent:

Le besoin des participant-es est simple —qu’une
personne digne de confiance puisse les écouter en
profondeur et étre a leurs cotés. L'incapacité ou la réti-
cence qu'ont les services en santé mentale a écouter et a
accepter la détresse des participant-es, ce qu'on appelle
une réaction «réflexe», les réduisent au silence et a
I'impuissance, érodant leur autonomie. Finalement, ces
réponses influencent ce que les participant-es disent
aux clinicien-nes, menant souvent a la non-divulgation
des idées suicidaires et servant a isoler davantage les
gens en détresse. Les participant-es ont aussi évoqué
des expériences déshumanisantes et punitives avec les
services en santé mentale. Tout particulierement, les
participant-es ont rapporté avoir été mal compris-es
et considéré-es comme incapables de savoir ce dont
iels ont besoin. Cela signifie que les soins cliniques se
déploient dans un contexte de peur qu’'une hospita-
lisation volontaire devienne involontaire, menant les
personnes a censurer ce quelles divulguent par peur
de perdre leur autonomie. A I'inverse, DISCHARGED
procure un espace sir et de confiance ou explorer
leurs expériences et leurs idées sans rencontrer de
réaction réflexe ou avoir besoin de censurer leurs
propos. Avoir un espace ou parler, ou étre entendu-es
et affirmé-es a créé des conditions pour que les gens
fassent l'expérience d'une autodétermination, d’'un
contrdle, d'un sentiment de pouvoir et d'une produc-
tion de sens accrues. Le pouvoir d’avoir un espace ou
partager librement avec des témoins permettait de
libérer les émotions accablantes et aidait les partici-
pant-es a mieux comprendre pourquoi et comment
certains événements les troublent.

La relation de confiance entre les personnes suicidaires et les pairs
facilitateurices est au coeur de cette approche. Les individus suicidaires
sont vus comme des experts de leur réalité et de la maniére d'aider
et de soutenir les autres personnes suicidaires. Cette approche est
transformative et renforce 'autonomie des participant-es et des pairs
facilitateurices trans. Tandis que I’échantillon restreint du rapport ne

164



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

permet pas de faire des généralisations sur son efficacité, les auteurices
concluent que cette approche radicale de soutien par les pairs présente
des bénéfices et avantages clairs, et jappuie incontestablement leurs
conclusions.

Similairement, lorganisation communautaire Trans Lifeline offre
un service de ligne d’écoute pour les personnes trans aux Etats-Unis
et au Canada depuis 2014. Dans sa puissante contribution a l'ouvrage
Beyond Survival: Strategies and Stories from the Transformative Justice
Movement (Dixon et Piepzna-Samarasinha 2020), intitulée « Why No
Non-Consensual Active Rescue ? », l'organisation répond a une question
quelle recoit fréquemment du public et des milieux d’intervention de
crise, demandant pourquoi ses bénévoles choisissent de ne pas appeler
les autorités (police, ambulance, etc.), méme quand une personne est
activement suicidaire, sauf si cette derniere y consent. Cette décision
constitue I'une des trois valeurs fondamentales de 'organisation : n’avoir
que des téléphonistes trans, promouvoir le soutien pas les pairs et ne
jamais contacter les services d'urgence sans le consentement de la
personne suicidaire®. Trans Lifeline (2020, 136) affirme que ce dernier
principe entre radicalement en opposition avec les valeurs des autres
lignes d’écoute en prévention du suicide, qui s'appuient sur I'intervention
des services d'urgence quand cela semble nécessaire pour la prévention.
Lorganisation croit fortement que «le sauvetage actif non consenti»
engendre davantage de risques pour les personnes suicidaires et que ces
risques sont plus élevés et plus séveres pour les groupes marginalisés,
comme les communautés racisées ou trans (136):

En octobre 2015, Trans Lifeline a interrogé environ
800 personnes trans aux Etats-Unis sur leurs expériences
d'utilisation des lignes d’écoute en prévention du suicide.
Environ 70 % des répondant-es ont déclaré n'avoir jamais
contacté une ligne découte en prévention du suicide.
Environ la moitié des personnes ont souligné qu’elles
avaient vécu une crise, mais quelles ne se sentaient pas
en sécurité de contacter une ligne d'écoute. Environ un
quart des répondant-es ont déclaré avoir interagi avec
les forces de l'ordre ou le personnel d'urgence a la suite
d’'un appel de crise, alors qu'une personne sur cing avait
été placée involontairement en isolement psychiatrique.
[...] Encore et encore, les membres de notre commu-
nauté —y compris nos propres bénévoles — nous disent
qu'un des facteurs les plus décisifs dans la recherche
d’aide est le fait d’avoir ou non a subir un sauvetage actif.

165



Défaire le suicidisme

Trans Lifeline soutient que les sauvetages non consentis augmentent la
suicidalité a cause des traitements violents, dommageables et inhumains
imposés aux sujets trans suicidaires par la police, le personnel médical
et dautres intervenant-es. En effet, des études quantitatives montrent
que les communautés trans subissent des formes de discrimination,
de violence et de stigmatisation séveres par la police et les systemes
de santé et de services sociaux®. Trans Lifeline indique avec raison
que, si nous reconnaissons que les interactions avec la police ou le
systeme de soins de santé constituent des situations dans lesquelles les
communautés trans subissent une violence considérable, nous avons
tendance a oublier, au regard des stratégies de prévention du suicide
LGBTQ, que ces institutions et leurs services ne sont pas les mieux
placées pour répondre a la détresse des personnes trans suicidaires.
En plus de leur suicidalité, les personnes trans, et particulierement
celles qui sont racisées, pauvres, sans-abri, handicapées, détraquées
ou neurodivergentes, seront plus sujettes a subir une détresse accrue
ou d'autres dommages causés par 'interaction avec ces services. Selon
Trans Lifeline, «le risque de dommages ou de I'usage d’'une force létale
augmente de maniere prévisible lorsque la personne en crise est racisée
ou handicapée » (137). Finalement, Trans Lifeline estime comme moi
que le recours a des mesures coercitives pour sauver des vies avec
des sauvetages non consentis «augmente les facteurs de risque de la
suicidalité chez les personnes qui appellent des lignes d’écoute » (138).
Dans le méme esprit que le projet DISCHARGED, Trans Lifeline insiste
sur 'importance de développer des relations de confiance, de soutien
par les pairs et des conversations ouvertes sur la suicidalité, rappelant
que les résultats positifs de leur approche sont trop souvent ignorés par
les milieux d’intervention de crise et les suicidologues (critiques), malgré
la valeur heuristique de cette approche pour les personnes trans et les
personnes suicidaires en général. Néanmoins, contrairement au projet
DISCHARGED, Trans Lifeline affirme qu'«ultimement, nous servons la
mission de sauver des vies» (139).

Trans Lifeline (2020, 138) identifie une série de conséquences
négatives des sauvetages non consentis affectant particulierement les
groupes marginalisés comme les communautés trans. Encore une fois,
ces impacts négatifs sont plus séveres pour les personnes trans qui
vivent a l'intersection de multiples oppressions. Je résume ces impacts
négatifs en cing points: (1) les sauvetages coercitifs dévoilent souvent
l'identité de genre des jeunes trans a leur famille et a leurs proches,
ce qui peut mener a un rejet supplémentaire, incluant une expulsion
du foyer, et a de la violence; (2) les sauvetages coercitifs engendrent
des frais (ambulance, hospitalisation) pour les personnes trans,

166



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

qui sont déja surreprésentées dans les statistiques sur la pauvreté;
(3) les hospitalisations involontaires et les historiques denjeux de santé
mentale peuvent affecter négativement l'accés a des soins de santé
transaffirmatifs en le différant ou en le bloquant; (4) les interactions
avec le systeme de santé et les services sociaux engendrent souvent de
la stigmatisation, de la violence et de I'aliénation; et (5) les sauvetages
coercitifs brisent la confiance des personnes pouvant potentiellement
utiliser des lignes d’écoute en prévention du suicide, craignant que les
téléphonistes déclenchent un sauvetage actif non consenti. Autrement
dit, les lignes d’écoute en prévention du suicide qui souscrivent aux
mesures coercitives de prévention (presque toutes les lignes d’écoute en
Amérique du Nord) ne suscitent pas la confiance ou le partage honnéte
de la part des personnes suicidaires (voir aussi Krebs 2022 ; Martin 2011).

Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) confirment les impacts néga-
tifs liés a l'utilisation de mesures coercitives lorsque des personnes trans
interagissent avec les services de prévention du suicide. Une personne
trans ayant participé a I'étude raconte:

Je n’ai pas eu de bonnes expériences avec eux [les services
sociaux], et particulierement avec une personne [...]
qui a appelé la police car javais mentionné que je me
sentais suicidaire. Ca ne s’est pas bien terminé pour moi
parce que [...] le fait que la police débarque chez soi peut
étre bouleversant [...] et c’est arrivé devant mes enfants
aussi [...] la police ne voulait pas m’écouter, méme quand
jai tenté de leur expliquer [...]. Je n'avais pas de plan, je
n'avais rien chez moi que je pouvais utiliser, mais iels
m'ont quand méme menotté-e et jeté-e dans un fourgon
de police et j’ai passé 24 «fantastiques» heures sous les
verrous —eh bien, pour me protéger. (Lane, cité-e par
Rhodanthe, Wishart et Martin 2019, 19)

Qui plus est, comme le montrent les statistiques d'une enquéte de Trans
PULSE Canada, les personnes trans racisées craignent a juste titre
d’avoir affaire a la police et aux services d'urgence: «Une proportion
surprenante de 33 % des répondant-es racisé-es ont évité d’appeler le 911
pour des services de police dans les dernieres cinq années, tandis que
24% ont évité d’'appeler le 911 pour des services médicaux d’'urgence»
(Chih et al. 2020, 8). En fait, certaines personnes trans ayant participé
au projet DISCHARGED sont si traumatisées par leurs interactions avec
les services d'urgence qu'elles « préféreraient mourir que de les utiliser»
(Rhodanthe, Wishart et Martin 2019, 21). D’ailleurs, les impacts négatifs

167



Défaire le suicidisme

de la stigmatisation de la suicidalité et des enjeux de santé mentale sur les
personnes trans ont été soulignés par plusieurs auteurices (Kirby 2014).
Par exemple, dans un des projets de recherche empiriques sur les jeunes
trans auxquels j’ai participé, plusieurs répondant-es ont expliqué qu’on
leur avait refusé des soins de santé transaffirmatifs a cause de leur
détresse émotionnelle et de leurs enjeux de santé/handicap mental (Baril,
Pullen Sansfacon et Gelly 2020). En somme, les études confirment que les
handicaps et maladies mentales sont utilisées par le personnel médical
pour augmenter son controle [gatekeeping] des personnes trans et de
leur transition. Ainsi, il est particulierement pertinent de considérer les
impacts négatifs des mesures de prévention coercitives sur les personnes
trans dans une approche transaffirmative.

Si japprouve sans réserve l'approche d’'intervention non coerci-
tive sur le suicide que proposent des chercheureuses comme Scherer
(2020) ou les groupes et organisations comme DISCHARGED et Trans
Lifeline, et sijestime que ces alternatives représentent un pas significatif
dans la bonne direction pour queeriser et transer la suicidalité, jestime
également que ces approches bénéficieraient du fait de soutenir pleine-
ment les personnes suicidaires en leur reconnaissant des droits positifs,
comme je le propose dans cet ouvrage. Les auteurices et les groupes
que jaborde ici concentrent leurs critiques sur les sauvetages actifs non
consentis et leurs effets déléteres sur les groupes marginalisés, y compris
les personnes trans qui vivent a 'intersection d’autres oppressions. Sans
utiliser le terme suicidisme, iels dénoncent a leur facon des formes de
suicidisme et proposent des droits négatifs pour les personnes suicidaires.
Toutefois, iels n'endossent pas un agenda incluant des droits positifs
pour les personnes suicidaires, impliquant de les soutenir concréetement
sur les plans social, 1égal, médical, économique et politique dans leur
quéte potentielle de mort. J'espere que mon analyse donnera lieu a des
dialogues avec ces auteurices, activistes et organisations pour avancer
vers une reconnaissance pleine et entiere des personnes suicidaires.
La mobilisation d'outils théoriques queers pour analyser la suicidalité
pourrait étre une maniere d’évoluer vers une posture responsable
vis-a-vis des personnes suicidaires.

2.3. L'échec d'un véritable
échec: théorie queer,
suicidalité et (non-)futurité

Si certain-es auteurices d’avant-garde en suicidologie critique comme
Katrina Roen (2019), Elizabeth McDermott (McDermott et Roen 2016) et

168



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

Amy Chandler (2020a) ont commencé a mobiliser des concepts provenant
des études queers, comme les notions déchec et d’affect négatif que je
propose d’aborder ici, leurs travaux brillants et inspirants se concentrent
habituellement sur les atteintes auto-infligées, les idéations suicidaires
et les tentatives de suicide, sans appliquer ces notions au suicide en tant
que tel. Cette nouvelle tendance dans la recherche contribue cependant a
transformer radicalement notre perception des atteintes auto-infligées et
des idéations suicidaires et s'approprie la notion déchec a se conformer
aux normes oppressives, au bonheur, au succes et a la productivité. Les
impératifs moraux de s'améliorer, de «guérir» et de retourner rapide-
ment a une vie productive et heureuse alignée sur les attentes normatives
sont un fardeau pour les sujets marginalisés qui ne correspondent pas
aux normes et dont la situation ne s'améliore apparemment pas avec le
temps, a cause de barriéres systémiques. Autrement dit, I'injonction a
se sentir bien et le «devoir de bonheur» (Ahmed 2010, 59) contribuent
au sentiment d’échec des personnes suicidaires ou ayant recours a des
atteintes auto-infligées. Au lieu de répudier le manquement aux normes,
ces auteurices et quelques suicidologues critiques que je mentionnais
plus tot célebrent la valeur heuristique et politique de I'échec et des
affects négatifs ainsi que l'agentivité qui s'en dégage. Dans l'esprit de
leurs travaux, mes réflexions constituent une invitation a mobiliser ces
concepts queers non seulement pour théoriser les atteintes auto-infligées
et les états suicidaires, mais aussi pour les appliquer directement au suicide.

En outre, le champ en croissance des études queers de la mort
propose de queeriser la mort, les processus de mort et le deuil (Radomska,
Mehrabi et Lykke 2019). Si ce nouveau champ prometteur n’a que tres
peu permis de théoriser directement la suicidalité a ce jour, plusieurs
liens intéressants peuvent étre établis. Par exemple, il y a des similitudes
évidentes entre l'expérience de la sortie du placard chez les personnes
queers et trans et chez les personnes suicidaires, vu la crainte du juge-
ment, de la stigmatisation et de la discrimination quelle implique. Des
similitudes existent aussi dans les discours dominants sur les identités ou
les «choix». En effet, les discours présentant les sexualités et les identités
de genre non conformistes comme étant «seulement une phase» qui
passera lorsque la personne sera remise sur les rails ressemblent aux
discours décrivant la suicidalité comme une phase dou l'on émergera. De
méme, les discours évoquant le risque de contagion et la panique morale
entourant la « propagation» de 'homosexualité ou de la transitude
ressemblent aux discours sur la « propagation » des idéations suicidaires.
Les similitudes entre ces discours sur la contagion de la queeritude/
transitude et de la suicidalité n'ont cependant toujours pas été théori-
sées. La théorie queer (comme les études queers de la mort) est restée

169



Défaire le suicidisme

relativement silencieuse au sujet de la suicidalité elle-méme, hormis
Iétude des suicides chez les jeunes queers. Si presque tout a commencé a
étre queerisé, des paradigmes théoriques aux méthodologies, concepts et
enjeux sociaux, aucune queerisation du suicide n’a encore eu lieu dans le
sens proposé ici. Le désir de mort qui est au cceur du tournant antisocial
queer (Edelman 2004 ; Halberstam 2008, 2011) est resté plut6t figuratif.
SiTon peut décrire le suicide comme le geste antisocial par excellence
vu qu’il incarne une politique négative radicale de la non-futurité, un
refus de la temporalité reproductive hétéronormative centrée sur la
socialité, la stabilité et 1a longévité, et un refus de I'injonction normative
au bonheur, les auteurices queers n'ont pas conceptualisé le suicide dans
ces termes. Le suicide continue trop souvent d’étre dépeint comme un
geste unilatéralement négatif qui ne saurait représenter une solution
a des problémes systémiques. A certains égards, les personnes LGBTQ
suicidaires sont présentées comme de « mauvais-es queers» qui échouent
a participer a la révolution contre l'oppression qu’elles subissent.
Cependant, certain-es auteurices dans les études queers et les
études critiques de la race ont commencé a remettre en question certains
postulats dans les discussions sur le suicide LGBTQ et sur leurs effets délé-
teres dans certaines populations. Par exemple, Jasbir K. Puar (2013, 2017)
se demande avec raison pourquoi nous accordons tant d’importance a
des suicides exceptionnels au lieu de réfléchir de maniere critique aux
nombreuses «morts lentes» (Berlant 2011) qui ont lieu chaque jour dans
les systemes racistes, capitalistes et néolibéraux, qui condamnent des
populations entieres a disparaitre graduellement par des processus de
débilitation. L'accent mis sur les suicides spectaculaires nourrit une forme
d’exceptionnalisme qui invisibilise les autres morts dans le contexte des
«nécropolitiques queers» (Puar 2007, 32). En demandant «pourquoi le
suicide est-il représenté comme l'ultime perte de vie ? », Puar (2013, 179)
souligne l'exceptionnalisme entourant les suicides queers, qui efface les
morts lentes causées par le racisme, le capitalisme et d’autres systemes
doppression. Comme beaucoup d’activistes/chercheureuses que janalyse
dans ce chapitre, Puar congoit la suicidalité comme le résultat de facteurs
systémiques qui tuent les personnes suicidaires lentement mais stire-
ment, tout en insistant sur le fait que l'attention accordée aux suicides
nous empéche de nous pencher plus attentivement sur les contextes
dans lesquels ils ont lieu. En indiquant la maniére dont certains sujets
LGBTQ sont intégrés dans les discours, normes et structures dominantes,
alors que d'autres sont «abandonnés a la mort» dans les environnements
nécropolitiques du capitalisme racial, la théorisation brillante de Puar
est pleine de potentiel pour critiquer le suicide depuis une perspective
antisuicidiste. Néanmoins, cette tAiche n’a pas encore été entreprise par

170



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

les théoricien-nes queers. Pourtant, comme elle nous met en garde par
rapport au cadre néolibéral qui guide le mouvement pour les droits
des personnes handicapées, il importe de se demander «ce qui arrive
apres loctroi de certains droits libéraux» (Puar 2017, xviii), et la méme
chose sapplique au contexte des revendications formulées ici pour les
personnes suicidaires. Loin de poursuivre des droits individuels pour les
personnes suicidaires par 'accés a un droit libéral a mourir qui inclurait
lamort de certains sujets improductifs tout en omettant de questionner la
nécropolitique qui rend certaines vies invivables, les réflexions de Défaire
le suicidisme nous invitent a agir simultanément pour un changement
systémique et pour de meilleurs soins et un soutien pour les personnes
suicidaires issues de groupes marginalisés. Lorsqu’on I'applique au droit
a mourir, la question cruciale de Puar (2017, 13), a savoir «quels corps
débilités peuvent étre revigorés pour le néolibéralisme et considérés
comme assez précieux et disponibles pour étre réhabilités, et quels
corps ne le peuvent pas?», nous aide a mettre en lumiere la disparité
entre les sujets suicidaires vus comme ayant une valeur suffisante pour
la capacitation et ceux quon destine a la mort, comme les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou dgées, parmi d’autres populations
visées par la nécropolitique.

Dans une veine similaire, sans queeriser la suicidalité en soi,
l'analyse incisive des explications réductrices du suicide chez les jeunes
LGBTQ chez Halberstam (2010) est pleine de potentiel. Ce dernier critique
la campagne It Gets Better en indiquant que les choses ne vont pas mieux
pour tant de personnes queers dépourvues de divers priviléges (par
exemple: privilege blanc ou privilege de classe). En fait, Halberstam
suggere quelles s’aggravent®. Dans The Queer Art of Failure, ce méme
auteur (2011, 1) demande: «Qu'est-ce qui vient apres l'espoir?», et
propose une politique de échec célébrant nos limites, nos pertes ainsi
que nos émotions et affects négatifs. Cette «logique de '’échec» (106)
permet d’explorer et de déconstruire la «logique du succés» (2) nourrie
par des standards hétéronormatifs, classistes, capitalistes ou racistes.
Pour Halberstam, accepter I'échec au lieu de le rejeter permet de meil-
leures relations et interactions basées sur la coopération, la créativité et
lacceptation, plutdt que sur la compétition, I'exclusion et la conformité
aux normes dominantes. Embrasser 'échec permet aux sujets margi-
nalisés de porter un regard critique sur «la positivité toxique de la vie
contemporaine » (3). Selon moi, la contrainte a la vie est entrelacée avec
cette positivité toxique. En effet, 'injonction a la vie et a la futurité repose
sur l'espoir que les choses iront mieux a un moment donné et sur la
croyance que les personnes suicidaires devraient rester optimistes quant
ala possibilité de sortir d'un état ou d’'une phase suicidaire. Néanmoins,

171



Défaire le suicidisme

si Halberstam suggére «'échec comme mode de vie» (23), I'échec ultime
de la vie —le suicide —reste sous-théorisé dans son travail. Ce manque
d’analyse représente une opportunité manquée dans une perspective de
suicidologie critique. La méme réflexion pourrait sétendre a la critique
de la longévité chez Halberstam (2005, 4), ou il suggére intelligemment
que «nous créons la longévité comme l'avenir le plus désirable, nous célé-
brons la poursuite d'une longue vie (dans toutes les circonstances) et nous
pathologisons les modes de vie qui ne se préoccupent pas ou peu de la
longévité». Cette citation comprend certes des énoncés problématiques
sur les communautés handicapées, comme l'indique justement Alison
Kafer (2013, 40-44), mais en appréhendant cette critique de la longévité
dans une perspective crip, on saisit la dénonciation de la dévalorisation
des personnes ayant une espérance de vie plus courte. Cette critique
de la longévité pourrait aussi s'appliquer 2 la suicidalité. A travers une
hypervalorisation des vies plus longues s’inscrivant dans le dispositif du
biopouvoir, les normes suicidistes actuelles pathologisent les individus
qui valorisent la qualité de vie plutét que la quantité (et je ne confonds
pas la qualité avec 'absence de handicap). L'importance accordée a une
longue vie pourrait ne pas faire partie des valeurs fondamentales des
personnes suicidaires, mais leur perspective est invalidée par des récits
sur la longévité. En somme, la critique de la longévité chez Halberstam et
son exploration de la notion d’échec ont un potentiel énorme pour faire
basculer notre compréhension de la suicidalité, mais elles n'ont pas été
suffisamment développées jusqua maintenant dans son travail et chez
les autres chercheureuses queers et suicidologues critiques.

C’est dans une breve section de l'ouvrage publié par Ann
Cvetkovich en 2012, Depression: A Public Feeling, que j’ai vu ce qui sap-
proche le plus d’'une queerisation de la suicidalité. L'autrice souhaite
dépasser, comme je le fais ici, les vieux débats et les discussions étriquées
entre les perspectives queers antisociales et utopistes. Alors que son
livre se penche sur les affects négatifs, particulierement la dépression,
la question de la suicidalité est brievement abordée. Commentant la
campagne It Gets Better, Cvetkovich insiste sur le fait qu’il n’y a pas
toujours de «fin heureuse» et propose d’accepter le chaos complexe
des divers affects, incluant aussi bien les bons que les mauvais. Au-dela
d’accepter de vivre avec des affects négatifs plutot que dessayer de s’en
purger, Cvetkovich (2012, 206-207) suggére aussi qu’il est compréhensible
que certaines personnes ne veuillent pas attendre détre «réparées» par
une «cure» médicale, sociale, politique ou révolutionnaire:

Ordonner a une personne de rester en vie n'est malheu-
reusement pas un énoncé performatif, quand bien

172



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

méme on voudrait qu’il en soit autrement, et les expres-
sions d'amour ne se traduisent pas nécessairement,
sinon par accident, en une cure contre I’habitude insi-
dieuse de la haine de soi ou se sentir mal vis-a-vis de
soi-méme [...]. Beaucoup d’entre nous avons sans aucun
doute essayé dencourager une personne [...] & conti-
nuer de vivre ou a seulement se rappeler qu'elle est
aimée. Mais étant donné que le savoir et la reconnais-
sance ne sont pas laméme chose, et que rester en vie est
une pratique et non seulement un sentiment momen-
tané, ces moments rassurants peuvent étre éphémeres
[...]. Méme si, comme l'ont noté des critiques queers, le
désir d’aider les personnes plus jeunes émerge souvent
de la croyance parfois sentimentale et paternaliste
selon laquelle il faudrait protéger 'enfance et I'adoles-
cence, il peut aussi étre motivé par le pendant sinistre
et parfois secret de nos propres expériences de désirs et
de désespoirs suicidaires. En plus d’étre porteur d’'une
inquiétude pour les jeunes queers qui n'ont jamais vécu
autant d’anxiété, ce livre est hanté par la mémoire de
plusieurs personnes pour qui grandir n’a pas nécessai-
rement signifié quelles iraient mieux, de personnes qui
n'ont pas pu trouver comment attendre jusqua ce que
les choses aillent mieux, de personnes qui ne sont pas
trés différentes de moi.

Cvetkovich souligne ici que I'injonction a la vie et a la futurité n'est pas
toujours efficace. Malgré tous nos efforts pour rejoindre, espérer ou
aimer (pour reprendre les mots de Thom) des personnes, certaines
décideront de mourir. Certains questionnements au coeur de Défaire
le suicidisme demandent: Que pouvons-nous faire pour ces personnes,
ici et maintenant? Comment pouvons-nous mobiliser les valeurs de
lempouvoirement, du consentement éclairé, de 'autodétermination,
de l'autonomie corporelle et de la réduction des risques quavancent si
souvent les études et organisations queers et trans, afin de théoriser la
suicidalité et intervenir aupres des personnes suicidaires ? Dans l'esprit
de Cvetkovich, qui cherche a extraire les affects négatifs et la dépression
du domaine médical pour les politiser, comment pouvons-nous étendre
cette politisation a la suicidalité d’'une fagon qui n’insiste pas seulement
sur les aspects sociaux et politiques de la suicidalité, mais qui voit aussi
le suicide lui-méme et le soutien aux personnes suicidaires comme des
gestes politiques et relationnels?

173



Défaire le suicidisme

Dans une perspective queer antisociale, le suicide pourrait étre
théorisé comme le geste figuratif queer par excellence. En effet, le sujet
suicidaire refuse de reproduire l'ordre social ou d'investir dans la futurité
et ses normes dominantes. Le «futurisme reproductif », théorisé en 2004
par le chercheur Lee Edelman dans Merde au futur: théorie queer et pulsion
de mort, suggére que l'organisation idéologique et matérielle des sociétés
se base sur I'idée figurative de 'enfant a venir et la nécessité de protéger
cet enfant et son avenir. Cette idée du futurisme reproductif pourrait
étre interprétée parallelement a la contrainte a la vie et a I'injonction a
la vie et a la futurité. En fait, la contrainte a la vie se nourrit du futurisme
reproductif: pour produire la vie [aliveness], il faut qu'existe un futurisme
reproductif, ou la promesse d’un avenir. Similaire au biopouvoir et a la
biopolitique chez Foucault (1997, 2004a, 2004b) qui visent la vie de la
population elle-méme, Edelman (2004, 9) concoit la figure de l'enfant
comme le point focal de «toute intervention politique » nourrissant
cette logique du futurisme reproductif. Du point de vue dominant du
futurisme reproductif, la queeritude et son association avec la néga-
tivité et le désir de mort (dans un sens psychanalytique) sont présentées
comme des menaces et des espaces de résistance contestant les normes
hétéronormatives orientées vers la futurité. Méme si Edelman ne théorise
pas la suicidalité en soi, je soutiens que, dans un contexte suicidiste, la
suicidalité et son désir littéral de mort représentent similairement des
menaces et des espaces de résistance a la contrainte a la vie et a ses
mécanismes, comme l'injonction a la vie et a la futurité. En ce sens,
elle est aussi un affront au futurisme reproductif. Refuser la vie, comme
refuser 'enfant, selon la théorie d’'Edelman, devrait étre vu comme
un geste hautement politique. Tout comme queeriser la temporalité,
queeriser la suicidalité permet douvrir des possibilités et d'imaginer des
perspectives de substitution a la temporalité et a la futurité reproductrices
conformistes, qui valorisent les histoires linéaires constituées d'emplois,
de relations, de familles et de longues vies de bonheur normatif. En effet,
le suicide peut étre vu comme une maniere de refuser la mort lente,
cruelle et insoutenable qui est imposée aux communautés margina-
lisées (Greensmith et Froese 2021), comme une maniére de dire: « Merde
al'injonction a la vie et a la futurité, merde a aller mieux et merde a la
productivité », de la méme facon qu'Edelman (2004, 29) dit: «Merde a
Tordre social et a 'enfant». Le «merde au futur» dans le titre du livre
d’Edelman revét un nouveau sens quand on pense au refus de continuer
avivre chez les personnes suicidaires. Utilisant les mots d’Ahmed, nous
pourrions comprendre la suicidalité comme un refus radical de se
conformer aux objets «joyeux» pour imaginer le potentiel politique de
ce que jappelle lae rabat-joie suicidaire. Le suicide pourrait étre vu comme

174



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

un geste ultime de rabat-joie féministe (c'est-a-dire le geste rabat-joie
d’'une personne marginalisée qui refuse de sourire et de se soumettre en
silence a l'oppression qu'elle subit). En somme, queeriser la suicidalité
pourrait nous aider a réimaginer la mort au-dela du script habituel de
la vieillesse, des maladies terminales ou des accidents involontaires,
contestant les conceptualisations normatives qui voient la mort comme
nécessairement involontaire et indésirable.

Cependant, un des dangers de théoriser la suicidalité a travers
le prisme des concepts queers, comme les notions de futurisme anti-
reproductif, déchec ou de geste rabat-joie féministe/suicidaire, serait
de romantiser l'expérience suicidaire ou de l'utiliser comme un exemple
figuratif qui appuie un programme politique queer contestant les normes
dominantes sur le succes, le bonheur, la productivité, la reproduction
et I'intelligibilité, sans considérer la gravité de la détresse vécue par les
personnes suicidaires. Défaire le suicidisme tente de maintenir I'équilibre
fragile entre, d'un c6té, la présentation de la suicidalité comme un geste
rebelle ou un rejet radical des normes dominantes dans une perspective
queer antisociale et, de l'autre c6té, sa représentation comme I'échec
ultime, méme si cet échec est compris comme social et non personnel.
Pour élaborer cet argument nuancé, les travaux d’auteurices qui ont
critiqué certains aspects de la perspective antisociale dans la théorie
queer pourraient étre éclairants. Par exemple, le chercheur José Esteban
Mufioz (2009, 12) critique Edelman et d’autres chercheureuses queers
qui défendent le tournant antisocial avec une «certaine romance de la
négativité » et propose a la place d'imaginer ce a quoi pourrait ressembler
une futurité queer pour les personnes vivant a l'intersection de multi-
ples oppressions. Dans la méme lignée, dans sa critique féministe crip
de I'échec chez Halberstam, la chercheuse Merri Lisa Johnson (2015)
soutient que I'échec n'ouvre pas seulement la porte a des imaginaires
politiques alternatifs, mais aussi a des expériences réelles, concretes et
vécues impliquant de la détresse, de la tristesse et du désespoir. Il est
important de reconnaitre cet échec, et jajouterais ici que la suicidalité
représente parfois, voire presque toujours chez plusieurs personnes
suicidaires, une expérience extrémement difficile et atroce. Autrement
dit, il importe de se rappeler que certaines expériences de échec sont
horribles. Les expériences suicidaires peuvent ne pas étre vécues (et ne
sont fort probablement pas vécues par la majorité) comme une révolution
queer contre le futurisme reproductif, comme une contestation de la
contrainte a la vie, comme une critique de I'injonction a la vie et a la
futurité ou comme un échec ouvrant des maniéres alternatives de penser
et détre au monde; elles sont simplement des solutions tragiques et
inéluctables a des situations désespérées. Mobiliser les politiques de la

175



Défaire le suicidisme

négativité avancées par des théoricien-nes queers pourrait faire courir le
risque d’invisibiliser la réalité cruelle que vivent beaucoup de personnes
suicidaires —dou 'importance de ne pas romantiser la suicidalité et les
affects et sentiments négatifs dans une perspective queer antisociale.
Bien qu'elle sancre dans une critique de 'espoir méme, la question
de Halberstam (2011, 1), «quest-ce qui vient apres l'espoir ?», s'appuie
encore sur une forme d’espoir, ou sur ce que Mufioz (2009, 13) appelle
«l'utopisme queer », ancré dans une relationalité. Parfois, pour certains
sujets suicidaires, rien n'arrive apres l'espoir : abandonner l'espoir méne
a abandonner la vie elle-méme, et aucune autre option nest imaginée.
Dans lesprit de Cvetkovich (2012, 2), qui soutient au début de son ouvrage
qu’«il n’existe pas de solution miracle, qu’elle soit médicale ou politique, il
n'y a que le travail lent et constant de la survie et de la résilience », jestime
qu’il n’existe pas de solution miracle pour certaines personnes suici-
daires. Le choix qui reste peut étre simplement d«apprendre a vivre avec
lenvie de mourir», comme l'affirme Cortez Wright (2018, § 1). Queeriser
la suicidalité pourrait nous aider a voir la tension productive entre ces
différentes tendances de la théorie queer, entre le tournant antisocial et
l'utopisme queer, et entre les affects positifs et négatifs, au lieu de voir
ces affects a travers une opposition binaire et un filtre qui les présente
comme mutuellement exclusifs (Ahmed 2010). Cvetkovich nous met en
garde quant au fait que politiser la dépression et les affects et sentiments
négatifs ne devrait pas signifier de simplement les réinterpréter d'une
maniére positive, en romantisant des expériences vécues difficiles et
ardues. La méme chose peut étre dite de la suicidalité : si nous pouvons
envisager ses aspects fondamentalement relationnels, sociaux et poli-
tiques ainsi que souligner sa valeur heuristique dans le démantelement
des normes et des injonctions imposées aux sujets marginalisés de méme
que son refus des morts lentes et sinistres, il faut se rappeler que, pour
beaucoup de personnes suicidaires, la suicidalité représente le dernier
recours, la meilleure de deux « mauvaises» possibilités. Il faut réconcilier
et valoriser ces différents discours et expériences.

Cvetkovich souligne également que la dépression peut évoquer
simultanément une grande variété d'affects négatifs et de types de
socialité alternatifs. Elle peut rassembler les gens et mener a des trans-
formations politiques. J'estime que la méme chose pourrait étre vraie de
la suicidalité, pour autant que nous abandonnions le suicidisme. Tout
comme nous avons commencé a discuter des enjeux de santé mentale
plus ouvertement dans la sphere publique en créant des réseaux de
services et de soutien pour les personnes vivant avec des enjeux de santé
mentale, un cadre antisuicidiste nous aiderait a percevoir la suicidalité
comme un terrain pour des transformations relationnelles et politiques.

176



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

La mort et la préparation a la mort pourraient rassembler les gens
d’une maniere radicale; la famille, les proches ou les ami-es qui ont
été déchiré-es et éloigné-es pendant des années pourraient peut-étre
se réunir pour réfléchir a la mort ou pour assister a cet ultime passage
entre la vie et la mort, et trouver une résolution a de vieux conflits.
Qu’elle soit naturelle ou provoquée (par un suicide assisté, par exemple),
il semble que la mort souléve souvent le sentiment qu’il faut résoudre
d'urgence tous les enjeux encore en suspens avant qu’il ne soit trop tard.
L'approche affirmative du suicide dont je discute au chapitre 5 accorderait
aux personnes suicidaires le méme soutien dont bénéficient les autres
personnes dans leur processus de mort. Surtout, elle pourrait nous
permettre de remplacer I'isolement et le silence qui précedent les gestes
suicidaires par davantage de relationalité et de conversations ouvertes, un
processus qui sauverait probablement plus de vies que les mesures coer-
citives actuelles en prévention. Je ne veux pas seulement élaborer une
politique de la négativité, de 'antisocialité, de 'antifuturité ou de Iéchec,
comme Halberstam ou Edelman. Suivant les théories de l'affect avancées
entre autres par Ahmed et Cvetkovich, je veux aussi conceptualiser la
suicidalité comme un état profondément social et relationnel. Queeriser
et transer notre approche de la suicidalité, comme je le propose ici,
soulignent I'importance d’'un tournant affectif et relationnel a propos
de la suicidalité. Aussi paradoxal que cela puisse paraitre, nous devons
commencer a penser a la (non-)futurité des personnes suicidaires pour
maximiser ce que nous pouvons leur offrir pendant qu’elles sont encore
envie. Quand nous conceptualisons les personnes suicidaires comme un
groupe dont les voix sont ignorées, dont les pensées sont délégitimées
et dont les demandes sont présentées comme irrationnelles ou inintel-
ligibles —en somme, comme un groupe vivant des formes significatives
d’injustice épistémique —, il devient urgent de théoriser et de concrétiser
un avenir viable pour ces personnes, y compris un soutien affirmatif du
suicide, qui pourrait étre affirmatif a la fois de la vie et de la mort.

A l'instar de la maniére dont Ahmed (2010, 13) met en suspens le
postulat selon lequel le bonheur serait nécessairement une bonne chose,
je me demande quel nouveau rapport a la suicidalité et aux personnes
suicidaires pourrait émerger si nous abandonnions l'injonction a la vie
et a la futurité en mettant en suspens notre adhésion a la contrainte a
la vie. Comme le fait Ahmed avec le bonheur, je voudrais retracer les
effets déléteres de la présence spectrale de la contrainte a la vie sur les
groupes marginalisés, y compris chez les personnes suicidaires: comme
le devoir de bonheur, la contrainte a la vie est utilisée pour justifier
loppression aussi bien dans les politiques sociales que dans la santé
publique, les lois et les reglements, les stratégies d’intervention et les

177



Défaire le suicidisme

initiatives communautaires. Ahmed note judicieusement comment les
«indicateurs du bonheur» (6) sont utilisés pour comparer et contraster
les Etats-nations. D’'une facon similaire, les taux de suicide sont utilisés
pour évaluer la santé des Etats-nations du point de vue du biopouvoir. En
effet, depuis le développement des premiéres conceptualisations sociales
de la suicidalité, «le déséquilibre entre les taux de suicide (débits) et les
taux de naissance (crédits) sert de signal d’alarme d’'une crise nationale
et du besoin urgent d’actions sociales et politiques» (BayatRizi 2008, 115).
Laissant le soin aux suicidologues critiques féru-es d’histoire d’accomplir
cette tache, je voudrais seulement indiquer que les taux de suicide sont
toujours instrumentalisés par des agendas nationalistes, colonialistes,
racistes et capitalistes. La guerre contre le suicide dans les discours de
santé publique est implicitement une guerre pour une nation forte, en
santé et saine desprit, basée sur plusieurs -ismes. Dans ce contexte, que
signifie le fait d'avoir non seulement un devoir de bonheur, mais aussi
un «devoir de vie» mis en ceuvre par un large éventail de mécanismes,
tels que I'injonction a la vie et a la futurité intégrée dans la médecine,
la psychiatrie, la psychologie, la loi, 'économie, les institutions et ainsi
de suite? Ahmed estime que, dans un monde centré sur le bonheur, le
mécontentement devient, d'une certaine maniere, un droit. D’'une facon
similaire, dans les sociétés suicidistes imposant la vie a travers diverses
formes de violences infligées aux sujets suicidaires, la mort par le suicide
devrait devenir un droit, et un droit positif. Pour faire écho a Ahmed, qui
souligne la maniére dont le bonheur devient un fardeau et une respon-
sabilité pour les sujets marginalisés, le bonheur d’autrui devient le fardeau
des personnes suicidaires. L'injonction a la vie et a la futurité se base
sur l'idée de rester en vie pour faire plaisir aux autres, qui ne veulent
pas laisser une personne suicidaire partir. L'injonction a la vie et a la
futurité est aussi nourrie par les idéologies et les structures capitalistes
et néolibérales, qui cherchent a sauver un individu de plus pour le réin-
tégrer dans 'économie productive. Autrement dit, le bonheur d'autrui
et la satisfaction de I'Etat-nation sont les fondements au nom desquels
nous imposons la vie et la futurité a certains sujets, mais pas a d’autres.

Taffirme donc que les divers récits composant la contrainte a la
vie et 'injonction a la vie et a la futurité ne constituent pas seulement des
somatechnologies de vie, mais aussi des formes d’«optimisme cruel»,
tel que défini par Lauren Berlant (2011, 1):

Une relation doptimisme cruel existe quand une
chose qu'on désire constitue en réalité un obstacle a
notre épanouissement. Il peut s’agir de nourriture ou
d’une sorte d’amour, du fantasme d’'une bonne vie ou

178



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

d’un projet politique. Cela peut reposer sur quelque
chose de plus simple aussi, comme une nouvelle habi-
tude promettant de nous introduire a un mode de vie
amélioré. Les relations optimistes de ce genre ne sont
pas intrinsequement cruelles. Elles ne le deviennent
que lorsque l'objet qui suscite notre attachement
bloque activement le but qui nous avait attiré-es vers
lui au départ.

Autrement dit, loptimisme cruel se matérialise quand le but qu'on désire
atteindre devient, par 'impossibilité de le réaliser, ce qui nous fait souf-
frir cruellement. Le désir de vivre et le désir de futurité promus par le
script suicidiste préventionniste qu'endossent beaucoup d’activistes/
chercheureuses queers et trans abordant I'enjeu de la suicidalité pour-
raient étre interprétés comme des désirs qui sont «un obstacle a notre
épanouissement», pour citer Berlant, étant donné que cette promesse
d’une bonne vie, d'un meilleur avenir ou d'une cure (médicale ou poli-
tique) a la suicidalité empéche spécifiquement les personnes suicidaires
de pouvoir exprimer leurs besoins et les construit ainsi comme des sujets
épistémiquement morts. En d’autres mots, la prévention du suicide est
un optimisme cruel car elle est un fantasme ayant l'apparence de libérer
les sujets suicidaires d'un fardeau —la suicidalité —, mais renforce en
réalité le contrdle, la surveillance, la régulation et la normalisation. Les
stratégies de prévention du suicide constituent une forme doptimisme
cruel car elles préservent «un attachement a un objet significativement
problématique» (Berlant 2011, 24), qu’il s’agisse d’'une longue vie de
bonheur, d'un meilleur avenir ou d'un sentiment de bien-étre. Elles le
sont aussi du fait que les promesses d’aide, de compassion et de soutien
sont le plus souvent inatteignables et se transforment en violence ainsi
qu’en une marginalisation et un isolement accrus, particulierement
chez les sujets marginalisés. Berlant (11) considere que son livre Cruel
Optimism parle de «Iérosion d’'un fantasme, d'une forme de vie investie
collectivement, la bonne vie». Défaire le suicidisme propose également
«lérosion d’'un fantasme» a propos de certaines formes de «bonnes
morts» excluant les personnes suicidaires. D’un point de vue suicidiste,
les bonnes morts sont celles qu'on percoit et quon construit comme
naturelles et involontaires. Mourir de vieillesse, d'une maladie ou
méme d'un accident tragique est présenté comme normal, méme si
c’est malheureux. Les morts volontaires ou choisies par le suicide et le
suicide assisté (comme en témoignent les débats sociaux et éthiques qui
font rage) sont souvent présentées comme anormales et indésirables.
Lérosion du fantasme de la bonne mort devient possible en queerisant et

179



Défaire le suicidisme

en transant la suicidalité. Berlant nous invite a porter un regard critique
sur toutes les formes doptimisme cruel qui tuent les populations margi-
nalisées a petit feu, en les attachant a l'espoir d'un meilleur avenir. Cest
exactement ce qui se passe avec les personnes suicidaires: lentement
mais sirement, les scripts suicidistes préventionnistes causent plus de
mal que de bien, et provoquent éventuellement plus de morts, en forcant
ces personnes a rester silencieuses avant d'accomplir leur suicide. Ces
formes doptimisme cruel® représentent donc des «“technologies de
la patience” qui permettent a un concept du futur de suspendre les
questions sur la cruauté du maintenant» (28). En ce sens, les discours
des activistes/chercheureuses queers et trans sur la suicidalité LGBTQ
sont des somatechnologies de la « patience » qui promettent l'espoir d'un
meilleur avenir tout en effacant «la cruauté du maintenant» produite
par les normes et les structures suicidistes.

2.4. Mot de Ia fin

Le chapitre 2 démontre que la maniere dont les activistes/chercheureuses
conceptualisent la suicidalité des personnes LGBTQ produit des soma-
technologies de vie qui imposent un fardeau du bonheur, de l'espoir, du
futur et de la vie sur les personnes suicidaires. Malgré toutes leurs bonnes
intentions de soutenir et d’aider les personnes suicidaires, les réflexions
et les interventions qu’iels proposent reproduisent parfois par inad-
vertance des formes doppression, comme le sanisme et le suicidisme.
Malgré les contributions inestimables des discours sur la suicidalité
LGBTQ pour améliorer les expériences vécues quotidiennement par
les personnes queers et trans, ceux-ci échouent souvent a expliquer
la complexité de la suicidalité et a offrir des solutions véritablement
responsables envers les personnes suicidaires. En effet, les stratégies
actuelles de prévention du suicide centrées sur les personnes LGBTQ
comptent souvent sur 'évaluation des risques chez les personnes suici-
daires, sur leur surveillance, sur le recours aux services d'urgence et
sur la prévention du suicide par diverses mesures (coercitives). De telles
mesures ne sont pas seulement suicidistes, comme je le démontre dans
le chapitre 1, infligeant un vaste éventail de violences inhumaines, mais
elles renforcent aussi, comme je le montre dans le chapitre 2, le racisme,
le colonialisme, le classisme, le validisme, le sanisme et le cisgenrisme,
car les personnes suicidaires qui appartiennent a plusieurs commu-
nautés marginalisées sont généralement affectées plus négativement
par les mesures de prévention coercitives. Une approche queerisant et
transant le suicide dans une perspective intersectionnelle et de justice

180



Queeriser et transer le suicide: repenser la suicidalité LGBTQ

sociale nous permettrait d'évaluer comment les stratégies d’intervention
sur le suicide devraient tenir compte non seulement du suicidisme et de
son réle dans la maniere dont les personnes suicidaires sont maltraitées
dans une perspective préventionniste, mais aussi de la maniere dont tous
les -ismes sont renforcés par les interventions axées sur la prévention.
Des approches alternatives, comme celles de DISCHARGED ou de Trans
Lifeline, ont commencé a proposer des analyses intersectionnelles dans
leurs critiques des sauvetages non consentis, mais il leur reste encore
a inclure le suicidisme parmi les oppressions examinées. Pour revenir
a Alcorn et a sa lettre de suicide introduite au début de ce chapitre, et
qui nous demandait de réparer la société, je voudrais réinterpréter cette
demande non seulement a 'aune de I’hétérosexisme et du cisgenrisme,
mais aussi des autres -ismes, y compris du suicidisme qui est au coeur de
lexpérience quotidienne des personnes suicidaires (LGBTQ).

L'intention de ce chapitre est aussi d'encourager les suicidologues
(critiques) et les activistes/chercheureuses queers et trans a déployer
la valeur heuristique des affects et sentiments négatifs, de la pulsion
de mort et des notions déchec et doptimisme cruel pour repenser la
suicidalité. C’est une invitation a queeriser et a transer non seulement
les atteintes auto-infligées, les idéations suicidaires ou les tentatives
de suicide, mais aussi le suicide en soi. En effet, ces réflexions et ces
concepts queers offrent une excellente base pour commencer a problé-
matiser et a dénoncer 'imposition d'un fardeau du bonheur et de la
futurité aux personnes suicidaires et l'optimisme cruel dans lequel elles
sont enfermées par le biais du script suicidiste préventionniste. La méme
chose peut étre dite de la théorie trans et de la possibilité de transer
la suicidalité. Tout comme la théorie trans permet de déconstruire
un certain nombre de fantasmes et de fictions régulatrices, comme
la contrainte a la cissexualité, transer la suicidalité nous permet de
comprendre, par extension, d’autres fictions régulatrices, comme la
contrainte a la vie, qu’il nous reste encore a dévoiler et a critiquer. De ce
point de vue, combattre la logique suicidiste et son injonction a la vie et
ala futurité implique de combattre la logique cisnormative de la vie dans
un sens large, qui postule que la seule option normale, valable et saine
serait de mourir de la méme maniere dont on vient au monde — clest-a-
dire sans le choisir. Néanmoins, comme je 'ai démontré, ce potentiel de
la théorie trans et queer reste sous-développé dans ces champs d’études
ainsi que dans la suicidologie critique, qui n'ont toujours pas théorisé le
suicidisme. Comme je le montre au chapitre 3, cette omission s'applique
aussi aux activistes/chercheureuses du handicap qui, tout en discutant de
diverses formes de suicide assisté, n'ont pas ou peu abordé le suicidisme
et les personnes suicidaires.

181






CHAPITRE 3

Cripper et détraquer le
suicide: repenser la suicidalitée
handicapée/détraquée

Bear, cela fait plus de dix ans que tu t'es tué-e et je veux encore hurler.
[...] Une fois par semaine, peut-étre une fois par mois, jentends parler d’'un
autre suicide. [...] Ce sont des personnes queers, trans, handicapées, avec des
maladies chroniques, des jeunes, des personnes racisées, pauvres, survivant-es
d’abus et de violence, sans-abri. [...] Bear, je ferais presque tout pour t’avoir
en vie, ici et maintenant, tout pour repousser ta mort. Mais de quoi avais-tu
besoin alors ? De médicaments qui fonctionnent ? De psys qui t écoutent et qui
acceptent de négocier les termes de ton confinement ? D’un systéme de soutien
plus efficace ? De mettre fin a la honte et au secret ? De quoi avais-tu besoin,
alors que la souffrance et l'injustice se tordaient dans ta corpomentalité ?
Jaurais pu presque accepter la cure, sans ambivalence, si cela avait soutenu
ta vie. Mais qu’est-ce que j'en sais? Peut-étre que tes démons, les montagnes
russes de ton monde émotionnel et spirituel, faisaient tellement partie de toi
qu’une cure n'aurait pas eu de sens.

—Eli Clare, Brilliant Imperfection: Grappling with Cure

Eli Clare, activiste et écrivain trans, queer et handicapé, capture avec
éloquence les affects, questions, doutes et réflexions complexes avec
lesquelles luttent les gens quand un-e proche ou un-e ami-e se suicide.
Dans son livre Brilliant Imperfection, Clare explore la complexité entou-
rant la notion de cure pour les corpomentalités différant des normes
validistes/sanistes. Selon lui, il ne faut pas voir les cures d'une maniere
réductrice mais dans toute leur complexité. Clare (2017, xvi) affirme
que les cures sont de vrais «nceuds de contradictions ». $’il prend garde
de ne pas étiqueter toutes les interventions curatives comme violentes
afin de ne pas condamner certaines personnes handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées cherchant une cure, il nous rappelle comment
linsistance sur cette derniere et sur la normalisation des corpomentalités
handicapées situe déja d'une certaine maniere la cure dans un horizon
de violence. Dans son livre, Clare utilise la méme approche sensible
lorsqu’il aborde brievement le suicide et le suicide assisté. Il partage avec
humilité sa tristesse, son sentiment de perte et son incompréhension
apreés le suicide de son ami-e. Les défis qu'implique le fait de perdre des
ami-es et des connaissances ciblé-es par le cisgenrisme, le racisme, le
classisme et le validisme ont amené Clare a admettre qu'il «ferait presque

183



Défaire le suicidisme

tout» (64) pour sauver la vie de Bear, y compris ce qui est presque incon-
cevable de son point de vue, cest-a-dire de «presque accepter la cure,
sans ambivalence » (64). Cette citation illustre les sentiments difficiles
qui émergent apres un suicide. De telles émotions ont le pouvoir de
nous entrainer, a l'instar de Clare, vers des positions que nous éviterions
autrement. Alors que Clare nous invite a réfléchir de facon nuancée a ses
cOtés aux enjeux complexes sur le sujet de la cure, des débats houleux
ont lieu entre activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur la question
du suicide et du suicide assisté.

En vérité, ces disputes sont liées plus précisément au suicide
assisté, vu que le suicide lui-méme est rarement abordé ou considéré
comme une option par une majorité écrasante d’activistes/chercheu-
reuses du handicap/Mad. Aussi surprenant que cela puisse paraitre, la
suicidalité reste sous-théorisée dans les études critiques du handicap et
les études Mad. Par exemple, la quatrieme édition de l'ouvrage canonique
Disability Studies Reader (Davis 2013b) inclut pour la premiere fois un
texte abordant directement le suicide (Puar 2013). Ce silence au sujet des
personnes suicidaires est aussi a I'ceuvre dans la plupart des monogra-
phies clés des études du handicap/crips que je cite dans ce livre. Encore
plus surprenant est le fait que la plupart des ouvrages des études Mad
n'abordent pas directement la question du suicide®*. Par exemple, parmi
les presque quarante contributions a l'ouvrage collectif récent Routledge
International Handbook of Mad Studies (Beresford et Russo 2022), un
seul chapitre aborde la suicidalité, présentant des extraits de la thése
de doctorat de David Webb (suicidologue dont je traite au chapitre 1)
écrite au début des années 2000. Dans 'ouvrage Psychiatry Disrupted
(Burstow, LeFrancois et Diamond 2014, 10-13), le collectif éditorial note
sept groupes (personnes trans, autochtones, dgées, etc.) qui ne sont pas
abordés exhaustivement dans leur ouvrage, mais omet de mentionner les
personnes suicidaires. Malgré le fait quelles sont souvent psychiatrisées,
pathologisées, hospitalisées de force ou traitées comme les personnes
détraquées, les personnes suicidaires ne font pas partie des groupes
analysés dans l'ouvrage, et le mot suicide n'apparait pas dans I'index®.
Un autre exemple se trouve dans le livre brillant de Liat Ben-Moshe (2020)
sur le handicap, la folie et I'incarcération. Alors que Ben-Moshe se penche
d’un point de vue abolitionniste sur l'expérience des personnes handica-
pées/détraquées vivant diverses formes d’incarcération, il est surprenant
que la suicidalité ne soit mentionnée qu'a deux reprises dans le livre.
Quand l'autrice en parle, elle aborde la suicidalité comme un repoussoir
dans lalutte contre lalogique carcérale: la prison et 'incarcération causent
la suicidalité. Ce ne sont que quelques exemples parmi beaucoup d'autres
qui montrent comment les réalités et les oppressions intersectionnelles

184



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

des personnes suicidaires sont effacées ou oubliées quand il est temps de
discuter des sujets qui leur sont pertinents, comme le handicap et la folie.

Contrairement aux activistes/chercheureuses queers et trans qui
discutent beaucoup de la suicidalité LGBTQ mais qui nabordent pas la
question du suicide assisté, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad
ne discutent presque pas de suicidalité mais s’engagent beaucoup au
sujet du suicide assisté en réaction aux lois validistes/sanistes des gouver-
nements néolibéraux sur la mort assistée, l'euthanasie, I'aide médicale
a mourir ou des pratiques auxquelles je réfere dans ce livre comme des
formes de suicide assisté. Des activistes/chercheureuses du handicap/Mad
ont réagi avec véhémence au fait que beaucoup de bioéthicien-nes
endossent de facon acritique des préjugés validistes/sanistes qui déva-
lorisent les vies des personnes handicapées/détraquées pour libéraliser
la reglementation de diverses formes de suicide assisté (Reynolds 2017;
Wieseler 2016, 2020). Leur réaction vise la logique eugéniste qui prone
lextermination des personnes handicapées/détraquées avant quelles
naissent a 'aide de tests génétiques, et une fois quelles sont en vie, avec
deslois encourageant leur mort. Comme je le démontre dans ce chapitre,
la plupart des activistes/chercheureuses du handicap/Mad, avec qui je
suis completement d'accord, voient le fait que le suicide assisté soit seule-
ment disponible pour les personnes handicapées, malades, souffrantes
ou détraquées comme la pire manifestation possible du validisme et du
sanisme. J'ajouterais que c’est aussi profondément suicidiste, comme je
le montrerai dans les deux prochains chapitres.

Avant de poursuivre cette discussion, jaimerais faire trois
remarques. Premiérement, si je combine les études du handicap/crips
et les études Mad, ce n’est pas pour confondre ces mouvements
sociaux/champs d’études ou pour minimiser les débats entre eux et
les formes doppression qu’ils reproduisent les uns vis-a-vis des autres
(Thorneycroft 2020). En effet, dans leurs efforts 1égitimes pour dépatho-
logiser la folie, le mouvement Mad et le mouvement antipsychiatrie (qui
sont eux-mémes distincts a plusieurs niveaux, comme nous le rappelle
Burstow [2015]) ont souvent réutilisé des logiques et des arguments
validistes, comme I'idée que les traitements psychiatriques imposés aux
personnes détraquées les handicapent physiquement. De facon similaire,
en se concentrant sur les handicaps physiques, les mouvements pour
les droits des personnes handicapées ont souvent exclu les personnes
détraquées et véhiculé des préjugés sanistes. Néanmoins, comme nous
l'avons vu dans le chapitre 2 par rapport aux mouvements/champs
détudes queers et trans, jestime qu’il y a une valeur heuristique au fait
de les théoriser ensemble en lien avec la suicidalité, vu les similarités
entre les analyses des activistes/chercheureuses du handicap et Mad.

185



Défaire le suicidisme

Deuxiemement, jutilise des mots comme handicap et folie
comme termes parapluie, cherchant a inclure un large éventail de
réalités, y compris les handicaps physiques et sensoriels, les conditions
ou les maladies chroniques, et ce qu'on appelle parfois les «handicaps
mentaux» (Price 2011). Mon usage du terme handicap mental, suivant
des auteurices dans les études critiques du handicap et les études crips,
référe a une diversité de réalités: handicaps cognitifs, troubles d’appren-
tissage, neurodiversité et plusieurs enjeux psychologiques et émotionnels
quon appelle parfois maladies mentales (par exemple: schizophrénie,
psychose, anxiété ou dépression ; Mollow 2006 ; Nicki 2001 ; Price 2011).
Je considere donc la souffrance psychologique et émotionnelle comme
une forme de handicap mental, et je réfere souvent au handicap mental
comme a la folie ou a un détraquement, dans l'esprit des études Mad.
Je suis conscient que la classification de la dépression et d’autres
formes de souffrance émotionnelle comme des formes de handicap ou
de maladie fait 'objet de beaucoup de débats dans les communautés
handicapées/détraquées. Malgré ces débats, les études sur les personnes
suicidaires sentendent sur un point: les souffrances psychologiques et
émotionnelles qui prennent la forme du désespoir, de la détresse et de
la tristesse caractérisent la majorité des expériences suicidaires, peu
importe l'origine de cette souffrance (individuelle, sociale ou les deux).
Méme si l'on ne saurait confondre les réalités des personnes ayant des
malades chroniques avec celles des personnes handicapées en bonne
santé ou celles des personnes détraquées (comprenant les personnes
suicidaires), regrouper ces différentes personnes dans la grande caté-
gorie des personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées
posséde une valeur heuristique permettant d’analyser certaines formes
communes de violence, dexclusion, d'incarcération et de délégitimation
auxquelles ces personnes font face.

Troisiémement, ce chapitre est consacré au suicide et non au
suicide assisté, que jexplore dans les chapitres 4 et 5. Néanmoins,
la recherche sur le suicide dans une perspective de justice sociale dans
les cercles détudes du handicap/Mad est rare et saccompagne dans
la plupart des cas de commentaires sur le suicide assisté. La suicidalité
demeure souvent dans 'ombre, dissimulée derriére les débats sur
le suicide assisté. Parmi ces recherches, un nombre disproportionné
d’auteurices se positionnent contre le suicide assisté (et du méme
coup contre le suicide lui-méme*), évoquant sa logique eugéniste. Une
minorité endosse le suicide assisté pour les personnes handicapées,
malades ou souffrantes sur la base d’arguments fondés sur l'autonomie
etlautodétermination®’, tandis que quelques autres essaient de dépasser
ce débat binaire®. Malgré des désaccords profonds au sujet du suicide

186



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

assisté, l'ensemble de ces auteurices ne remettent pas en question le
script suicidiste préventionniste au sujet du suicide lui-méme. En effet,
qu’iels soient pour ou contre certaines formes de suicide assisté pour
les personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées, iels
continuent daffirmer la nécessité de prévenir le suicide, adhérant a
l'injonction ala vie et a la futurité et contribuant a des somatechnologies
de vie affectant les individus suicidaires.

Dans ce chapitre, je propose de cripper [cripping] et de détraquer
[maddening] la suicidalité. Initialement utilisés comme insultes pour les
personnes handicapées et détraquées, les mots crip (de crippled, infirme)
et détraqué (mad) ont été réclamés par ces communautés et sont devenus
les vecteurs d'une resignification positive. Dans ce passage d’'un usage
péjoratif a une affirmation fiere, cripper et détraquer sont devenus des
verbes®. Dans un texte pionnier, a 'intersection des études queers et
crips, la chercheuse Carrie Sandahl (2003, 137) avait proposé d’utiliser
queer et crip de la facon suivante:

Pour résister aux interpellations négatives venant du fait
d’étre queer ou handicapé-e [crippled] [...], des membres des
deux groupes ont développé une critique ironique des normes
hégémoniques. Dans les communautés queers, I'application
de cette critique a recu son propre verbe: queeriser. [...]
Similairement, certaines personnes handicapées pratiquent
le «crippement» [cripping]. Cripper détourne les représen-
tations ou les pratiques dominantes pour mettre en lumiere
les présupposés validistes et leurs effets d'exclusion. Queeriser
et cripper exposent tous deux la séparation arbitraire entre la
normalité et la déficience, ainsi que les ramifications sociales
négatives des tentatives dhomogénéiser 'humanité, et les deux
désarment ce qui est blessant a l'aide d'un humour mordant, y
compris 'humour kitsch.

Comme nous le rappelle Robert McRuer (2006, 31-32), la théorie crip,
comme la théorie queer, joue un role dopposition ou de confrontation
des normes dominantes — dans ce cas, les normes validistes et sanistes.
Elle ouvre des imaginaires et des possibilités sur le handicap qui auraient
autrement été bloquées par les idéologies et structures validistes
et sanistes. Cripper nous permet d'intégrer une perspective critique
handicapée et crip dans notre lecture de certains phénomenes, comme
jele faisici avec la suicidalité. McRuer (2018, 23-24) suggere que «cripper
expose aussi les manieres dont la validité et la sanité [able-bodiedness
and able-mindedness] sont naturalisées et comment les corps, les esprits

187



Défaire le suicidisme

et les incapacités qui devraient étre absolument au coeur d’'un espace,
d’un enjeu ou d’'une discussion sont éliminés de cet espace, de cet enjeu
ou de cette discussion » (souligné dans l'original). Je crois que le handicap
et le détraquement devraient étre «absolument au cceur » des discus-
sions et des réflexions en suicidologie critique, vu que les personnes
suicidaires sont dites « malades », «souffrantes», « folles », « détraquées »,
«aliénées» et «irrationnelles» dans leur désir de mourir. Cependant, le
handicap et le détraquement sont « éliminés de cet espace» disciplinaire
par un mouvement de quasi-répulsion vis-a-vis des explications de la
suicidalité qui ne se basent pas sur un cadre strictement sociopolitique.
Handicap/maladie et folie sont des termes qui ont été supprimés de
la suicidologie critique, et quand des auteurices les utilisent, c’est
presque toujours pour dissocier la suicidalité du handicap/de la maladie
mental-e et de la folie. En ce sens, cripper la suicidologie critique est une
invitation a repenser l'espace accordé au handicap, a la maladie, a la
souffrance et a la folie dans ce domaine, ainsi que la relation conflictuelle
quentretiennent les suicidologues critiques avec le handicap et la folie.
Comme je I'ai noté dans mes travaux antérieurs sur la distanciation
des activistes/chercheureuses trans au regard du handicap, «jestime
que le probléme réside non pas dans le concept de transitude comme
handicap, mais dans les conceptions individualistes, validistes et patho-
logisantes du handicap» (Baril 2015, 66). La méme chose sapplique a
la suicidalité: le probleme ne réside pas dans le fait de conceptualiser
la suicidalité a travers la maladie mentale, le handicap mental ou la
folie/le détraquement, mais dans les conceptions individualistes,
validistes/sanistes, médicales/psychologiques et pathologisantes du
handicap/de la maladie mental-e et de 1a folie/du détraquement. Cripper, et
surtout détraquer la suicidologie critique nous permet d’aborder les inter-
sections entre la suicidalité, le détraquement et le handicap/la maladie
mental-e avec des perspectives critiques renouvelées, au lieu d’adopter
une conception individualiste problématique de la suicidalité comme
dérivant de la maladie mentale, a I'instar du modele médical.

S'il est utilisé dans le champ des études Mad, le verbe détraquer
reste encore a étre théorisé plus systématiquement. Ryan Thorneycroft
(2020, 249) discute de 'usage émergent du verbe:

Alors que le cripping est entré dans le discours sur le
handicap, le maddening est une pratique peu explorée et
théorisée. Le maddening mobilise aussi des processus qui
exigent de se détacher du «connu» et du normatif, et par
lesquels les personnes folles adoptent des pratiques qui
visent a exposer et critiquer les hypotheses, les attentes,

188



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

les pratiques et les effets sanistes [...]. Le cripping et le madde-
ning supposent de perturber et de subvertir le capacitisme
et le sanisme.

Cripper et détraquer la suicidalité permettent de souligner des formes
de validisme/sanisme dans la recherche en suicidologie critique qui,
méme lorsquelle adopte une approche intersectionnelle et basée sur
la justice sociale, n’a toujours pas déconstruit certains préjugés liés au
handicap, a la maladie, a la souffrance et a la folie. Cripper et détraquer
la suicidalité signifient aussi de pousser les études critiques du handicap/
crip/Mad a adopter une posture critique vis-a-vis de la suicidalité au lieu
de la présenter comme un sous-produit d’idéologies et de structures
validistes/sanistes et carcérales. C’est dans l'esprit des cripistemologies,
un terme inventé par Merri Lisa Johnson'®, qui valorise la centralité des
savoirs des personnes handicapées/détraquées, que jécris ce chapitre.

Ce chapitre se divise en trois sections. La premiere passe en revue
les discours sur la suicidalité des personnes handicapées/détraquées
en explorant les débats sur le suicide assisté chez les activistes/cher-
cheureuses du handicap/Mad qui sopposent au suicide assisté ou qui
le défendent. Apres avoir démontré que tous ces discours, peu importe
leurs perspectives, représentent des formes de somatechnologies de
vie perpétuant le suicidisme et la contrainte a la vie, je critique certains
de leurs effets les plus déléteres sur les personnes suicidaires. Cette
premiére section analyse aussi les réflexions de suicidologues critiques
sur la suicidalité des sujets handicapés/détraqués. La deuxieme section
explore deux plateformes qui permettent d’avancer des discours alter-
natifs sur la suicidalité: le webzine Mad in America et plusieurs de ses
contributions, ainsi que le mouvement pour la justice pour toutes les
personnes handicapées [disability justice movement]. La derniere section
adopte une cripistémologie permettant de cripper et de détraquer la
suicidalité. Inspiré par des activistes chercheureuses du handicap, crips
et Mad qui critiquent les modeles médical et social du handicap et qui
ont proposé un troisieme modele que jappelle le modéle sociosubjectif
du handicap, j'utilise ce modele pour repenser la suicidalité.

3.1. Les discours sur la suicidalitée
handicapée/détraguée comme
somatechnologies de vie

Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha (elle/iel), une fem non-binaire, queer,
racisé-e et handicapé-e qui est un-e artiste, écrivain-e et éducateurice sur

189



Défaire le suicidisme

les questions de justice pour toutes les personnes handicapées, montre
de facon puissante comment la suicidalité demeure taboue, méme dans
les cercles antioppression (2018, 174-175):

Si une personne venait me demander AS-TU SONGE A
TE TUER RECEMMENT?, je mentirais automatiquement
en lui disant bien stir que non. De la méme facon que
je T'ai fait avec chaque médecin, travailleureuse social-e
et la plupart des thérapeutes dans ma vie. Comme toute
personne détraquée et futée, je ne veux rien que je ne
puisse pas supprimer dans mon dossier permanent, et je
ne veux définitivement pas d’'un Danger pour Soi-méme
ou pour les Autres. C’est ce contre quoi jai lutté toute
ma vie, et j’ai vu l'oppression et la difficulté qu'implique
cette étiquette pour les gens. Mais si vous normalisez
¢a. Car c’est normal. Ce secret. Que tant de nous luttons
avec la suicidalité. Alors peut-étre, peut-étre, peut-étre
seulement que je vous dirai ou jen étais [souligné dans
loriginal].

Piepzna-Samarasinha identifie des formes de validisme/sanisme comme
des obstacles dans les mouvements sociaux empéchant les conversations
honnétes sur la suicidalité. L'inconfort qu'elle exprime a propos du fait
de révéler sa suicidalité montre que des somatechnologies de vie sont a
l'ceuvre, non seulement a travers des canaux formels de prévention du
suicide, mais aussi au sein des milieux antioppression, et elles prennent
la forme de discours et de pratiques suicidistes et sanistes interreliées. Ce
chapitre analyse les somatechnologies de vie produites par les discours
sur la suicidalité des personnes handicapées/détraquées.

S’il existe un corpus de recherche important sur la santé mentale
et le suicide, il est rare que ces recherches adoptent une perspective
handicapée/détraquée. Quelques études empiriques ont analysé les taux
de suicidalité chez les personnes handicapées/détraquées. Par exemple,
David McConnell et ses collegues (2016) rapportent que les personnes
qui s’'identifient comme handicapées parmi les 19740 Canadien-nes de
leur étude — clest-a-dire 25% de leur échantillon —avaient trois fois et
demie plus de chances d’avoir eu des idéations suicidaires 'année précé-
dente que les personnes valides. Parmi d'autres facteurs, la suicidalité
était expliquée par des obstacles validistes, comme la marginalisation,
la pauvreté et la stigmatisation. Ce risque était plus important quand
il y avait une «morbidité psychiatrique» (anxiété ou «troubles» de
comportement), comme le décrivent les auteurices (521). McConnell et

190



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

ses collegues concluent que les personnes handicapées sont plus a risque
de suicidalité et que les personnes qui s’identifient comme ayant des
«troubles psychiatriques» le sont encore davantage, comparées a d'autres
personnes handicapées. Néanmoins, les chercheureuses réitérent que les
suicides restent rares dans les communautés handicapées, comme cest
le cas dans le reste de la population. Une autre étude quantitative d’ Emily
M. Lund et de ses collégues (2016) a permis de sonder 500 Etasunien-nes,
leur présentant des vignettes de personnes potentiellement suicidaires
pour évaluer si le statut de personne handicapée menait les personnes
interrogées a accepter davantage la suicidalité. Parmi celles-ci, 19 %
s’identifiaient comme handicapées. Bien que I'équipe de recherche ait
émis l'hypothese que le fait d'étre handicapé-e ou d’avoir une personne
handicapée dans son entourage pouvait diminuer 'acceptation du suicide,
leur étude n’a pas permis de le confirmer. Dans toutes les vignettes
présentées, quand les cas hypothétiques impliquaient une personne
handicapée, le suicide était vu comme un choix plus acceptable par les
personnes handicapées et non handicapées (Lund et al. 2016, 32). De plus,
l'acceptation du suicide était plus importante quand le handicap était
visible. Lund et ses collégues (2016, 33) concluent que leur découverte
a des impacts sur la prévention du suicide:

Cette étude établit que le suicide était généralement vu
comme plus acceptable quand la personne hypothéti-
quement suicidaire avait un handicap que lorsqu’elle
n'en avait pas. [...] Si les individus ayant un handicap qui
vivent avec des idéations suicidaires regoivent un message
social suggérant que leur handicap rend le suicide plus
acceptable ou compréhensible, ils peuvent sentir qu’ils
ont implicitement la permission sociale de se suicider.
Autrement dit, le message «le suicide n'est pas une
option» pourrait plutdt étre remplacé par «le suicide
n'est pas une option pour tout le monde, mais elle l'est
pour vous». Une plus grande acceptabilité de la suici-
dalité chez les personnes ayant des handicaps pourrait
suggérer a des individus handicapés qui sont suicidaires
et qui cherchent de l'aide que leurs sentiments de déses-
poir sont justifiés et méme rationnels.

La conclusion de cette étude confirme les craintes exprimées depuis
plusieurs années dans les communautés handicapées/détraquées.
L’aphorisme «mieux vaut étre mort-es quhandicapé-es» est souvent
évoqué dans les cercles handicapés/Mad pour dénoncer les jugements

191



Défaire le suicidisme

et les préjugés négatifs résultant de biais validistes/sanistes a propos
de la qualité de vie des personnes handicapées/détraquées, qui ménent
a approuver des formes de suicide assisté pour elles, mais pas pour
le reste de la population (Coleman 2010; Kafer 2013; Reynolds 2017;
Wieseler 2016, 2020). Les pages qui suivent explorent les réflexions d’acti-
vistes/chercheureuses du handicap sur ce double standard concernant
la prévention de la suicidalité.

3.1.1. Handicap et suicide assisté:
exceptionnalisme de la prévention du suicide
ou droit a l'autonomie ?

Selon lactiviste pour les droits des personnes handicapées Diane
Coleman (2020, §3), le validisme des personnes qui pronent le suicide
assisté est «si extréme qu'elles veulent soustraire un segment vaguement
défini de personnes agées, malades et handicapées de la prévention
du suicide, impliquer notre systeme de santé pour qu’il facilite notre
chemin vers la mort et immuniser toutes les personnes impliquées de
toute conséquence légale, nous privant ainsi du droit a une protection
égale par laloi'®». Lexception du droit a mourir concernant la suicidalité
des personnes handicapées, malades ou souffrantes, en comparaison
avec celles pergues comme corporellement valides et en bonne santé,
a forgé l'opposition binaire entre le suicide et le suicide assisté, quelque
soit la maniere dont ce dernier est nommé et cadré (mort assistée par
un médecin, assistance a la mort, aide médicale a mourir, mort médi-
calement assistée ou euthanasie volontaire). Catherine Frazee (2020),
une activiste/chercheuse handicapée active dans les débats sur l'aide
meédicale a mourir (AMM) au Canada, note le double standard dans la
loi, qui ne vise que les personnes handicapées, malades ou souffrantes.
Elle demande : « Pourquoi nous ? Pourquoi seulement nous ? » (2020, § 5).
Frazee se demande pourquoi la méme «mort sur demande» (§8) n'est
pas offerte a tout le monde et identifie le validisme comme coupable
de cet exceptionnalisme. Elle implore les Canadien-nes de réagir a cette
forme si extréme de discrimination envers un groupe et a agir contre
cette violence institutionnalisée. Frazee n'est pas la seule a dénoncer
la disponibilité du suicide assisté exclusivement pour certains groupes
de personnes marginalisées. Cet exceptionnalisme est critiqué depuis
longtemps par des activistes/chercheureuses du handicap, et je suis tout
a fait d’accord avec elleux sur ce point. Les lois actuelles dans divers
contextes nationaux sont baties sur des doubles standards et sur des
formes profondes de validisme et d’Agisme'?. Comme l'exprimait au début
de cette section Coleman (2018, § 1), qui s'implique aux Etats-Unis dans

192



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

le groupe de défense de droits des personnes handicapées Not Dead Yet,
le suicide assisté est percu par la plupart des activistes/chercheureuses
du handicap comme la forme ultime du validisme, traitant les personnes
handicapées comme étant «jetables». La culture validiste de la sacri-
fiabilité est comparée, dans certains cas, aux exterminations nazies et
est vue par l'activiste/chercheur handicapé Paul K. Longmore comme
«le geste doppression ultime» (2003, 168).

Carol J. Gill a consacré plusieurs articles a ce quelle appelle les
interventions «sélectives» sur le suicide, qui marginalisent les personnes
handicapées. L'importance de ses travaux sur le sujet justifie la place que
je lui accorde dans ce chapitre. Dans un de ses premiers articles sur le
handicap et le suicide, Gill notait les doubles standards sur la suicidalité
basés sur le statut d’incapacité, qui existent dans la société et chez les
professionnelles de la santé. Quand un individu physiquement valide
exprime le désir de mourir, on le caractérise comme suicidaire et il
devient la cible d’interventions de prévention du suicide; mais quand
cet individu est handicapé, son désir de mourir est reformulé comme
normal, rationnel, «naturel» ou «raisonnable» (Gill 1992, 39), une
catégorisation qui représente, selon Gill (1999, 180), «la forme la plus
dangereuse de discrimination a laquelle nous avons été confronté-es ».
Gill (2004, 178-179) soutient aussi que les personnes qui défendent le
suicide assisté adherent a trois postulats qui contribuent a cette dévalo-
risation des vies handicapées: (1) le handicap cause le désespoir et la
dépression, (2) ce désespoir est irréversible et irrémédiable, et (3) il ne
faudrait pas poursuivre la prévention du suicide quand le désespoir se
fonde sur le handicap, la maladie ou la souffrance. Comme l'affirme
Gill (2004, 179):

Ces présupposés ont déclenché l'accusation, chez les
activistes pour les droits des personnes handicapées,
selon laquelle le suicide assisté est manifestement discri-
minatoire. Iels indiquent que cette pratique n'est pas
offerte universellement a toustes les citoyen-nes adultes,
mais seulement aux personnes qui ont des déficiences
biologiques incurables. De plus, la pratique appelle a
une réponse en deux temps du personnel médical: si
I'individu a une condition handicapante incurable, le
désir de mourir peut étre jugé rationnel et on peut aider
lindividu a mourir, tandis que les individus «en santé»
qui veulent mourir sont I'objet d’'interventions sur le
suicide pour sauver leurs vies.

193



Défaire le suicidisme

Dans le méme esprit, jai proposé qu’il existe une «ontologie du suicide
assisté» (Baril 2022) — c’est-a-dire une définition de ce que le suicide
assisté est, son ancrage dans des formes généralisées de validisme/
sanisme (parmi d’autres systémes d'oppression) et dans I'invalidation
systémique de la qualité de vie des personnes handicapées, malades ou
souffrantes (un argument que japprofondis dans le chapitre 4). Cette
ontologie crée «deux classes de sujets suicidaires en considérant les
personnes physiquement handicapées ou malades comme des sujets
légitimes qui devraient recevoir de l'aide a mourir et les personnes
suicidaires comme des sujets illégitimes qui devraient étre gardés en
vie» (Baril 2017, 201). Méme si des activistes/chercheureuses du handicap
dénoncent le double standard et I'exceptionnalisme relatifs a la suicidalité
des personnes handicapées, malades ou souffrantes, iels ne questionnent
pas le postulat selon lequel la seconde classe de sujets suicidaires est
ciblée par I'injonction a la vie et a la futurité.

Généralement, les activistes/chercheureuses du handicap ont
approché le suicide et le suicide assisté depuis une perspective anti-
validiste, considérant que les incapacités ne sont pas la source premiere
ou la seule source de souffrance; le désespoir et le désir de mourir
résultent d'une oppression validiste qui pathologise et discrimine les
personnes handicapées, malades ou souffrantes. Iels affirment que
loppression validiste faconne la suicidalité et que le reméde a ce désespoir
ne devrait pas se trouver dans la recherche de solutions individuelles
comme le suicide ou le suicide assisté, mais dans le fait de confronter
les conditions sociales, politiques, médicales, 1égales et économiques
qui sont a la racine du probléeme!'®. S’il n’existe pas de consensus
absolu dans les communautés handicapées, malades ou souffrantes, le
suicide et les requétes de suicide assisté sont généralement critiquées.
Les activistes/chercheureuses du handicap insistent sur le fait que la
notion d’autonomie avancée par les gens qui pronent le suicide assisté
est individualiste et ne tient pas compte des contextes, structures et
oppressions qui influencent les choix des personnes (Braswell 2018;
Ho 2014). Comme le défendent plusieurs auteurices, les décisions de
mourir chez les personnes handicapées, malades ou souffrantes reposent
sur une fausse notion d’autonomie (Coleman 2010; Gill 1992, 1999,
2004; Longmore 2003). Le suicide n’est pas vu comme un libre choix,
mais comme le résultat de cultures validistes/sanistes et carcérales
invivables (Ben-Moshe 2020).

De la méme maniere que les activistes/chercheureuses queers
et trans présentent le suicide comme une forme d’hétérosexisme et
de cisgenrisme intériorisés, beaucoup d’activistes/chercheureuses du
handicap conceptualisent la suicidalité comme une forme de haine

194



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

et de violence retournées contre soi-méme. Gill (1999, 174) soutient:
«Entouré-es par l'invalidation, il est difficile de ne pas apprendre a se
détester soi-méme. La haine du soi handicapé est une pression interne
intense entrainant certains individus vers I'auto-annihilation. » En ce sens,
le suicide est vu comme une forme de meurtre de soi-méme. Plusieurs
auteurices abordent la facon dont les stéréotypes validistes au sujet des
personnes handicapées, qui les présentent comme étant un fardeau pour
les autres ou en perte de leur dignité, sont intériorisés et nourrissent un
désir de mourir, que ce soit par le suicide ou le suicide assisté (Amundson
et Taira 2005 ; Coleman 2010, 2020). Selon ces auteurices, en plus de cette
oppression intériorisée, il existe des formes d«épuisement du handicap»
[disability burn-out], comme l'explique Gill (2004, 180):

Loppression des personnes handicapées peut entrainer
des répercussions sur elles. Apres avoir lutté contre
les préjugés en milieu de travail, la pauvreté, l'acces
bloqué a la communauté et a ses ressources, des soins
de santé peu adaptés et sélectifs, le manque de logements
accessibles et abordables, des politiques d’assistance
sociale pénalisantes et le manque de transport adapté,
certaines peuvent vivre ce qu'on connait dans la commu-
nauté handicapée comme «I'épuisement du handicap ».
Ce terme référe au désespoir émotionnel engendré par
les opportunités manquées et les objectifs bloqués. Il
est aggravé et intensifié par des années d'exposition aux
préjugés et a la dévalorisation en regard des handicaps.
En fait, un théme répété fréquemment dans les entre-
tiens de recherche avec des personnes ayant des handi-
caps et des maladies est: «Je peux vivre avec ma condition
physique, mais je suis fatigué-e de lutter contre la maniere
dont on me traite.»

Gill distingue clairement le désespoir apparemment causé par des
incapacités de celui causé par les obstacles systémiques auxquels font
face les personnes handicapées, ol son endossement d'un modeéle
social du handicap (sur lequel je reviendrai plus tard). Comme beaucoup
d’autres activistes/chercheureuses, Gill (2000, 536) suggere de travailler
sur le plan systémique pour éliminer ces obstacles et améliorer les expé-
riences vécues par les personnes handicapées: «Il s’agit de problémes
médiés socialement, demandant une intervention sociale plutdt qu'une
aide a mourir. »

195



Défaire le suicidisme

Se dissociant des personnes qui s'opposent au suicide assisté
pour les personnes handicapées, d’autres activistes/chercheureuses du
handicap, que nous pourrions considérer comme les voix « dissidentes »
du mouvement, adoptent la perspective opposée **. Par exemple, Andrew
Batavia, qui s'est positionné en faveur du droit pour les personnes handi-
capées d’avoir accés au suicide assisté dans les années 1990, insiste sur le
fait que ce débat présente moins d’homogénéité dans les communautés
handicapées qu’il n’y parait de prime abord. Selon Batavia (1997, 1672),
certains sondages indiquent que la plupart des personnes handicapées
approuvent le suicide assisté avec des arguments basés sur l'autonomie et
laliberté de choix : « Beaucoup de gens ayant des handicaps, moi inclus,
sont en profond désaccord avec les arguments de nos opposant-es. Nous
croyons que le mouvement pour les droits des personnes handicapées
dans ce pays défend notre droit a l'autodétermination — c’est-a-dire, notre
droit fondamental de controler nos vies, y compris nos décisions sur
I’échéancier et les moyens d'une mort imminente venant d'une maladie
terminale. » Contrairement a la plupart des personnes handicapées,
Batavia ne croit pas que les lois sur le suicide assisté reposent sur des
fondements validistes: «Nous ne croyons pas que le droit au suicide
assisté se base sur la perception erronée, répandue dans notre société,
selon laquelle les personnes avec des handicaps ont une qualité de
vie moindre. Il se base sur le respect de 'autonomie» (1672). D’autres
chercheureuses de renom dans les études du handicap, comme
Lennard J. Davis, adoptent une perspective similaire a propos des lois
sur le suicide assisté. Davis (2013b, 107) soutient que bannir le suicide
médicalement assisté «s'oppose au genre de monde ou les études du
handicap souhaitent que nous vivions. De plus, je crois que le suicide
médicalement assisté fait partie d'un programme progressiste soutenu
par les gens qui ont élaboré des conceptions justes et responsables de
la justice, des droits et de la citoyenneté dans les démocraties. » Comme
je le démontre dans le chapitre 4, jestime, contrairement a Batavia et
Davis, que les lois sur le suicide assisté s'enracinent dans des formes de
validisme, de sanisme, d’agisme, de classisme, de capitalisme et/ou de
racisme, et quil serait irréaliste de penser que certaines institutions, lois,
reglements ou politiques sociales pourraient étre exemptes de validisme
et d’autres -ismes.

Karen Hwang (1999) adopte une position semblable, mais suggere
une réflexion plus nuancée. Etant elle-méme handicapée, elle ne s'iden-
tifie pas comme une activiste du handicap, mais prend une posture ferme
dans les débats sur le suicide assisté. Hwang insiste sur la diversité de
personnes comprises dans la catégorie large du handicap. Si certaines
personnes handicapées sont en santé et ne souffrent pas, d’autres vivent

196



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

avec des maladies chroniques et des conditions douloureuses qui rendent
leur vie difficile. Dans ce dernier cas, Hwang affirme que ces gens
devraient avoir droit au suicide assisté; les empécher de prendre cette
décision ne fait que renforcer I'idée selon laquelle les personnes handi-
capées sont faibles, vulnérables et trop incompétentes pour prendre
des décisions a leur propos. Sans nier l'oppression systémique, Hwang
introduit dans la conversation la question de la douleur, de la souffrance
et de la subjectivité — des réalités souvent écartées du revers de la main
par les personnes qui adherent a un modeéle social du handicap. Sans
nier le fait qu'un validisme systémique puisse déterminer en partie la
décision que prend un individu de se tourner vers le suicide assisté,
Hwang (1999, 184) défend que les activistes qui s’y opposent reproduisent
paradoxalement des formes de validisme: «Loin d’affirmer la dignité
et la valeur de 'autodétermination individuelle, les gens qui défendent
cette position préféreraient que nous abandonnions le contrble de nos
esprits, de nos corps et de nos vies a des gens qui veulent nous protéger
de nous-mémes. Néanmoins, vu ce dilemme, la plupart des personnes
handicapées avec qui j'ai parlé préféreraient 'autodétermination a ce
type de protection. »

Un autre activiste/chercheur de renom ayant une voix dissidente
dans le débat sur le suicide assisté est Tom Shakespeare ** (2006). Connu
pour sa critique des limites du modele social du handicap, que jaborde
plus loin dans ce chapitre, Shakespeare estime que la prédominance du
modele social dans les études du handicap empéche de se pencher sur
la douleur et la souffrance. Il reconnait 'importance du validisme systé-
mique et de ses impacts sur les décisions des personnes handicapées,
mais estime que le fait de présenter ces dernieres comme des individus
vulnérables ayant besoin d’'une protection spéciale en ce qui concerne
leurs choix de fin de vie a des effets pernicieux. Shakespeare soutient
que diverses pratiques, comme l'euthanasie volontaire — par opposition
al'euthanasie involontaire —ou le retrait de traitements de maintien en
vie, sont confondues lorsque les activistes/chercheureuses du handicap
discutent du suicide assisté. Au lieu d'une condamnation universelle de
ces pratiques, il convient d'examiner soigneusement chaque cas. Selon
lui, les personnes handicapées ont le droit d’étre soutenues pour toutes
leurs autres activités, comme manger, s’habiller ou se laver. Il argumente
que les priver de soutien lorsqu’il s’agit de mettre a exécution un désir
de mourir constitue une exception discriminatoire: « Donner acces a
une aide a mourir pour les personnes handicapées éliminerait donc une
iniquité, placant celles-ci dans la méme position qu'une personne non
handicapée » (Shakespeare 2006, 124). Shakespeare fonde son argument
de soutien au suicide assisté sur les notions de libre choix, de liberté,

197



Défaire le suicidisme

d’autodétermination et d’autonomie. Comme Hwang, il insiste sur le fait
quappuyer le suicide assisté implique d’adhérer a des regles et des dispo-
sitifs stricts déterminant pour qui, comment et quand ces gestes sont
autorisés. Il soutient aussi qu’il faut a la fois défendre le suicide assisté et
agir pour promouvoir des changements systémiques pouvant améliorer
les conditions de vie des personnes handicapées. Je critiquerai plus loin
dans ce chapitre la maniere dont beaucoup d’auteurices abordé-es jusqu’a
maintenant, y compris celleux qui défendent le droit au suicide assisté
pour les personnes handicapées, malades ou souffrantes, reproduisent
malgré tout certaines formes de sanisme et de suicidisme. En effet, les
personnes qui défendent le suicide assisté recréent souvent deux classes
de sujets suicidaires: une classe méritant l'aide a mourir et une autre
qui devrait étre sauvée pour 'empécher de commettre l'irréparable.
Par exemple, Shakespeare (2006) reproduit certaines formes de sanisme
et de suicidisme en faisant valoir un dépistage rigoureux visant a s'assurer
que les personnes qui veulent accéder au suicide assisté ne soient pas
déprimées, malades mentalement ou suicidaires.

Des bioéthicien-nes comme Harold Braswell (2018) suggerent
d’abandonner les débats improductifs en refusant de prendre position
sur le suicide assisté, pour plutét s’intéresser aux enjeux plus urgents qui
affectent les communautés handicapées*®®. Méme si je suis d’accord que
nous devons mettre 'accent sur ce qui compte dans la vie quotidienne de
la plupart des personnes handicapées, malades ou souffrantes —comme
l'indépendance dans la vie quotidienne, les logements abordables, et un
acces approprié aux soins de santé, a lemploi et a un soutien social, 1égal et
économique —, jestime que les questions entourant la mort représentent
aussi des enjeux pressants, et je conteste I'idée que les chercheureuses
ne devraient pas se positionner dans le débat sur le suicide assisté.
Au contraire, ne pas prendre position revient a affirmer une position.
Alors que ce débat est complexe et exige de faire preuve de nuance pour
éviter le dogmatisme, il est clair pour moi et pour la vaste majorité des
activistes/chercheureuses du handicap que l'ontologie du suicide assisté
senracine dans des formes profondes de validisme, de sanisme, d’agisme,
de capitalisme et d’autres oppressions (Baril 2017, 2022). Quand il s’agit
du suicide assisté, s’allier aux communautés handicapées, malades,
souffrantes, détraquées et dgées doit impliquer de dénoncer la violence
validiste, saniste et dgiste qui a structuré et qui continue de faconner les
discussions, les réglementations, les lois et les politiques sociales sur
le suicide assisté. Eviter de prendre position ou, pire encore, nier que
cette violence est au cceur de l'ontologie du suicide assisté, a pour effet
de reproduire des (micro-)agressions envers les personnes handicapées,
malades, souffrantes, détraquées ou agées. Je veux étre clair: je dénonce

198



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

fermement les aspects ontologiques, sociaux, politiques et légaux du suicide
assisté dans sa forme actuelle. En méme temps, j'adhére fermement au droit
positif a mourir, non spécifiquement pour les personnes handicapées, malades,
souffrantes, détraquées ou dgées, mais pour toutes les personnes suicidaires,
quelles soient handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou dgées ou non.
Comme je l'ai écrit au sujet de TAMM en 2017 (212):

Les lois, politiques publiques, stratégies de prévention
et modeles/discours actuels sur le suicide ne constituent
pas des réponses responsables, pragmatiques ou compa-
tissantes envers les personnes suicidaires. Depuis une
approche de réduction des risques centrée sur les voix et
le bien-étre des personnes suicidaires, mon but n'est pas
de réformer la loi sur l'aide médicale a mourir pour inclure
les personnes suicidaires, mais de proposer un projet socio-
politico-légal entierement différent. Je suggére d’abroger la
loi, car elle est doublement validiste, et je propose a la place
que toutes les personnes qui veulent mourir, y compris
les personnes suicidaires, devraient avoir acces a l'aide
médicale a mourir, peu importe leur condition physique
ou leur mort imminente [italique ajouté].

Ma position est souvent confondue avec celle des défenseur-es du droit
a mourir qui veulent étendre le suicide assisté aux personnes vivant
avec une souffrance psychologique (ou d’autres formes de souffrance),
mais qui continuent d’adhérer au script ontologique validiste, saniste
et agiste au sujet du suicide assisté. Comme je le démontre dans les
chapitres 4 et 5, ma posture différe radicalement de ce qui a été proposé
jusqua maintenant, car elle se base sur la création de nouvelles formes
antivalidistes, antisanistes et antidgistes de soutien au suicide assisté
pour les personnes suicidaires.

3.1.2. Redéfinir la folie...
sauf pour les personnes suicidaires

Les activistes/chercheureuses Mad, tout comme les activistes/chercheu-
reuses du mouvement antipsychiatrie, ont dénoncé les mauvais traite-
ments, la violence et la cruauté exercées contre les personnes détraquées
et la communauté c/s/x, «un acronyme pour consommateurice, survi-
vant-e, ex-patient-e, désignant toustes des politiques identitaires ou des
relations spécifiques au systéme psychiatrique» (LeFrancois, Menzies

199



Défaire le suicidisme

et Reaume 2013, 335). Iels veulent élaborer une autre relation a un large
éventail de réalités, incluant la dépression, I'anxiété, la psychose, la schi-
zophrénie ou la manie, relation qui ne serait pas gouvernée par I'idée que
ces différentes manieres d'étre au monde doivent étre corrigées'”. Alors
qu'un nombre croissant d’auteurices traitent de la violence épistémique
subie par les personnes détraquées lorsque leurs voix et leur crédibi-
lité comme sujets connaissants sont délégitimées'®, l'effacement des
personnes suicidaires n'est pas expliqué comme une forme de violence
épistémique dans l'activisme et la recherche Mad. Les voix des personnes
suicidaires ont été effacées des conversations sur la médicalisation et
la psychiatrisation, I'hospitalisation ou l'incarcération forcées et les
traitements inhumains (contraintes chimiques ou physiques) infligés
aux personnes détraquées. Les personnes suicidaires sont écartées de
ces conversations et la suicidalité comme theme n'apparait presque pas
dans les textes sur la folie. En outre, la suicidalité est souvent réduite a
étre comprise comme un résultat de la violence saniste (Lee 2013; The
Icarus Project 2015) ou comme un effet secondaire des médicaments
imposés aux sujets détraqués (Whitaker 2018).

A mon avis, cette omission est une opportunité manquée pour
les activistes/chercheureuses Mad, parce qu'étre suicidaire et étre handi-
capé-e, malade, souffrant-e et/ou détraqué-e ne sont pas mutuellement
exclusifs, et parce que le validisme, le sanisme et le suicidisme sont
imbriqués. Analyser une forme doppression en oubliant les autres (ainsi
que les autres systemes doppression) ne saurait fournir qu'un apergu
partiel des enjeux que vivent les personnes handicapées/détraquées.
Pour ne donner qu'un exemple parmi beaucoup d’autres, plusieurs
«traitements» médicaux et psychiatriques comme ’hospitalisation forcée
et les contraintes physiques ou chimiques sont imposés aux personnes
considérées comme «folles» et «détraquées» qui représentent (peut-étre)
un danger pour elles-mémes, un danger qu’on associe souvent a la suici-
dalité. Autrement dit, une personne est souvent hospitalisée/incarcérée
de force, contrainte physiquement ou médicamentée contre son gré
parce quelle est considérée en méme temps comme «folle» et suicidaire.
Le «danger» du suicide est aussi souvent utilisé comme un argument
ultime par le personnel médical pour imposer des traitements forcés aux
personnes détraquées (Kious et Battin 2019). Il devient presque impossible
de distinguer les différents systemes d'oppression dans ces cas: étre suicidaire
suffit pour étre étiqueté-e comme une personne «folle» ou « détraquée » ; avoir
une « maladie mentale» exige une « cure» médicale/psychiatrique et les trai-
tements coercitifs sont vus comme la norme quand il s’agit de personnes qui
représentent un « danger pour elles-mémes». Alors que le désir de guérir les
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées est vivement

200



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

critiqué dans les mouvements sociaux/champs d’études du handicap/Mad,
le besoin de guérir les individus suicidaires, un désir qui émerge des
mémes systémes médicaux et psychiatriques validistes/sanistes et qui
mobilise les mémes types de discours curatifs et doutils coercitifs, est
rarement questionné. Méme chez les abolitionnistes qui s'opposent le plus
radicalement aux lois sur la santé mentale, il n'y a pas de consensus sur
la pertinence de I'abolition de ces lois en ce qui concerne les personnes
suicidaires'® (Ben-Moshe 2020 ; Wilson 2018).

Un exemple concret de l'exceptionnalisme appliqué aux
personnes suicidaires dans les cercles Mad se trouve dans les travaux
du Fireweed Collective, initialement connu comme The Icarus Project,
une organisation étasunienne de promotion de la santé mentale dans
une perspective intersectionnelle et de justice réparatrice. Connu pour
son travail inestimable au service des groupes les plus marginalisés qui
vivent a I'intersection de la folie, de la maladie/du handicap mental-e et
d’autres identités stigmatisées, le collectif cherche a aborder les crises
de santé mentale de maniére a éviter de reproduire l'oppression des
personnes en détresse. Par exemple, dans son texte de 2020, « When It
All Comes Crashing Down: Navigating Crisis», le Fireweed Collective
offre plus d'une douzaine de suggestions d'interventions pour prévenir
des dommages supplémentaires dans les épisodes de crises de santé
mentale, incluant le fait de ne pas appeler automatiquement les services
d’'urgence, car ces services peuvent causer plus de mal que de bien.
Néanmoins, l'organisation affirme I'importance d’utiliser ces services
si la crise atteint un certain niveau de «dangerosité», expliquant que,
«parfois, une intervention forte et rapide est nécessaire si la situation
est véritablement dangereuse et que la vie d’'une personne sécroule
vraiment» (129). Selon le collectif, appeler les services d'urgence devient
une solution, particuliéerement quand une personne est suicidaire, afin
de sauver sa vie (130) : «Appeler la police ou I’hdpital ne devrait pas étre la
réponse automatique. La police et les hopitaux ne sont pas des sauveurs. Ils
peuvent aggraver les choses. Cependant, quand vous n’avez plus d’autres
options, vous ne devez pas les écarter. [...] Soyez réalistes, quand votre
communauté a épuisé sa capacité d’aider et qu’il existe un réel danger. [...]
Le plus important est de garder la personne en vie » (souligné dans l'ori-
ginal). Pour ce collectif, ce qui est valable pour les personnes détraquées
en crise ne semble pas sappliquer aux personnes suicidaires en crise.
Il soutient que les vies des personnes suicidaires doivent étre préservées,
dou le fait qu'il serait justifié d’'appeler les services d'urgence, un geste
vu comme néfaste quand il s’agit d’autres personnes marginalisées.
Néanmoins, comme le démontre Trans Lifeline (2020) dans le chapitre 2,
les personnes suicidaires qui subissent des sauvetages non consentis

201



Défaire le suicidisme

souffrent souvent de violence et de mauvais traitements, et c'est particu-
lierement le cas quand elles appartiennent a des groupes marginalisés,
y compris les personnes handicapées, détraquées ou neurodivergentes.
Je me demande donc ce qui justifie cet exceptionnalisme envers les
personnes suicidaires. Tout en offrant habituellement des solutions
créatives pour les personnes vivant de la détresse mentale, le Fireweed
Collective semble revenir a une approche traditionnelle quand il s’agit
de personnes détraquées suicidaires. Le collectif tente de trouver de
bonnes raisons pour les personnes suicidaires de continuer a vivre
et, dans une certaine mesure, impose la honte a celles qui pourraient
envisager le suicide comme une option potentielle: «Il y a des manieres
de faire en sorte que vos sentiments changent et que votre téte fonctionne
mieux. Si vous vous tuez, rien dans votre vie ne changera jamais. Vous
nous manquerez. Vous ne saurez jamais ce qui aurait pu arriver. Vos
problémes sont trés réels, mais il y a d'autres facons de les affronter »
(The Icarus Project s.d., 3). Bien que je sois d’accord avec les activistes/
chercheureuses Mad qui dénoncent le traitement terrible que subissent
les personnes détraquées, je ne peux mempécher de penser que le
suicidisme est probablement I'un des aspects les plus importants que ces
auteurices oublient dans leur activisme et leur production intellectuelle
trés riches. Un cadre théorique combinant le sanisme au suicidisme
et a la contrainte a la vie pour comprendre les réalités difficiles que
vivent les personnes détraquées dans diverses institutions et contextes
(carcéraux) a le potentiel de fournir une meilleure compréhension de
leurs réalités complexes.

3.1.3. Suicidologie critique,
handicap et folie

Alors que les activistes/chercheureuses du handicap entretiennent un
certain silence a propos de la suicidalité, les suicidologues critiques
font généralement la méme chose a I'égard du handicap et de la folie.
Les perspectives handicapées/Mad sont étonnamment absentes de
la suicidologie critique, a quelques exceptions pres, dont le travail de
China Mills (2017, 2018, 2020), que jaborderai plus loin. Par exemple, deux
ouvrages collectifs clés de la suicidologie critique que jai abordés dans le
chapitre 1, Suicide and Social Justice et Critical Suicidology, ne comprennent
qu'un texte (de Mills) sur le handicap et aucune entrée d’index sur le
handicap et la folie. Cet effacement révele une relation problématique
entre la suicidologie critique et les études du handicap/Mad: soit le
handicap/la folie sont mis de c6té comme des sujets négatifs a dissocier
de la suicidalité, soit ils ne sont tout simplement pas mentionnés. En

202



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

fait, a ma connaissance, il n'y a que deux auteurices dans le domaine
de la suicidologie critique qui explorent explicitement le handicap, soit
Mark E. Button (2016) et China Mills**° (2015, 2017, 2018, 2020).

Button, un chercheur important en suicidologie critique qui a
contribué a mettre en avant le modeéle de justice sociale qui politise
la suicidalité, aborde brievement dans un de ses textes la question du
handicap. Dans cet article, il endosse sans explication 'exceptionnalisme
du suicide assisté pour les personnes handicapées, malades ou souf-
frantes (Button 2016, 271):

A mon avis, il n’y a pas de devoir catégorique de garder
quelqu’un-e en vie [...] de sorte que le suicide puisse étre
considéré comme un tort moral absolu, et ce point est
particuliérement important dans le contexte des maladies
terminales et de la mort médicalement assistée. Je crois
cependant qu’il y a une obligation collective impérieuse,
fondée sur I'équité morale et la dignité des personnes,
d’améliorer les conditions sociales, économiques et
matérielles corrélées aux taux de suicide élevés (hors du
contexte médical des décisions sur la fin de vie).

Ce passage pourrait étre interprété vaguement si ce nétait d’autres
passages du texte de Button, ou il distingue également les suicides
rationnels des personnes handicapées, malades ou souffrantes des
suicides illégitimes basés sur une souffrance sociale et politique. Il semble
effectivement adopter un point de vue selon lequel il est naturel que les
personnes handicapées, souffrantes, malades ou en fin de vie optent
pour le suicide. Ainsi, s’il y a un besoin urgent de politiser toutes les
«subjectivités suicidaires», celles des personnes qui sont handicapées,
malades, souffrantes ou en fin de vie sont exclues de cette analyse poli-
tique : «Hors du contexte des décisions sur la fin de vie et des cas associés
ou des individus cherchent a mettre fin a une maladie terminale et/ou a
une douleur physique irrémédiable, le suicide, et plus spécifiquement
la distribution des subjectivités suicidaires, est un sujet approprié de
réflexion politique» (278). Button mobilise aussi des analogies ou des
métaphores qui pourraient étre interprétées comme validistes/sanistes,
meéme s'il réclame l'utilisation d'une perspective de justice sociale qui
cherche a répondre a toutes les inégalités, y compris celles liées au statut
de personne handicapée (276). Il présente souvent le suicide comme
une maladie a combattre: «Le suicide (hors du contexte de la maladie
terminale et de la mort assistée) appartient proprement aux maux [ills]
qu’une théorie politique socialement responsable devrait affronter» (272).

203



Défaire le suicidisme

Dans son désir de combattre toutes les formes de suicide sauf
celles des personnes handicapées, malades ou souffrantes, Button (271)
évoque un «droit a la vie » qui pourrait constituer la base d'un nouveau
mouvement social ou méme de coalitions avec d’autres groupes pro-vie
(de droite). Button (2020) mentionne la possibilité de faire des alliances
avec des groupes religieux et conservateurs pour protéger le caractere
sacré de la vie. Ici, I'injonction a la vie et a la futurité prend une forme
concrete et se manifeste dans l'endossement de mesures de prévention
du suicide qui briment les droits fondamentaux avec des mesures et des
régles coercitives (Button 2020, 99). Comme les activistes/chercheureuses
Mad Tont démontré, une position qui légitime les hospitalisations, les
traitements forcés et les détentions pour les personnes qui représentent
des «dangers pour elles-mémes» est néfaste pour les personnes détra-
quées et, comme je le défends, pour les personnes suicidaires. Autrement
dit, malgré sa contribution inestimable a la suicidologie critique, la
position de Button sur le suicide et le suicide assisté ne gagnerait certai-
nement pas la faveur des activistes/chercheureuses du handicap/Mad.
Nous pouvons cependant reconnaitre la maniere dont Button politise la
suicidalité, ouvrant la voie a d’autres analyses de la « psychopolitique du
suicide», comme celle de Mills.

Dans ses travaux, Mills (2015, 2017, 2018, 2020) propose des
réflexions innovantes sur la suicidalité et le handicap, adoptant clai-
rement un éthos handicapé/détraqué. Mills nous met en garde de ne
pas reproduire une conception pathologisante et stigmatisante des
personnes handicapées/détraquées quand nous discutons des consé-
quences négatives de différents systémes oppressifs (2020, 80). En outre,
Mills (2020, 78) propose une «psychopolitique du suicide » comme
cadre analytique visant a souligner les liens entre les affects négatifs
et les conditions sociopolitiques dans lesquelles vivent les personnes:
«Icila détresse mentale est utilisée politiquement pour attirer I'attention
vers les maniéres dont les environnements et les systemes peuvent étre
congus pour induire la suicidalité. Cela évoque I'intérét que je manifeste
depuis longtemps pour la psychopolitique comme cadre analytique
visant a mieux comprendre les enchevétrements anxieux entre les
phénomeénes systémiques et politiques et la vie psychique (Mills 2017) ».
Dans ce texte, Mills traite de la psychopolitique a l'ceuvre derriere
les mesures d’austérité au Royaume-Uni et des transformations des
politiques relatives aux frontieres et a l'assistance sociale affectant les
personnes migrantes, pauvres et handicapées''. Elle établit des liens
entre l'expérience que fontles personnes migrantes du renforcement des
frontieres au Royaume-Uni et celle des personnes pauvres et handicapées
quant aux lois qui gouvernent I'assistance sociale. Elle affirme, a I'instar

204



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

de quelques activistes/chercheureuses que jaborde dans le chapitre 2,
que cest la haine qui tue les personnes migrantes et handicapées. Les
mesures d’austérité engendrent une mort lente (et pas-si-lente), banale et
non spectaculaire ciblant les personnes racisées, migrantes, pauvres et
handicapées par le biais d'un ensemble de méthodes, incluant la violence
administrative et financiére. Mills affirme que les mesures d’austérité au
Royaume-Uni, basées sur des systemes doppression comme le validisme
et le capitalisme, sont responsables des morts par suicide: «La logique
sous-jacente a ces systémes crée les conditions d’'une dévaluation de la
vie de certaines personnes et tue des gens, entre autres en les incitant a
se tuer» (Mills 2020, 83). Ainsi, selon Mills, la suicidalité des personnes
handicapées/détraquées est le résultat de formes imbriquées de racisme,
de colonialisme, de classisme, de capitalisme, de validisme et de sanisme.
Bien que je sois entierement d’accord avec I'analyse astucieuse de Mills,
je suis en désaccord avec sa conclusion selon laquelle le suicide constitue
la forme ultime de l'oppression car le désespoir suicidaire résulte de
conditions sociopolitiques, et qu'accepter le suicide signifierait d’ac-
cepter la culture de sacrifiabilité que subissent les sujets marginalisés.
D’un point de vue de la justice sociale, cette conclusion demeure incom-
pléte si elle n'integre pas le suicidisme et les perspectives des personnes
suicidaires. De la méme maniere que Mills nous encourage a penser a la
coconstitution du validisme, du sanisme, du capitalisme, du colonialisme
et du racisme, je propose une perspective qui comprend ces formes
d’'oppression comme coconstitutives du suicidisme.

En somme, si elles sont inestimables sur plusieurs plans, les
contributions des activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur le
suicide et le suicide assisté et celles des suicidologues critiques sur le
handicap/la folie adhérent néanmoins au script préventionniste et nour-
rissent involontairement la contrainte a la vie et les régimes suicidistes.
Ce faisant, elles constituent des somatechnologies de vie affectant les
personnes suicidaires. Méme s’il est difficile de rassembler des discours
sivariés et disparates sur la suicidalité handicapée/détraquée, beaucoup
dentre eux produisent des effets similaires sur les personnes suicidaires,
dont je traite dans la section qui suit.

3.1.4. Le traitement saniste et suicidiste
des personnes suicidaires handicapées/détraquées

Les discours sur la suicidalité handicapée/détraquée ont plusieurs
impacts négatifs sur les personnes suicidaires. Les représentations du
suicide ou des requétes de suicide assisté chezles personnes handicapées/
détraquées ne constituent pas seulement des explications simplistes en ce

205



Défaire le suicidisme

qui a trait aux pressions externes validistes/sanistes et a I'intériorisation
de la haine, mais elles reproduisent aussi des stéréotypes a propos des
personnes handicapées/détraquées (présentées comme vulnérables
et passives, réduites a un seul aspect de leur identité, c’est-a-dire le
handicap/la folie) ainsi que certaines formes de sanisme et de suicidisme.

Des recherches en études du handicap/Mad montrent qu’il existe
des formes de sanisme chezles chercheureuses et activistes du handicap2.
Ainsi, sans surprise, les activistes/chercheureuses voient souvent la
suicidalité a travers une lunette saniste, comme une maladie mentale
a «corriger». Pour ne donner qu’'un exemple, Shakespeare (2006, 124),
tout en justifiant le suicide assisté pour les personnes handicapées avec
des maladies terminales, insiste sur le fait que les personnes ayant des
maladies mentales qui veulent mourir devraient étre empéchées de le
faire: « Par exemple, la dépression et d’autres maladies mentales pour-
raient brouiller le jugement et empécher une personne vivant avec une
maladie terminale de prendre adéquatement la décision de demander
la mort.» Les personnes avec des maladies mentales sont présentées
comme irrationnelles et incompétentes pour prendre ces décisions.
Shakespeare ajoute que la prévention du suicide est essentielle dans
toutes les circonstances, sauf dans de rares cas de maladies terminales
(40) : «Méme si le suicide a été décriminalisé, les tierces parties ont un
devoir moral de tenter de dissuader une personne de se suicider. Il ne
serait donc pas juste qu'une société aide toute personne handicapée
ou non handicapée a se suicider en invoquant l'autonomie. Le seul cas
socialement approuvé ou le suicide devient un choix légitime est celui
d’'une maladie en phase terminale. »

Le script suicidiste préventionniste et le modéle curatif de la
suicidalité, endossés aussi bien par les activistes/chercheureuses du
handicap/Mad qui pronent le suicide assisté que par celleux qui s’y
opposent, nourrissent paradoxalement le trope curatif validiste relatif
a certains sujets considérés comme «brisés» et ayant besoin d’étre
«réparés». Outre les formes de validisme/sanisme intégrées dans
certaines analyses de la suicidalité handicapée/détraquée, comme
dans les exemples qui précedent, des formes de suicidisme sont aussi a
l'ceuvre. Par exemple, le Fireweed Collective (The Icarus Project s.d., 1)
insiste sur le fait que «se sentir suicidaire n'est pas abandonner la vie»
et adhere a la contrainte a la vie, selon laquelle une «meilleure vie» est
toujours possible. L'injonction a rester en vie et a se tourner vers un
meilleur avenir est un théme qui traverse presque tous les discours sur
la suicidalité handicapée/détraquée. Jaffirme que le validisme/sanisme
et le suicidisme fonctionnent de maniére concomitante de sorte qu’ils
nuisent aux personnes suicidaires, et ce, de trois manieres: (1) en créant

206



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

une image pathologique et négative des personnes suicidaires, (2) en
réduisant au silence les personnes suicidaires et (3) en endossant des
stratégies coercitives de prévention du suicide.

Premiérement, une image pathologique et négative des
personnes suicidaires (handicapées/détraquées ou pas) prévaut dans
la recherche. Par exemple, Gill (1992, 42) adopte une vision patho-
logisante des personnes handicapées qui veulent mourir, affirmant que
leurs demandes de suicide assisté «sont clairement pathologiques ».
En se basant sur une interprétation individualiste et psychologique,
Gill dépeint les personnes suicidaires comme «affligées par une vision
étroite» (46). Gill (1999, 174) questionne méme la compétence légale
des personnes handicapées étant donné leur oppression généralisée:
«Siles libertés individuelles sont limitées et distordues par les caprices
des politiques sociales, il est difficile de soutenir que ces individus
agissent librement comme des adultes matures. De plus, I'isolement
social a long terme et la douleur d’une existence imposée et vide de
sens [...] peuvent éroder la capacité individuelle a prendre des décisions
raisonnées.» Plus tard dans sa carriere, Gill (2004, 185) continuera
d’adhérer a cette conceptualisation pathologique de la suicidalité, réité-
rant que le «suicide est déclenché par un sentiment de désespoir lié a
des troubles psychiatriques, a une vulnérabilité émotionnelle et/ou a
des facteurs de stress psychosociaux démoralisants». S’il est peut-étre
compréhensible que Gill, qui travaille dans le champ de la psychologie,
soit tentée d’adopter des explications psychiatriques de la suicidalité,
une conceptualisation similaire semble incohérente venant d’activistes
comme Coleman, qui reste par ailleurs critique de la pathologisation
individuelle. Coleman (2010, 41) se réféere a des études qui soulignent la
«détresse psychologique » et les « perturbations psychologiques» pour
montrer que les requétes de suicide assisté des personnes handicapées
ne sont pas fondées ou raisonnables et devraient étre prévenues, comme
elles le sont pour le reste de la population. Ces positions dans les études
du handicap/Mad s’ancrent habituellement dans une reconceptualisation
de l'autonomie qui favorise une perspective relationnelle aussi bien
qu'une reconceptualisation de la compétence, vue comme biaisée par
des formes intériorisées de validisme/sanisme. Bien que je sois d'accord
avec les activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur la nécessité
d’avoir conscience des impacts profonds des conditions systémiques
sur nos subjectivités, je suis fasciné par 'adhésion parfois acritique aux
explications psychopathologiques qui ont cours quand il est question
de suicidalité. En effet, les affirmations comme celles de Gill ou de
Coleman illustrent que, si les activistes/chercheureuses du handicap/
Mad sont normalement opposé-es aux explications pathologiques et

207



Défaire le suicidisme

individualistes, iels tendent a les redéployer assez rapidement quand il
s’agit d'individus suicidaires. Alors que l'empouvoirement et 'agentivité
sont encouragés pour les autres groupes marginalisés, ils sont déniés
quand il s’agit des personnes suicidaires, qui peuvent étre considérées
comme trop «folles» ou «détraquées» pour prendre des décisions
importantes sur leur vie et leur mort. Ici, le sanisme et le suicidisme
fonctionnent ensemble pour délégitimer les personnes suicidaires, qui
peuvent étre disqualifiées comme «irrationnelles» et « perturbées». De
plus, I'image négative des personnes suicidaires handicapées/détraquées
qui est avancée par certain-es activistes/chercheureuses nourrit les
stéréotypes suicidistes sur les personnes suicidaires, qui les présentent
comme dangereuses, impulsives, menteuses et manipulatrices. Pour
ne donner qu'un exemple parmi d'autres, Gill (1992, 41) écrit: «Les
personnes ayant des handicaps séveres sont typiquement expertes dans
la survie. Par la force des choses, elles apprennent comment influencer
les autres de sorte qu’iels les aident. Cest une habileté créative et
essentielle qui peut malheureusement étre appliquée consciemment
ou inconsciemment a 'autodestruction. »

Deuxiémement, le sanisme et le suicidisme travaillent de concert
pour réduire au silence les personnes suicidaires handicapées/détra-
quées. Beaucoup d’activistes/chercheureuses dont jai traité jusqua
maintenant, particulierement celleux qui s'opposent au suicide assisté,
abordent certains cas médiatiquement célebres de personnes handi-
capées ayant défié le systeme de justice pour accéder au suicide assisté
(par exemple Elizabeth Bouvia) aux Etats-Unis et au Canada'®. Leur
conclusion principale est que les personnes handicapées sont victimes
de l'oppression validiste et que, si leurs conditions de vie étaient diffé-
rentes, elles ne voudraient plus avoir acces au suicide assisté. J’ai deux
critiques a formuler a propos de cette interprétation réductrice, qui
réduit au silence les personnes suicidaires handicapées/détraquées.
Premierement, réécrire les histoires des gens en prétendant savoir mieux
qu'eux pourquoi ils veulent mourir est paternaliste et constitue une
forme de violence épistémique. Deuxiémement, cette réinterprétation
ne tient pas compte pas de «I’habileté créative » des personnes «expertes
dans la survie », pour reprendre les mots de Gill. En effet, les personnes
suicidaires handicapées/détraquées peuvent étre créatives dans la
poursuite de leurs objectifs, y compris dans leur désir de mourir. Comme
nous l'avons vu au chapitre 1, il semble qu'’il existe des formes d’étouf-
fement testimonial parmi les personnes suicidaires qui connaissent les
conséquences potentiellement sérieuses du fait de prendre la parole
pour partager leur vérité, ce qui les dépouillera de leur 1égitimité comme
interlocutrices.

208



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

En tant que personne suicidaire, jai songé a la possibilité
d’accomplir mon suicide a plusieurs moments de ma vie. Je suis toujours
ambivalent en ce qui concerne mon désir de rester en vie ou de mourir.
Méme si je m’identifie comme un homme handicapé/détraqué et méme si
jestime que les lois sur le suicide assisté se basent sur des formes violentes de
validisme/sanisme et de suicidisme, je n’hésiterais pas a recadrer mon discours
pour qu’il réponde aux criteres validistes, sanistes et suicidistes de la loi si
je voulais mettre fin a mes jours par le suicide assisté d un certain moment.
Le contexte canadien dans lequel je vis, selon la législation actuelle,
exigerait que je dissimule ma dépression, le fait que je suis suicidaire et
que jai certaines convictions politiques a propos du suicide. Il faudrait
que je souligne que je suis affecté par I'«indignité » de mes handicaps et
que ma souffrance est invivable et insoutenable. J'adopterais ce discours
non pas parce que j'y crois, mais parce qu’il me permettrait d'accéder
a une mort paisible, entouré des personnes que jaime, et a un espace
et un temps pour conclure ce dernier chapitre de ma vie. Je suis assez
certain que, si je meurs d’'un suicide a un certain moment, ce sera par
un suicide assisté, car 'idée de mourir seul par le biais de moyens
violents —une solution actuellement imposée aux personnes suicidaires
dans le contexte suicidiste —me semble extrémement effrayante.
Mobiliser un discours validiste sur la souffrance liée a mes incapacités
ne constituerait pas seulement une forme détouffement testimonial,
mais endosserait un discours opposé a ce que jai affirmé toute ma
vie —simplement pour accéder a ce que je considere comme une mort
décente. Le fait que je sois prét a modifier mon discours et a mentir pour
atteindre ce but pourrait aussi étre une stratégie utilisée par d’autres
personnes suicidaires handicapées/détraquées pour obtenir ce dont elles
ont besoin. Pour paraphraser Clare, je pourrais presque accepter sans
hésitation une cure et un discours validiste si cela pouvait mépargner
une mort horrible par un suicide sans assistance. Les explications qui
réduisent les personnes handicapées/détraquées réclamant le suicide
assisté a des sujets aliénés ayant besoin de protection ne sauraient étre
plus erronées, a tout le moins en ce qui me concerne. Je ne suis proba-
blement pas le seul. Comme nous le rappellent des chercheureuses du
handicap/crips/Mad comme Ally Day (2021), personne ne devrait imposer
ses discours aux autres. En plus d’étre potentiellement erronés, ces
discours causent des dommages en privant certaines personnes du statut
de sujets connaissants et en renfor¢ant des formes de silenciation.

Troisiemement, 'imposition de certaines interprétations de la
suicidalité des personnes handicapées/détraquées comme résultant
d’'une oppression validiste/saniste mene a des solutions qui ne sont pas
seulement incomplétes, mais franchement problématiques et violentes.

209



Défaire le suicidisme

Beaucoup d’activistes/chercheureuses du handicap/Mad ne questionnent
pas la violence suicidiste subie par les personnes suicidaires handi-
capées/détraquées et souhaitent appliquer les méthodes traditionnelles
de prévention du suicide pour empécher leur mort (Shakespeare 2006).
Par exemple, Gill (2004, 178-179) souligne la nécessité de stratégies
coercitives de prévention du suicide, dont «la psychothérapie, la dissua-
sion, I'hospitalisation ou des formes de vigilance protectrice». Un autre
exemple se trouve dans la discussion sur le suicide et le suicide assisté
chez Frazee (2020, 3), qui insiste sur la nécessité d’appliquer les mémes
mesures coercitives a toutes les personnes suicidaires peu importe leur
statut de personnes handicapées, en appelant les services d'urgence et
en ayant recours a I'hospitalisation, a 'incarcération et aux traitements
forcés si nécessaire: «Nous appellerons le 911, nous vous retirerons
du bord du précipice et, oui, nous allons vous contraindre lors de votre
crise. Au diable l'autonomie. » Le méme constat sapplique a l'organisation
Not Dead Yet, qui reconnait que le suicide exige des « méthodes déplai-
santes », mais appelle tout de méme a «appliquer les lois qui requierent
du personnel médical qu’il protege les individus qui représentent un
danger pour eux-mémes» (Coleman 2010, 44). Non seulement Coleman,
une activiste de Not Dead Yet, n’interroge pas certaines pratiques domma-
geables avancées dans le script suicidiste préventionniste, comme I’hos-
pitalisation involontaire, mais elle ajoute que les personnes suicidaires,
quelles soient handicapées ou non, devraient étre laissées a elles-mémes
dans leur quéte de mort: «La loi devrait les laisser a leur propre sort.
Toute personne compétente, méme handicapée, peut se suicider en
refusant de s’hydrater et de se nourrir» (49). Cette solution traduit de
I'insensibilité envers les personnes suicidaires, les forgant a mourir par
des moyens solitaires et violents comme la famine, l'empoisonnement,
les armes a feu ou la pendaison. En outre, cette attitude de laisser-faire
appliquée a un groupe marginalisé comme les personnes suicidaires,
qui sont souvent criminalisées, hospitalisées involontairement ou
stigmatisées sur la base de leur handicap/maladie mental-e pergu-e ou
réelle, semble en contradiction avec les analyses systémiques avancées
dans les études du handicap/Mad .

Comme je le soutiens dans le chapitre 5, jestime que mon
approche affirmative du suicide et basée sur la réduction des risques
sauverait plus de vies que les méthodes coercitives actuelles (méme si
sauver des vies n'est pas mon but principal) et offrirait l'option d'une mort
moins traumatique ou solitaire, une meilleure préparation pour cette
phase de la vie, un meilleur processus de deuil et de préparation avec la
famille et les proches, et moins de conséquences négatives résultant de
tentatives de suicide non fatales. Sans chercher a reproduire un trope

210



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

validiste sur la peur du handicap, il estimportant de mentionner que les
tentatives de suicide qui ne se soldent pas par un suicide complété (et il
y a beaucoup plus de tentatives que de suicides complétés) produisent
souvent des traumatismes physiques et émotionnels importants chez
les personnes suicidaires'*. Une approche basée sur la réduction des
risques permettrait aux personnes qui choisissent cette voie d’éviter
les conséquences et les traumatismes de leurs tentatives non fatales.
En somme, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad offrent des
solutions incompleétes sur la base d’explications simplistes des raisons
pour lesquelles les personnes handicapées/détraquées sont suicidaires,
et reproduisent des formes de suicidisme en appuyant les méthodes de
prévention coercitives ou en ignorant les dures réalités des personnes
suicidaires. Ces formes de suicidisme sont profondément imbriquées
avec des formes de validisme/sanisme. Je crois que prendre en compte
le suicidisme aiderait les activistes/chercheureuses du handicap/Mad
a proposer des analyses plus riches du fonctionnement du validisme et
du sanisme.

3.2. Les approches
alternatives de la suicidalité
handicapée/détraquée

Considérant que les suicidologues critiques abordent rarement les
réalités vécues des personnes handicapées/détraquées par rapport a la
suicidalité et que les activistes/chercheureuses du handicap/Mad traitent
principalement du suicide assisté et non du suicide en soi, les approches
alternatives de la suicidalité pour les personnes handicapées/détraquées
sont rares. Bonnie Burstow, une figure importante dans les mouvements
antipsychiatrie et handicapé/Mad, a proposé des réflexions brillantes et
innovantes sur la suicidalité au début des années 1990, dénongant les
traitements psychiatriques imposés aux personnes suicidaires. Si sa
position sur le suicide constitue une approche alternative de la suicidalité
handicapée/détraquée, je me penche ici sur des réflexions plus récentes.
Celles-ci se trouvent dans deux des rares plateformes proposant une
approche non coercitive de la suicidalité dans une perspective handi-
capée/Mad: le webzine Mad in America et certaines des personnes qui
y contribuent, ainsi que le mouvement pour la justice pour toutes les
personnes handicapées et certaines de ses figures de proue.

En 2012, Robert Whitaker, un auteur américain connu pour ses
écrits sur la folie, a fondé le webzine Mad in America. Dans lesprit des
mouvements Mad et antipsychiatrie, ce webzine est une plateforme



Défaire le suicidisme

ou des auteurices écrivent sur la maniere dont les systemes
médicaux/psychiatriques échouent a servir les communautés détraquées.
Certaines contributions adoptent un regard critique sur les traitements
réservés aux personnes détraquées suicidaires. Whitaker (2018) ques-
tionne lui-méme l'approche médicale du suicide, souvent axée sur les
médicaments et les solutions individuelles, qui peut causer davantage
de suicides plutdt que de les prévenir. Il estime que les antidépresseurs
peuvent étre une cause potentielle de suicidalité, une possibilité également
suggérée par d’autres auteurices antipsychiatrie comme Burstow (1992,
2015). D’autres contributions, comme celles de Rob Wipond (2020),
insistent sur la nécessité de délaisser les interventions individuelles au
profit de stratégies qui reconnaissent les contextes sociopolitiques ot la
suicidalité se produit et illustrent la maniére dont les stratégies actuelles
de prévention qu’utilisent beaucoup de lignes découte en prévention du
suicide causent souvent plus de tort que de bien. En se basant sur les
témoignages de personnes suicidaires, Wipond (2020) révele la fagon
dont la pratique courante des lignes d’écoute en prévention du suicide,
qui consiste a appeler les services d’'urgence sans le consentement des
appelant-es, peut étre violente et pénible pour les personnes suicidaires:
«Pourtant, un fait rarement rapporté ou examiné est que les appels ala
National Suicide Prevention Lifeline (NSPL) —qui s’affiche visiblement
comme service “confidentiel” —sont souvent retracés en secret. Les
personnes qui appellent sont sujettes a des interventions policieres et
a des hospitalisations psychiatriques forcées. Beaucoup dentre elles
décrivent leurs expériences comme terrifiantes et traumatisantes. »
Megan Wildhood (2018), une collaboratrice neurodivergente de Mad in
America, a écrit sur les dommages causés aux personnes détraquées et
suicidaires en détresse lorsquelles font appel aux services actuellement
disponibles quand elles vivent des crises de santé mentale. Comme
Wipond, elle croit que les lignes d’écoute en prévention du suicide et
leurs protocoles par défaut — c’est-a-dire d’appeler les services d'urgence
quand une personne envisage une tentative de suicide — font du tort
aux personnes détraquées. Les interactions avec la police finissent
souvent par violenter la personne au lieu de lui fournir du soutien et
une connexion humaine.

Une autre collaboratrice de Mad in America est Jess Stohlmann-
Rainey (2018, 2019), qui adopte une approche antisaniste du suicide et
s’auto-identifie comme handicapée, détraquée et grosse. Stohlmann-
Rainey (2018, §12) dénonce la «sanité hégémonique » qui divise les
personnes suicidaires en deux catégories: celles qui acceptent les
interventions médicales/psychiatriques et désirent étre réparées
et sauvées par les traitements dominants (les «bonnes» personnes

212



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

suicidaires), et celles qui résistent aux différentes interventions et
qui persistent dans leurs idéations suicidaires, méme aprées des tenta-
tives de suicide non fatales (les « mauvaises» personnes suicidaires).
Selon Stohlmann-Rainey (§17), une perspective antisaniste pourrait
contribuer a traiter les personnes suicidaires de manieére plus
respectueuse:

Quand nous commencons a décortiquer I'idéologie de la
sanité hégémonique, il est possible d’aborder le suicide de
facon plus pertinente. L'approche antisaniste du suicide crée
un espace pour la folie. Elle n'exclut jamais le suicide et
protege le droit qu'ont les personnes de prendre des décisions
sur leur vie et leur mort sans intervention forcée. Mettre en
ceuvre une approche antisaniste du suicide [...] exige que
nous passions d'une démarche de triage et d’évaluation a
lexploration et a la compréhension. [...] Nous pouvons leur
demander quels sont leurs besoins. Et nous pouvons ultime-
ment leur faire confiance et considérer qu’elles connaissent
et prennent la meilleure décision pour elles-mémes.

Comme moi, Stohlmann-Rainey (2019, §4) soutient que le sanisme et
le suicidisme (méme si elle n’utilise pas ce dernier terme) fonctionnent
de pair: «La sanité est construite autour de la volonté de vivre,
la folie autour de la volonté de mourir. Dans ce paradigme, on ne peut
jamais faire confiance aux personnes suicidaires, qui sont toujours
déja détraquées [insane].» Utilisant des arguments similaires a ceux
que j’ai soulevés par le passé (Baril 2017, 2018), elle soutient que les
expériences des personnes suicidaires sont définies par les personnes
non suicidaires et que les discours des personnes suicidaires sont
faconnés par ce que les personnes non suicidaires veulent entendre. Si
les personnes suicidaires ne se conforment pas au script préventionniste
de la volonté d’étre réparées et sauvées, elles sont considérées comme
d’autant plus «folles» et « détraquées». Comme d’autres auteurices qui
adoptent des approches alternatives de la suicidalité, Stohlmann-Rainey
espere créer des espaces plus siirs pour que les personnes suicidaires
puissent discuter de leurs idéations suicidaires sans honte, culpabilité
ou conséquences négatives.

Un autre milieu faisant la promotion d'approches alternatives de
la suicidalité est le mouvement pour la justice pour toutes les personnes
handicapées. Ce dernier se penche sur 'imbrication entre les différents
systemes d'oppression, comme le racisme, I'’hétérosexisme ou le cisgen-
risme, pour analyser les réalités des personnes handicapées/détraquées.

213



Défaire le suicidisme

Il représente a certains égards une version plus radicale et intersection-
nelle du mouvement pour les droits des personnes handicapées, et se
concentre moins sur les droits formels que sur la justice en général pour
toutes les personnes handicapées/détraquées qui sont racisées, trans
et queers. Piepzna-Samarasinha (2018, 15), une figure importante du
mouvement, raconte son histoire:

La «justice pour toutes les personnes handicapées» [disa-
bility justice] est un terme inventé par les membres fonda-
teurices Noir-es et brun-es queers et trans du Disability
Justice Collective, fondé en 2005 par Patty Berne, Mia
Mingus, Leroy Moore, Eli Clare et Sebastian Margaret. Ces
activistes et artistes handicapé-es queers et trans Noir-es,
asiatiques et blanc-hes révaient de construire un mouvement
centré sur les vies, les besoins et les stratégies dorganisation
des personnes handicapées queers et trans et/ou Noires et
brunes, qui étaient marginalisées du mouvement pour les
droits des personnes handicapées focalisé sur un seul enjeu
et dominé par des personnes blanches.

11 est impossible d’affirmer que toutes les personnes qui pronent la justice
pour toutes les personnes handicapées adoptent des visions alternatives
de la suicidalité. En fait, beaucoup reproduisent simplement le suici-
disme. Cependant, quelques personnes qui s'identifient publiquement
comme ayant des pensées suicidaires, comme Piepzna-Samarasinha,
ne défendent pas les interventions qui pourraient blesser, criminaliser,
stigmatiser ou isoler les personnes suicidaires, et proposent donc des
approches alternatives qui pronent une meilleure justice pour les
personnes suicidaires. Dans « Two or Three Things I Know for Sure
about Femmes and Suicide», un chapitre de son livre publié en 2018,
Piepzna-Samarasinha dénonce le double standard dans la perception
de la suicidalité des personnes handicapées, malades, souffrantes ou
détraquées, souvent considérées comme rationnelles, courageuses et
saines d’esprit dans leur quéte de mort, tandis que les personnes non
handicapées qui sont suicidaires sont vues comme anormales et irration-
nelles. Iel note que cette perception est particulierement vraie quand
ces personnes handicapées/détraquées vivent également a I'intersection
d’autres systemes doppression, comme le classisme, le racisme ou le
colonialisme. Elle estime aussi que le validisme et le sanisme jouent un
role clé dans la maniere dont on réagit a la suicidalité, non seulement
dansla société, mais dans les communautés antioppression. Des formes
de validisme/sanisme empéchent les personnes suicidaires de parler

214



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

ou de chercher de l'aide, car elles craignent d’étre vues comme «folles»
ou «excessives» (Piepzna-Samarasinha 2018, 178). Ainsi, la prévention
du suicide ne devrait pas se limiter a inviter les personnes a chercher
de T'aide, mais devrait aussi impliquer de déconstruire des formes de
validisme/sanisme qui créent de la honte et qui érigent des barriéres
empéchant de parler de la suicidalité (199):

Quand une personne meurt, beaucoup de personnes disent «je
nen avais aucune idée ». Je pense que nous devons nous demander
pourquoi c’est le cas. De quoi pouvons-nous parler dans ces
lieux que nous appelons la communauté queer ? De quoi ne
pouvons-nous pas parler ? Il ne suffit pas de dire «vous n’avez
qu'a nous contacter ». Je pense que nous pourrions utiliser les
morts par suicide dans nos communautés pour interroger en
profondeur comment le sanisme et le validisme sont diffusés
dans la communauté queer. Dans beaucoup de communautés
queers branchées qui ne sont pas explicitement handica-
pées, il n'est pas bien vu de dire que nous n’allons pas bien
[lemphase est en caracteres gras dans loriginal].

Comme moi, Piepzna-Samarasinha estime que «la promesse d’'une
cure» (230) issue du systeme validiste/saniste est imbriquée dans notre
conceptualisation de la suicidalité. Elle indique que les personnes suici-
daires sont présentées comme de bonnes ou de mauvaises survivantes
selon qu’elles adhérent ou non a I'idéologie curative. Iel suggere que ce
modeéle validiste/saniste, avec ses catégories binaires comme «brisé-e» et
«réparé-e», représente I'un des seuls modeles disponibles pour penser la
douleur, la détresse et le traumatisme (231). Elle affirme que nous devons
commencer a accepter tout le désordre, la complexité et la diversité
humaines, qui comprennent les idéations et la détresse suicidaires,
ainsi que les affects négatifs (239) : «Je ne veux pas quon me répare, si
étre réparé-e signifie effacer ma mémoire et désapprendre ce que jai
appris au long du miracle de ma survie. Ma survie n'est pas un probléme
individuel. [...] Je ne veux pas qu'on me répare. Je veux changer le monde.
Je veux étre vivant-e, éveillé-e, en deuil et plein-e de joie.»

De plusieurs manieres, les approches alternatives esquissées
plus haut sont compatibles avec la mienne. Beaucoup de ces auteurices
adoptent une approche intersectionnelle similaire a la mienne et
dénoncent l'oppression des personnes suicidaires a partir d'une posture
antivalidiste et antisaniste, méme s’iels n'appellent pas cette oppression
«suicidisme». Leurs approches sont humaines et respectueuses, et
leurs critiques des stratégies de prévention actuelles sont innovantes.

215



Défaire le suicidisme

Néanmoins, s’iels critiquent les formes de silenciation vécues par les
personnes suicidaires a cause du validisme/sanisme, iels ne promeuvent
pas des droits positifs et des actions visant a soutenir les personnes
suicidaires dans leur quéte de mort, exception faite de la lutte contre le
validisme/sanisme et les formes de stigmatisation, de pathologisation
et d’'interventions coercitives. Mon travail s’appuie sur leurs réflexions
inestimables, les prolonge et constitue une invitation a mobiliser leurs
idées critiques pour théoriser le suicidisme et ses interactions profondes
avec d’'autres systéemes d'oppression, tout en avancant un programme
politique travaillant a la libération et a 'autodétermination des personnes
suicidaires. Inspiré par les chercheureuses du handicap/Mad proposant
des modeles alternatifs du handicap allant au-dela des modeles médical
et social, je propose dans la prochaine section 'adoption d'un modele
alternatif du handicap pour repenser la suicidalité.

3.3. La suicidalité comme
handicap: repenser la suicidalité
avec la cripistémologie

Dans mon article « Transness as Debility: Rethinking Intersections
between Trans and Disabled Embodiments» (Baril 2015), j'ai mobi-
lisé les outils conceptuels des études du handicap pour repenser les
corps/identités trans. Beaucoup considéraient que c’était une publication
risquée, vu que la psychiatrisation et la pathologisation historiques des
corps/identités trans ont mené les activistes/chercheureuses trans a se
dissocier non seulement des perspectives médicales et psychiatriques,
mais aussi du handicap, de la maladie et de la souffrance. Dans cet article,
je soutenais que la quéte légitime d’'une dépathologisation des identités
trans a malheureusement été menée au détriment des communautés
handicapées/détraquées, reproduisant des formes de validisme/sanisme.
J’identifiais en méme temps certaines formes de cisgenrisme et de
cisnormativité dans les cercles du handicap/Mad. En outre, je soutenais
qua l'instar du handicap, la transitude a été conceptualisée a partir de
deux principaux modeles, médical et social. Or, les modeles alternatifs
élaborés dans les études du handicap pour surmonter les limites des
modeles médical et social n'avaient pas encore été explorés dans les
études trans. Mon but dans cet article était donc d'utiliser ces modeéles
alternatifs pour repenser la transitude depuis la perspective du handicap,
ce qu'on aurait pu appeler cripper la transitude.

De fagon similaire, comme je I'ai montré dans le chapitre 1, la
suicidalité a été conceptualisée par le biais de divers modeles, dont

216



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

les modeéles médical, social et de justice sociale de la suicidalité. Les
conceptualisations médicales et sociales de la suicidalité sont limitées,
car elles laissent certaines personnes de c6té et reproduisent méme des
oppressions, y compris la violence validiste, saniste et suicidiste. Je crois
donc nécessaire d'adopter une cripistémologie crippant et détraquant
la suicidalité afin d’élaborer un modéle de suicidalité inspiré par des
approches similaires développées dans les études du handicap/crips/Mad,
cherchant a dépasser les modéeles médical et social (Crow 1996 ; Hall 2017a;
Kafer 2013; Nicki 2001 ; Siebers 2008). En effet, de la méme maniere qu'un
modeéle social de la transitude avancé par des activistes/chercheureuses
trans en réaction a la conceptualisation médicale des identités trans,
ladoption d'un modele de justice sociale de la suicidalité par la suicidologie
critique a émergé en réaction au modéle médical. Comme je le démontre
dans le chapitre 1, le modele de justice sociale de la suicidalité tend a
rejeter les explications physiques, psychiatriques et psychologiques de la
suicidalité. Ce faisant, les suicidologues critiques ne font pas qu’involon-
tairement reproduire une logique validiste/saniste, mais se privent aussi
doutils développés dans les études du handicap/crips/Mad qui pourraient
étre utiles pour repenser la suicidalité. Avant dexplorer la maniére dont
ces outils pourraient étre mobilisés en lien avec la suicidalité, je voudrais
offrir une courte description des modeéles médical et social du handicap,
ainsi que les modeéles alternatifs qui ont été proposés pour surmonter
leurs limites"".

Le modeéle médical comprend le handicap/la folie comme des
pathologies individuelles a guérir. Ce modele cherche a «réparer» les
personnes handicapées et détraquées en supposant que leur souffrance
résulte directement de leur handicap ou de leur folie. Critiqué car il se
concentre sur la prévention et I'élimination du handicap/de la folie et
sur l'assimilation des personnes handicapées et détraquées dans des
sociétés congues pour les personnes physiquement et mentalement
valides, le modele médical est souvent considéré comme réducteur et
validiste/saniste par les activistes/chercheureuses du handicap/Mad, car
il ne tient pas compte de l'expérience vécue d'oppression systémique
par les personnes handicapées/détraquées (Clare 2009 ; Lewis 2010;
Wendell 1996). Ces activistes/chercheureuses proposent un modele social
du handicap, distinguant la «déficience » [impairment], définie comme
une condition physique ou mentale, du handicap lui-méme [disability],
qui résulte de I'interaction entre la déficience et l'environnement validiste
(Crow 1996 ; Shakespeare 2010; Siebers 2008). Ici, le handicap est le
produit d'une société et d'un environnement insuffisamment adaptés
aux personnes ayant diverses in/capacités. Autrement dit, les institutions,
les méthodes de communication et I'architecture, pour ne nommer

217



Défaire le suicidisme

que certains exemples, se basent sur les besoins des personnes valides
physiquement et mentalement, marginalisant ainsi les personnes handi-
capées/détraquées. A quelques exceptions pres, plusieurs auteurices
dont j’ai traité dans ce chapitre adherent au modele social du handicap.
Par exemple, Ron Amundson et Gayle Taira (2005, 54), qui discutent du
suicide et du suicide assisté, appliquent le modeéle social du handicap au
désir de mourir: «Il était évident que ces personnes voulaient mourir a
cause de leur situation sociale, pas a cause de leurs déficiences. »

Malgré de nombreux avantages, le modele social n'est pas sans
failles'**. Comme le modele médical, le modéle social produit ses propres
formes de violence, de stigmatisation et d'exclusion en rejetant certaines
réalités vécues par les personnes handicapées/détraquées ou en jugeant
leur désir d’'une cure. Basé sur la croyance qu'une société universellement
accessible éradiquerait le handicap, le modeéle social néglige souvent les
expériences subjectives des personnes handicapées. Vu que la déficience
est souvent considérée dans ce modele comme neutre et ne causant
pas directement de souffrance, I'élimination de l'oppression validiste
est vue comme suffisante pour libérer les personnes handicapées.
L’artiste/activiste Liz Crow (1996, 57) écrit: «Au lieu d’affronter fronta-
lement les contradictions et les complexités de nos expériences, nous
avons choisi dans nos campagnes de présenter la déficience comme non
pertinente, neutre et parfois positive, mais jamais comme le dilemme
quelle est vraiment. » Le modele social est aussi critiqué parce qu’il se
concentre sur des handicaps typiques. Pour les gens qui vivent avec
des enjeux de santé ou dont les handicaps sont mentaux, émotionnels,
chroniques, invisibles ou difficiles & mesurer objectivement, les solutions
du modéle social consistant a ne cibler que les normes et structures
validistes sont incomplétes. Selon Alison Kafer (2013, 7):

Avec sa distinction déficience/handicap, le modéle social
efface la déficience comme réalité vécue. En se concen-
trant, avec de bonnes intentions, sur les effets handica-
pants de la société, ce modele néglige les effets souvent
handicapants de nos corps. Les personnes vivant avec
une maladie, une douleur ou une fatigue chroniques
ont été parmi les plus critiques de cet aspect du modeéle
social, soulignant a juste titre que les changements
sociaux et systémiques ne suffiront pas pour atténuer
la douleur des articulations ou du dos d'une personne.
[...] Se pencher exclusivement sur les barrieres handica-
pantes, comme semble le faire un modele strictement
social, rend la douleur et la fatigue non pertinentes dans

218



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

le projet d’'une politique des handicaps. Par conséquent,
le modele social peut marginaliser les personnes handi-
capées qui montrent de I'intérét pour les interventions
ou les cures médicales.

En somme, le modéle social tend a favoriser une perspective désincarnée
sur le handicap qui néglige les difficultés causées par les déficiences
physiques et mentales/émotionnelles, au lieu de considérer ces diffi-
cultés en combinaison avec l'oppression sociale.

Pour contourner les piéges de ces deux modéles, quelques auteu-
rices des études du handicap/crips/Mad ont adopté un modele alternatif
théorisant les structures et idéologies validistes en lien avec l'expérience
subjective du handicap et des déficiences (Hall 2017a). La plupart de ces
auteurices (Mollow 2006 ; Nicki 2001 ; Wendell 2001) ne nomment pas leur
modeéle. D’autres, comme Crow (1996, 70), présentent un modele social
dit amélioré ou «renouvelé». D’autres encore désignent leur approche
comme une «théorie de I'incarnation complexe [theory of complex embo-
diment]» (Siebers 2008, 22), un «modeéle hybride politique/relationnel »
(Kafer 2013, 4) ou un «modeéle composite du handicap» (Baril 2015, 59).
Dans un autre article (Baril 2018), j’ai modifié le nom de mon modéle
pour le désigner comme modéle sociosubjectif du handicap, qui semble
plus intuitif pour décrire la complexité des aspects sociaux, politiques
et systémiques propres aux handicaps et déficiences aussi bien que les
expériences subjectives et phénoménologiques. Critiquant les modeéles
meédical et social du handicap, ces modeles alternatifs reconnaissent
l'expérience complexe du handicap tout en incluant les dimensions
subjectives/personnelles et sociales/politiques. Ces modéles, comme
le modeéle sociosubjectif que je propose, semblent particulierement
appropriés pour examiner la suicidalité qui résulte d’'une potentielle
douleur psychologique/émotionnelle et d'une dépression, des aspects de
la souffrance qui, méme s’ils sont liés a des facteurs sociopolitiques, sont
trop souvent négligés par le modeéle social et le modele de justice sociale
de la suicidalité. Malgré leur potentiel heuristique pour examiner l'expé-
rience sociosubjective des sujets suicidaires, ces modeles alternatifs du
handicap, souvent associés avec les perspectives queercrips, demeurent
inexplorés en suicidologie critique, méme s’ils sont de plus en plus popu-
laires dans les cercles du handicap, crip et Mad. En effet, les modeles
social et de justice sociale prédominent encore quand il s’agit d'adopter
une approche antioppression du suicide. Shakespeare (2006, 43) indique
comment la prédominance du modele social du handicap empéche les
communautés handicapées de réfléchir de maniére critique au suicide
assisté pour les personnes ayant une maladie terminale:

219



Défaire le suicidisme

11 est tentant d’'interpréter une partie de l'opposition au
suicide assisté de la communauté de défense des droits
des personnes handicapées comme résultant de I'hégé-
monie des perspectives fondées sur le modele social.
Pour les personnes qui clament que le handicap n’a rien
avoir avec la déficience, ou que le handicap ne devrait pas
étre médicalisé, il est simplement inapproprié de parler
en termes de maladie, de souffrance et de mort, car la
solution au probleme du handicap nest pas de porter
attention a la déficience, mais de retirer les barrieres
sociales et de favoriser I'autonomie, I'inclusion sociale
et le respect. La puissance des approches basées sur le
modele social a sans doute compliqué la possibilité qu'a la
communauté de défense des droits des personnes handi-
capées a sengager dans les débats sur la maladie, la défi-
cience et la fin de vie.

Si je m’accorde avec Shakespeare sur I’hégémonie du modele social,
comme je l'ai démontré, il n'applique pas cette critique du modeéle social
du handicap a la suicidalité des personnes handicapées, malades, souf-
frantes ou détraquées qui ne sont pas en fin de vie et qui sont suicidaires.
Je soutiens que la domination des modeles social et de justice sociale de
la suicidalité quendossent les activistes/chercheureuses des mouvements
sociaux/champs d’études antioppression nous a empéché-es d’aborder
des enjeux cruciaux relatifs aux personnes suicidaires, dont leur lutte
avec le handicap/la maladie mental-e.

Pour étre clair, je ne veux pas m'engager dans des débats sur
les causes de la suicidalité, qu'elles soient physiques, neurologiques,
psychologiques, psychosociales ou sociopolitiques. Alors que le fait
d’établir les causes de la suicidalité est souvent vu comme crucial pour
informer les pratiques d’intervention sur le suicide, jestime qu’il est
moins important de déterminer les causes de la suicidalité que de mettre
en reliefles expériences vécues des personnes suicidaires. Autrement dit,
peu importe sila détresse et le désespoir vécus par les personnes suici-
daires proviennent d'un débalancement chimique neurologique, d'un
traumatisme psychologique dansl'enfance ou d'une détresse existentielle
causée par une oppression sociopolitique, le résultat demeure que les
personnes suicidaires veulent mettre fin a leur vie et qu’elles subissent
une large gamme de violences suicidistes. Evidemment, déterminer
les causes pourrait aider a cibler des solutions spécifiques; s’il était
déterminé que la suicidalité dérivait de «troubles neurologiques», le
probléme serait facilement réglé par quelques «cures». De la méme

220



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

facon, si elle était un phénomene exclusivement sociopolitique, les solu-
tions proposées par les activistes/chercheureuses de divers mouvements
sociaux/champs d’études antioppression seraient adéquates. Néanmoins,
malgré des décennies de recherche, les causes de la suicidalité demeurent
incertaines et nous pourrions ne jamais savoir avec certitude ce qui
pousse certains individus plutot que d'autres a se suicider (Bryan 2022).
Ainsi, je suis davantage préoccupé par les conditions de vie et de mort
des personnes suicidaires que par la course visant a trouver la cause de
la suicidalité et sa solution. Dans leur recherche de causes et de solu-
tions, les modeles médical, social et de justice sociale de la suicidalité
tiennent pour acquis que toutes les personnes suicidaires cherchent a
étre «sauvées» et veulent un meilleur avenir ou, pour le dire autrement,
une solution (autre que mourir). Ecrivant sur le handicap, Kafer (2013, 29)
critique cette idéologie curative:

En nous concentrant toujours sur un meilleur avenir,
nous détournons notre attention de I'ici et maintenant
[...]. Ce report, ce focus rigide sur l'avenir, est souvent
exprimé en termes de cure et de réhabilitation, et s’en-
ferme donc dans des approches normatives de la corpo-
mentalité. Les activistes du handicap protestent depuis
longtemps contre une politique du report infini qui verse
des ressources financieres et culturelles dans une «cure »
pour les personnes handicapées a venir (en les empé-
chant de voir le jour), tout en ignorant les besoins et les
expériences des personnes handicapées dans le présent.

Bien que le modele social du handicap prenne ses distances vis-a-vis de
cette perspective curative et se concentre sur I'«ici et maintenant» des
vies des personnes handicapées, les modeles social et de justice sociale
de la suicidalité restent malheureusement ancrés dans une idéologie
curative qui repousse les préoccupations de I'ici et maintenant en faveur
de l'attachement a un « meilleur avenir» pour les personnes suicidaires,
matérialisé par des transformations sociopolitiques. Les ressources
financiéres et culturelles sont investies dans la recherche des causes de
la suicidalité et des solutions pour la «guérir», peu importe que ces cures
soient médicales ou sociopolitiques. Cet investissement dans l'avenir
des personnes suicidaires masque leurs besoins et leurs expériences
actuelles, informées par le suicidisme.

Un modeéle sociosubjectif du handicap appliqué au suicide recon-
nait 'implication des systemes doppression dans la formation des subjec-
tivités suicidaires, mais situe également les enjeux de santé mentale

221



Défaire le suicidisme

et ces subjectivités (par exemple: les visions, expériences, discours et
demandes des personnes suicidaires) au cceur de 'analyse (Baril 2018).
Autrement dit, 'ici et maintenant de leurs conditions de vie et de mort
est prioritaire sur leur «meilleur avenir» potentiel, ou la suicidalité
pourrait étre «guérie ». Ce modele facilite la création d'espaces plus siirs
ou les voix des personnes suicidaires peuvent étre entendues sans étre
insérées de force dans le script suicidiste préventionniste. Appliqué a la
suicidalité, le modeéle sociosubjectif du handicap nous permet déchapper
au dilemme des explications et des solutions entierement fondées soit
dans les problémes individuels, soit dans les structures sociopolitiques.
Surtout, ce modele n’ignore pas les déficiences/incapacités, les maladies,
les souffrances et la folie liées a la suicidalité, trop souvent balayées
du revers de la main dans les modéles social et de justice sociale de la
suicidalité. Bien que je ne prétende pas représenter les expériences de
toutes les personnes suicidaires, puisqu’il en existe une large variété,
un point commun des témoignages que jai lus et entendus (et jai
recueilli et consulté plus de 1700 références sur le suicide pour écrire
ce livre) est I'élément de la souffrance émotionnelle et psychologique.
A linstar de Tobin Siebers (2008), Alyson Patsavas'® (2014) et China
Mills (2017, 2018, 2020), je crois en une psychopolitique des émotions
et en 'impossibilité d’isoler la souffrance émotionnelle des conditions
sociales de la vie, dou I'importance de théoriser 'entrelacement entre les
aspects sociaux et subjectifs de la suicidalité. Néanmoins, reconnaitre
cet enchevétrement entre les contextes émotionnels et sociopolitiques
ne signifie pas nier, rejeter ou oublier 'importance du handicap/de la
maladie mental-e (dépression, anxiété, etc.) dans la vie de certaines
personnes suicidaires. Dans une perspective cripistémologique, cripper
et détraquer la suicidalité impliquent d’accepter le handicap mental, la
souffrance/maladie mentales et la folie, comme nous le faisons dans les
mouvements du handicap/crips/Mad, au lieu de les rejeter, comme c’est
trop souvent le cas dans le modele de justice sociale de la suicidalité.

Comme laffirme la chercheuse féministe du handicap Susan
Wendell (2001, 18) dans sa critique du modeéle social du handicap et de
laccent qu'il met sur les barriéres sociales, « certaines personnes handica-
pées qui ne sont pas en santé, tout comme certaines personnes en santé
ayant des handicaps, vivent avec un fardeau physique ou psychologique
quaucune mesure de justice sociale ne saurait éliminer. Par conséquent,
certaines d’entre elles voudraient vraiment une cure pour leur corps, non
en tant que substitut a une cure contre le validisme, mais en complément
a celle-ci.» Ce désir s'applique aussi aux personnes suicidaires: certaines
pourraient continuer a vivre avec une souffrance et des fardeaux signifi-
catifs qui ne seraient pas suffisamment ou assez rapidement soulagés par

222



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

des solutions centrées sur la justice sociale. Vu que la justice sociale est
un projet a long terme, toute amélioration individuelle des effets destruc-
teurs que peuvent avoir le capitalisme, le racisme, le cisgenrisme et le
validisme/sanisme sur la vie des gens pourrait prendre plusieurs dizaines
d’années. Entre-temps, les personnes suicidaires continuent de souffrir
en silence et pourraient vouloir accéder au suicide assisté, «non en tant
que substitut a une cure [contre les oppressions], mais en complément
a celle-ci.» Il se peut que cette situation ait été celle que vivait Leelah
Alcorn, abordée dans le chapitre 2, qui nous demandait simultanément
de réparer la société et de respecter sa décision de mourir. Sije quittais ce
monde par un suicide (assisté), mon souhait le plus profond serait que les
personnes toujours vivantes continuent de se battre pour la justice sociale
pour les groupes marginalisés tout en respectant celles qui étaient trop
fatiguées pour continuer a se battre. En somme, sile modéle de justice
sociale de la suicidalité qu'adoptent tant d’activistes/chercheureuses est
pertinent et juste lorsqu’il s’agit d’identifier les structures sociopolitiques
qui influencent la suicidalité, il a des effets déplorables et involontaires de
silenciation des personnes suicidaires, similaires aux impacts du modéle
social du handicap sur les personnes handicapées/détraquées. Comme
l'affirme la chercheuse Anna Mollow (2006, 70) :

Je suggere donc qu'en examinant les intersections entre
différentes formes doppression, nous nous protégions
contre les dangers d’'un «essentialisme du handicap »
ol l'on présume que les expériences, besoins, désirs et
objectifs de toutes les personnes handicapées sont les
mémes et ol 'on ne soutient les personnes vivant des
expériences «différentes» que si elles ne proposent rien
pouvant saper les arguments fondateurs du mouvement.
Beaucoup de ces arguments ont été développés principa-
lement en ayant le handicap physique a l'esprit. Méme si
elles retiennent de plus en plus I'attention, les déficiences
cognitives et psychiatriques demeurent marginalisées [...].

Utiliser un modeéle sociosubjectif du handicap pour commencer a cripper
et a détraquer la suicidalité pourrait permettre de créer des espaces plus
accueillants et stirs pour les personnes suicidaires et d’ainsi combattre
Lessentialisme de la suicidalité fondé sur le script suicidiste préventionniste.
Ces espaces devraient étre aussi libres que possible de tout jugement,
stigmatisation et oppression, y compris de l'oppression suicidiste. Ils
devraient offrir un climat accueillant pour que les personnes suicidaires
puissent exprimer leurs expériences, leurs réflexions et leurs demandes,

223



Défaire le suicidisme

méme si leurs discours peuvent contredire les interprétations domi-
nantes de la suicidalité handicapée/détraquée.

D’une fagon similaire au modele de santé publique, le modele
sociosubjectif du handicap appliqué a la suicidalité tient compte de multi-
ples facteurs (par exemple: biologiques, environnementaux, sociaux,
politiques) contribuant aux idéations suicidaires et aux tentatives de
suicide. Pourtant, il aboutit a une conclusion différente. Le suicide reste
une possibilité, et le script préventionniste est remis en cause. Le modéle
sociosubjectif reconnait la souffrance subjective causée par le handicap
ou la maladie mentale ou physique tout en évitant les formes de sanisme
qui invalideraient la compétence qu'ont les personnes suicidaires dopter
pour le suicide a cause de leur handicap/maladie mental-e. Il reconnait
que les expériences subjectives ne peuvent pas étre vécues hors de leurs
contextes sociaux, et s'enracine donc fermement dans les valeurs du
modele de justice sociale de la suicidalité. Ce modele sociosubjectif évite
les explications et les solutions réductrices articulées uniquement en
termes médicaux ou sociopolitiques. Il propose de travailler simulta-
nément a de multiples niveaux; s’il nous faut agir pour transformer
les systemes oppressifs (la pauvreté, le racisme, 'hétérosexisme, le
cisgenrisme, le validisme, le sanisme, etc.) qui peuvent créer ou inten-
sifier les idéations suicidaires, nous devons aussi nous attarder a la
souffrance individuelle que vivent les personnes suicidaires et respecter
leur désir de mourir, comme je le soutiens au chapitre 5. Autrement,
nous les prenons en otage dans notre mouvement pour une révolution
sociale. Le modele sociosubjectif accepte la possibilité que les personnes
suicidaires mettent fin a leur vie, non pas individuellement comme le
veut la vision (néo)libérale de 'autonomie, ou toute personne a le droit
de se suicider sans interférence, mais plutdt de maniere accompagnée
(suicide assisté), reconnaissant que, dans le contexte actuel, la liberté et
l'autonomie des personnes suicidaires sont compromises par l'oppression
suicidiste et les formes de validisme/sanisme affectant leur agentivité.
Bref, lutter pour des transformations sociopolitiques et une plus grande
justice sociale n'est pas incompatible avec le fait détre plus responsables
vis-a-vis des personnes suicidaires ou de reconnaitre la violence quelles
subissent, y compris dans les perspectives des activistes/chercheureuses
du handicap/Mad ou de la suicidologie critique.

224



Cripper et détraquer le suicide: repenser la suicidalité handicapée/détraquée

3.4. Mot de la fin

Contrairement aux activistes/chercheureuses queers et trans, qui
traitent souvent de la suicidalité queer et trans tout en gardant le silence
sur le suicide assisté, les activistes/chercheureuses du handicap/Mad
ont exprimé des préoccupations relatives au suicide assisté, mais ne
s’expriment que trés peu sur la suicidalité elle-méme. Néanmoins, a
I'instar des activistes/chercheureuses queers et trans, quand les acti-
vistes/chercheureuses du handicap/Mad abordent le suicide (assisté),
quelle que soit leur position en regard du suicide assisté, iels conti-
nuent de voir la suicidalité comme une solution inappropriée qu’il faut
éviter — perpétuant ainsi la logique suicidiste et la contrainte a la vie.
Leurs discours, cherchant a garder les sujets suicidaires en vie, repré-
sentent des somatechnologies de vie qui n'ont toujours pas été explorées
par la recherche. Si quelques activistes/chercheureuses proposent
des approches alternatives de la suicidalité, soulignant la domination
d’idéologies et de structures validistes/sanistes dans leurs critiques des
mesures coercitives de prévention du suicide, iels ne défendent cepen-
dant aucun droit positif pour les personnes suicidaires. Leurs solutions,
comme de cesser le retragage non consenti des personnes suicidaires
par les lignes d’écoute en prévention du suicide pour déployer des
services d'urgence, ou d’'arréter les hospitalisations, les incarcérations
et les traitements forcés sur les personnes qui vivent des crises de
santé mentale, sont certainement un pas dans la bonne direction pour
combattre les régimes suicidistes. Mais elles demeurent incompletes.
Une réponse pleinement responsable vis-a-vis des personnes suicidaires
ne se contenterait pas de cesser les formes de violence et de discrimi-
nation quelles subissent, mais défendrait aussi leur pleine citoyenneté,
reconnaissant leurs perspectives et leurs besoins, y compris sur la mort.
Cette approche implique la reconnaissance de droits positifs pour les
personnes suicidaires, des droits qui restent encore inexplorés et
impensés —je dirais presque impensables —dans la suicidologie critique
et au sein des communautés handicapées/détraquées. Ma position de
soutien au suicide assisté pour les personnes suicidaires peut étre
particulierement controversée étant donné la posture critique adoptée
depuis longtemps par les communautés handicapées/détraquées au
sujet du suicide assisté. Cependant, comme l'illustre la deuxiéme partie
de ce livre, ma vision pour le suicide assisté constitue une rupture
radicale avec les formes légalisées actuelles de suicide assisté dans
divers pays, qui se fondent sur des formes de validisme, de sanisme,
d’agisme et de suicidisme. Mon soutien au suicide assisté, que permet
le modeéle sociosubjectif du handicap que japplique ici a la suicidalité,

225



Défaire le suicidisme

résulte d’'une attention portée a la violence suicidiste que subissent
les personnes suicidaires et de la conscience de leur souffrance (peu
importe ses causes et ses sources). Le modele sociosubjectif possede
une valeur heuristique énorme qui n’a toujours pas été utilisée dans
les analyses de la suicidalité des personnes handicapées/détraquées.
Surtout, ce modeéle qui consiste a cripper et a détraquer la suicidalité
évite de marginaliser les personnes vivant avec des handicaps mentaux
et des maladies mentales, les placant plutdt au centre et au-devant du
modele queercrip de la suicidalité.

226



PARTIE 2

REPENSER LE SUICIDE ASSISTE






CHAPITRE 4

Le mouvement pour le droit
a mourir et son ontologie validiste,
saniste, agiste et suicidiste
du suicide assistée

Honnétement, je me sens comme un monstre, et ¢ ‘est trés difficile de vivre avec
¢a. Etre confronté a ¢a [référant & sa phalloplastie « non réussie»] chaque fois
que tu vas a la salle de bains, chaque fois que tu te laves le matin, c’est juste
trop. [...] En tant qu’homme, si tu dois mettre une serviette hygienique dans
ton pantalon parce que tu as des fuites urinaires, je ne pense pas que beaucoup
d’hommes aimeraient ¢a. La partie est finie maintenant. Certaines personnes
diront: « Nathan est un ldche. » OK, c’est peut-étre vrai. Mais personne ne
sent ce que je sens. Personne ne sait comment je me sens et a quel point je dois
me battre. [...] Si tu souffres chaque jour, si tu ressens de la douleur chaque
jour, si tu meurs de tristesse sans cesse, je crois que personne ne peut vivre
comme ¢a. Je décide de ma propre vie. Personne n'a a respecter ma décision
[sur leuthanasie]. Si elles le font, tant mieux. Si elles ne le font pas, c’est
aussi correct. [...] 'avais déja contacté l'équipe de LEIF [Life End Information
Forum] avant mon opération. J ai été trés clair sur le fait que je voulais avoir la
possibilité de faire tous les arrangements necessaires au cas ot 'opération serait
un échec. Et terminer ma vie dans la dignite. J'ai dii lutter avec acharnement
plusteurs fois. J'avais assez de médicaments, j'aurais pu concocter le cocktail
parfait. [...] Mais mon psychologue m’a dit : « N'avez-vous pas peur de survivre
sivous tentez de le faire vous-méme ?» Et j'ai pensé : j'ai un avantage, je vis seul.
Personne n'a la clé de mon appartement. Je n'aurais jamais averti personrie.

—Nathan Verhelst, dans un entretien dans Nathan, Free as a Bird par Roel Nollet

En 2013, suivant ce que la presse internationale a décrit comme une
«opération ratée de changement de sexe» (Hamilton 2013) qui I'a
transformé en un «monstre» et une «béte de foire» (selon ses propres
mots), Nathan Verhelst, 44 ans, a décidé d’avoir recours au suicide assisté,
appelé communément euthanasie en Belgique, dans sa quéte pour mettre
fin a des années de souffrance physique et psychologique. La Belgique
permet aux personnes qui vivent une souffrance intolérable, qu’elle
soit physique ou psychologique, de recevoir une aide a mourir, méme
si elles n'ont pas de maladie terminale (Cohen-Almagor 2016). Ayant
vécu une enfance traumatisante incluant des abus psychologiques de
la part de sa mere et des agressions sexuelles de la part de ses freres,

229



Défaire le suicidisme

Verhelst portait déja une longue histoire de dépression et de suicidalité
avant méme les «échecs» de certains traitements médicaux liés a sa
transition, qui ont ensuite été utilisés comme justification pour mettre
fin a sa vie (Hamilton 2013). Si son expérience est unique, le témoignage
qui ouvre ce chapitre et qui est tiré du documentaire Nathan, Free as
a Bird (Nollet 2014) rassemble néanmoins tous les themes abordés
jusqua maintenant dans ce livre, notamment les attentes sociales hété-
rosexistes et cisgenristes, la transitude, le handicap physique, le handicap
mental/la folie, la souffrance émotionnelle, le suicide et le suicide assisté.
Les mots de Verhelst révelent la porosité et 'enchevétrement de ces
themes, trop souvent pensés en vases clos.

Verhelst personnifiait un ensemble de discours contradictoires
et paradoxaux, discours selon lesquels certaines identités, certains
corps et certaines pratiques sont considérées (a)normales, (il)légitimes,
(in)valides et (in)acceptables. En effet, un homme dont le corps et les
parties génitales ne correspondent pas aux critéres cisnormatifs et
hétéronormatifs, dont les fonctions corporelles sont déficientes (comme
I'incontinence) et dont la santé mentale/émotionnelle est instable,
constitue, dans une perspective cisgenriste, hétérosexiste, validiste et
saniste, un sujet abject pour qui la vie ne semble pas digne détre vécue.
Autrement dit, selon ces perspectives dominantes, ne pas correspondre
aux normes sexuelles et de genre, étre incontinent-e et lutter avec des
enjeux de santé mentale peut altérer la qualité de vie au point de justifier
le suicide assisté. Comme tout le monde, Verhelst avait fort probablement
intériorisé ces discours dominants avant sa mort, parlant de lui-méme
comme étant moins qu’humain, un «monstre» et une «béte de foire ».
Encesens, Verhelstreproduisait cesidéologies et ces structures oppressives
au lieu deles subvertir. En méme temps, sa transition représente une forme
de résistance contre le sexe qui lui avait été assigné ala naissance et contre
les structures cisnormatives qui le confinaient a une identité/corporéité
avec laquelle il ne se sentait pas confortable. De maniére similaire, la 1égi-
timité qu'accorde Verhelst a sa souffrance émotionnelle, par la crédibilité
qu’il octroie aux témoignages a la premiére personne («mais personne
ne sent ce que je sens»), souligne la valeur des savoirs désassujettis des
personnes détraquées (Foucault 1994) et représente une demande de
justice épistémique et testimoniale. De plus, sa requéte d’'un suicide
assisté pour cause de souffrance psychologique offre une interprétation
alternative aux discours sanistes par lesquels les personnes qui vivent
avec une détresse mentale/émotionnelle importante se voient nier leur
compétence mentale et leur capacité a décider de mettre fin a leurs
jours. Bien que son point de vue soit individualiste et qu’il ne réclame
pas de droits pour les personnes suicidaires en tant que groupe opprimé,

230



Le mouvement pour le droit & mourir

Verhelst défait néanmoins, dans ses derniers mots, un ensemble d’idées
précongues et de préjugés sur la santé mentale, le suicide assisté et les
personnes suicidaires, comme les stéréotypes selon lesquels elles sont
faibles et laches et quelles abandonnent la lutte. Avec son témoignage,
Verhelst nous aide a reconnaitre ce qui reste trop souvent inintelligible
dans la société et dans les mouvements sociaux: le suicide peut étre
une option viable pour certaines personnes et les suicides continueront
d’exister, malgré la surveillance et le contréle exercés sur les personnes
suicidaires et quelles que soient les luttes acharnées des mouvements
pour la justice sociale. En effet, Verhelst était si déterminé a mourir
que, si loption de l'euthanasie n’avait pas été disponible, il aurait
gardé ses plans secrets pour qu’ils ne soient pas contrecarrés. Alors
que certaines personnes pourraient avoir interprété sa mort assistée
comme la cristallisation d'une culture de la sacrifiabilité fondée sur
I'hétérosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme, et auraient
des lors tout fait pour la prévenir, je crois que Verhelst cherchait a étre
respecté dans ses besoins et ses décisions plutot qu'a étre «réparé» ou
forcé de changer d’'idée. Méme si je critique le réle crucial que jouent
les systémes oppressifs dans le fait que des personnes décident dopter
pour le suicide assisté et que certaines dentre elles y ont acces alors
que d’autres non, le role joué par ces oppressions ne justifie pas, a mon
avis, le fait d’invalider 'agentivité et le témoignage de Verhelst. Comme
je le démontre plus loin, alors que le droit & mourir par suicide assisté
repose sur des fondements extrémement problématiques, la capacité de
Verhelst d’accéder au suicide assisté lui a permis, comme on le voit dans
le documentaire, d’avoir une mort paisible, entouré par les gens qu’il
aimait et d’avoir suffisamment de temps pour préparer cette derniere
phase de sa vie. Son histoire constitue un puissant témoignage a partir
duquel analyser le suicide assisté et les conditions dans lesquelles il est
percu comme (il)légitime.

Comme je l'ai exploré dans le chapitre 3, la suicidologie et la
suicidologie critique abordent rarement le suicide assisté et le droit a
mourir. Dans ces champs, la question de la suicidalité semble décon-
nectée des discussions sur le suicide assisté, qui sont reléguées a d'autres
champs d’études et domaines relevant des personnes handicapées,
malades, souffrantes ou détraquées, qui sont elles-mémes distinguées
des personnes suicidaires. Dans les travaux récents, incluant la deuxiéme
édition de Suicide: An Unnecessary Death (Wasserman 2016) —qui
comprend trente-six chapitres sur une variété de sujets liés a la suici-
dalité —, la deuxiéme édition de The International Handbook of Suicide
Prevention (O’Connor et Pirkis 2016) —avec quarante-quatre chapitres — et
les deux principaux ouvrages collectifs en suicidologie critique (Button

231



Défaire le suicidisme

and Marsh 2020; White et al. 2016a) —qui ont respectivement onze et
treize chapitres —, aucun chapitre ne se penche sur le suicide assisté
et le droit a mourir. Ce fait est éclairant: parmi plus de cent chapitres
douvrages clés en suicidologie et en suicidologie critique, aucun
n'aborde la question du droit a mourir. Les discussions sur le suicide
assisté ont lieu dans d'autres disciplines que la suicidologie (critique)
et les mouvements sociaux/champs d’études antioppression, exception
faite du mouvement pour les droits des personnes handicapées, qui
soppose souvent vigoureusement au suicide assisté. Les conversations
sur le suicide assisté ont lieu dans des disciplines comme la philosophie,
la bioéthique, 'anthropologie et la sociologie. Néanmoins, dans cette
littérature philosophique, bioéthique et sociologique, aussi bien que
dans le mouvement pour le droit a mourir, la question de la suicidalité
est souvent écartée et vue comme un sujet completement différent.

Le chapitre 4 explore le mouvement et les discours pour le droit
a mourir qui soutiennent certaines formes de suicide assisté pour certains
individus. Mon objectif ici n'est pas de fournir une analyse de la docu-
mentation abondante a ce sujet ou une histoire du mouvement pour le
droit a mourir, car ce travail a déja été fait'*’. Je m'intéresse davantage au
fait de montrer comment le potentiel de soutien du mouvement pour le
droit a mourir envers les personnes suicidaires est sous-développé. Aussi
surprenant que cela puisse étre (considérant que la premiére chose qui
vient a l'esprit quand nous entendons l'expression droit a mourir est le
fait de soutenir la décision de mourir de toute personne), le mouvement
pour le droit a mourir n'a pas seulement exclu les personnes suicidaires,
mais il a aussi articulé des discours qui constituent des somatechno-
logies de vie visant a garder les personnes suicidaires en vie. En effet,
malgré la diversité interne des discours sur le droit a mourir, un de leurs
themes les plus communs est la distinction entre les suicides assistés
légitimes, habituellement réservés aux personnes en phase terminale
ou aux personnes handicapées, malades ou souffrantes, et les suicides
illégitimes des personnes suicidaires prétendument «irrationnelles » et
«impulsives». Alors que les premiers sont au fondement des batailles
sociales, politiques et légales du mouvement pour le droit a mourir, les
derniers sont vus comme des pratiques a prévenir. Autrement dit, en se
concentrant sur la distinction cruciale entre les suicides assistés 1égitimes
et les suicides illégitimes, les discours sur le droit a mourir représentent
de puissantes somatechnologies de vie. La justification du suicide assisté
se base sur une exclusion fondamentale de la suicidalité, des personnes
suicidaires et de leurs besoins. En fin de compte, le mouvement pour
le droit a mourir et ses discours endossent paradoxalement le méme
script suicidiste préventionniste que les divers modeéles de la suicidalité

232



Le mouvement pour le droit & mourir

abordés dans le chapitre 1. Ils reproduisent aussi directement des formes
de suicidisme vis-a-vis des personnes suicidaires. En somme, tandis
que la suicidologie (critique) ignore les débats sur le suicide assisté,
les conversations sur le suicide assisté en philosophie, en bioéthique
et au sein du mouvement pour le droit a mourir se concentrent sur
le suicide assisté chez les personnes handicapées, malades ou souf-
frantes et laissent de c6té la question de la suicidalité. Ces effacements
semblent étre parmi les principaux paradoxes de ces champs détudes
et compliquent la possibilité de penser le suicide assisté en utilisant une
approche intersectionnelle et antioppression.

Le chapitre 4 se divise en quatre sections. La premiere présente,
dans une perspective critique, les principaux arguments du mouve-
ment pour le droit a mourir, basés sur I'autonomie, la liberté, 'auto-
détermination, le contrdle de son corps, la dignité et le droit de refuser
des traitements?. Cette section explore aussi la question controversée
de l'extension du droit a mourir par suicide assisté aux personnes dont
la seule raison pour en faire la demande est une souffrance mentale
ou émotionnelle (personnes vivant avec des maladies mentales ou
détraquées). Je démontre que, peu importe siles personnes qui pronent
le droit a mourir approuvent ou non l'extension du suicide assisté aux
personnes qui ont des maladies mentales, elles adhérent a une «onto-
logie du suicide assisté» (Baril 2022). Comme je I’établis dans la deuxieme
section, cette ontologie se base sur des conceptualisations individualistes
et néolibérales du suicide assisté, ainsi que sur des postulats validistes et
sanistes. Dans la troisiéme section, jexamine les présupposés suicidistes
dans les discours et le mouvement pour le droit a mourir, selon lesquels
les personnes suicidaires sont présentées comme «irrationnelles» et
«illégitimes ». Les personnes suicidaires se voient nier leur capacité
de prendre des décisions sur la base de conceptualisations validistes et
sanistes de la compétence et de la rationalité. Dans la derniére section, je
poursuis le travail initié dans les chapitres 2 et 3 pour queeriser, transer,
cripper et détraquer la suicidalité en appliquant ces perspectives au
suicide assisté. Dans lesprit des études du handicap/crips/Mad, je mobilise
des réflexions critiques sur 'adaptation et 'accessibilité pour théoriser
le droit a mourir. J'estime que queeriser, transer, cripper et détraquer le
suicide assisté impliquent de travailler a créer une vraie accessibilité du
suicide assisté pour les personnes suicidaires, notamment par le biais de
soins de santé affirmatifs du suicide. Contrairement aux personnes qui
promeuvent le droit a mourir mais excluent les personnes suicidaires
en défendant le suicide assisté d'un point de vue individualiste, validiste,
saniste et agiste (parmi d’autres -istes), je propose une conceptualisation
du droit a mourir basée sur une approche antioppression qui reconnait

233



Défaire le suicidisme

le role central joué par le validisme, le sanisme, 'dgisme et le suicidisme
dans la (dé)légitimation de certaines formes de mort.

41. Les discours
sur le droit 2 mourir comme
somatechnologies de vie

Dans son texte «A Complete Treatise on Rational Suicide», le philo-
sophe Al Giwa représente judicieusement la position sur le suicide de
la plupart des philosophes, bioéthicien-nes et activistes pour le droit a
mourir, présenté comme un geste fondamentalement irrationnel, sauf
dans certaines circonstances marginales'?. Parmi les circonstances
exceptionnelles pouvant transformer l'irrationalité du suicide en un
acte rationnel figurent les handicaps et maladies (physiques ou mentales)
sévéres ou la vieillesse. Giwa (2019, 118-119) écrit:

Le suicide rationnel est un sous-ensemble de la suicidalité
chez les gens qui détiennent une capacité a prendre des
décisions au niveau médical. Ces cas sont parfois entendus
devant les tribunaux, qui déterminent souvent que les
gestes autonomes d’individus autonomes sont compétents
et rationnels. Les individus présentés ainsi ne sont pas ceux
qui vivent une détresse mentale ou les personnes souvent
intoxiquées [par des drogues ou de l'alcool] qui peuvent
réagir a des facteurs récents ou a une série de facteurs de
stress dans leur vie, et qui n'ont clairement pas la capacité ou
la compétence de prendre des décisions. Ce ne sont pas les
patient-es impétueux-ses qui «agissent de facon émotive» ou
qui «cherchent de l'attention» apres une rupture avec leur
partenaire. Ni les gens qui souffrent d’'un véritable trouble
de la volonté ou de la cognition. Mes arguments portent sur
les personnes qui agissent d’'une maniére compétente et
rationnelle jusqu'au point ou elles décident de mettre fin a
leur vie. Elles peuvent souffrir d'une maladie incurable ou
de souffrances émotionnelles et/ou physiques quaucune
meédication ou thérapie ne peut controler, ou elles peuvent
tout simplement sentir qu'elles ont vécu assez longtemps et
qu’il est temps de mettre fin a leurs jours.

Cette distinction entre le suicide irrationnel et rationnel est souvent mobi-
lisée dans les discussions bioéthiques pour justifier 'aide a mourir dans

234



Le mouvement pour le droit & mourir

le dernier cas'®. Dans les rares occasions ou les suicidologues abordent
le suicide assisté, la méme distinction est réitérée. Par exemple, dans
un document de 2017 intitulé «Statement of the American Association
of Suicidology: “Suicide” Is Not the Same as “Physician Aid in Dying” »,
I'American Association of Suicidology (AAS) énumere quinze différences
entre le suicide (a prévenir) et le suicide assisté (a soutenir). LAAS conclut
que le langage utilisé pour faire référence a cette derniere pratique — par
exemple, «le suicide médicalement assisté, la mort avec dignité, le suicide
assisté par médecin ou l'aide médicale a mourir» (Creighton, Cerel, et
Battin 2017, § 1) — devrait éviter d’'utiliser le terme suicide et que les morts
résultant de suicides assistés «ne devraient pas étre considérées comme
des cas de suicide et constituent donc un enjeu externe au focus central
de 'AAS». Ce commentaire sur le vocabulaire utilisé pour décrire le
suicide assisté n'est pas anodin ; une des stratégies centrales du mouve-
ment pour le droit a mourir est de trouver des manieres alternatives de
nommer et de promouvoir le droit au suicide pour certaines personnes
en évitant la stigmatisation rattachée au mot suicide lui-méme. Comme
le montrent plusieurs études, le public en général, les politicien-nes, le
personnel médical et beaucoup d’autres personnes tendent a accepter la
pratique du suicide assisté plus facilement quand le terme suicide n'est
pas utilisé, mais qu'elle est réétiquetée comme une aide a mourir et une
forme de soutien en fin de vie'*. Les expressions contenant le mot suicide
sont désavouées, et les chercheureuses et les activistes qui sassocient au
mouvement pour le droit a mourir essaient de prendre leurs distances
vis-a-vis de cette terminologie (Gandsman 2018a; Ogden 2001).

La multiplicité d’expressions utilisées pour référer au suicide
assisté —une expression que j'utilise délibérément pour queeriser
et cripper la stigmatisation du terme suicide —inclut une variété de
pratiques. Qu’il s’agisse de suspendre ou d’arréter des traitements
permettant de maintenir la vie, de prescrire ou de fournir des subs-
tances a une personne qui veut mourir pour quelle se les administre
elle-méme, ou encore de provoquer la mort avec des médicaments, les
pratiques comprises dans l'expression large suicide assisté suscitent des
réactions variées, y compris chez les gens qui pronent le droit a mourir'#.
Habituellement, plus les gestes requis pour hater activement la mort
sont nombreux, moins ils font consensus, méme quand la personne est
en phase terminale. Par exemple, alors que la suspension ou l'arrét des
traitements permettant de maintenir la vie sont considérés comme des
pratiques normales dans les pays capitalistes et industrialisés, paral-
lelement au droit fondamental de refuser des traitements médicaux,
l'idée qu'un-e médecin puisse injecter une substance létale dans le bras
d’'un-e patient-e est plus controversée (Sumner 2011). La distinction

235



Défaire le suicidisme

entre les formes volontaires et involontaires de suicide assisté est
également digne d’'intérét. Cette distinction au regard de la volonté est
souvent abordée dans le contexte de l'euthanasie'*. S’il serait sans doute
dogmatique de qualifier tous les cas d’euthanasie involontaire comme
une forme de meurtre ou d’homicide (par exemple, pour une personne
dans le coma), car cette position ne tient pas compte de multiples facteurs
comme les directives de soin anticipées, je reste prudent au sujet des
pratiques involontaires deuthanasie et de mort assistée. Je ne pense pas
que les formes involontaires de suicide assisté effectuées sur des sujets
non autonomes devraient compter comme des suicides, vu que la volonté
de mourir, cest-a-dire la volition et 'agentivité du sujet, est absente de
ces instances. Je me concentre donc sur les formes volontaires de suicide
assisté, incluant toutes les pratiques nommées plus haut'?.

Le suicide assisté a été décriminalisé ou légalisé dans divers
contextes nationaux, mais ces pays demeurent minoritaires a I'échelle
mondiale. Pour n'en nommer que quelques-uns, la Suisse, la Belgique,
le Luxembourg, les Pays-Bas, I'Australie et certains Etats aux Etats-Unis
(dont'Oregon, Washington et la Californie) autorisent certaines formes
de suicide assisté (Stefan 2016). Dans le contexte canadien, l'affaire
Carter, qui a fait couler beaucoup d’encre dans les médias, a poussé le
gouvernement fédéral a promulguer le projet de loi C-14 sur 'aide médi-
cale a mourir (AMM) en juin 2016'%. Sans exclure les personnes ayant des
maladies mentales en tant que telles, cette loi est concue pour exclure les
personnes dont la requéte pour mourir se baserait exclusivement sur la
maladie mentale. Malgré des révisions majeures a cette loi en 2021 ayant
retiré, entre autres, le critere d'une mort raisonnablement prévisible,
l'acces a l'aide médicale a mourir est encore restreint pour les cas ou la
seule cause de la requéte est la maladie mentale'. Autrement dit, si vous
étes une personne handicapée, malade ou souffrante au Canada, vous
avez acces a ce service, mais si vous étes une personne détraquée ayant
un handicap/une maladie mental-e et dont la souffrance est strictement
psychologique, vous n’y avez pas acces. Bien que le type de handicap, de
maladie ou de souffrance rendant une personne éligible au suicide assisté
fasse l'objet de nombreux débats dans plusieurs pays, dont le Canada,
les demandes de suicide assisté se basant exclusivement sur la maladie
mentale sont les plus controversées, méme au sein du mouvement pour
le droit a mourir (Gandsman 2018a).

Au-dela des débats sur les populations ou les types de procédures
éligibles, un trait qui émerge clairement de la vaste littérature sur le
droit a mourir est quelle se concentre sur le handicap, la maladie et la
souffrance. Les dissensions et les discussions houleuses n'apparaissent
que lorsqu’il est question du type ou de la sévérité du handicap, de la

236



Le mouvement pour le droit & mourir

maladie ou de la souffrance. Par exemple, les maladies terminales
tendent a récolter plus d’appui chez les politicien-nes, les activistes,
les chercheureuses et la population en général que les maladies non
terminales, car certaines personnes croient que le suicide assisté ne fait
que devancer la date de la mort plutdt que de l'induire (Braswell 2018;
Kious et Battin 2019, 32). Je soutiens que le critére de la terminalité pour
I'éligibilité au suicide assisté est validiste et agiste. Premierement, il
s’agit d'un critere validiste car il ne vise que les personnes malades et
souffrantes en fin de vie, un point sur lequel je reviendrai plus loin.
Deuxiémement, il s’agit d’'un critere agiste, car il justifie le suicide assisté
sur la base de la longévité. Effectivement, plus une personne peut vivre
longtemps, plus sa vie est valorisée et protégée. Ce n'est pas une coinci-
dence si les personnes agées constituent la seule population qui se situe
hors du cadre des handicaps, des maladies et des souffrances (terminales
ou pas) et qui est parfois considérée pour le suicide assisté, car vieillir est
souvent associé avec le handicap, la maladie et la souffrance a travers des
formes imbriquées d’agisme, de validisme et de cogniticisme. Alors que
le fait méme d’'imaginer donner accés au suicide assisté aux personnes
jeunes ou adultes qui ne sont pas handicapées, malades ou souffrantes
soit un anatheme, cette possibilité est évoquée pour les adultes plus
agé-es, méme par des gérontologues (Gandsman 2018b; Palmore 1999;
Westwood 2021). Comme c’est le cas pour le handicap, la maladie et la
souffrance, la vieillesse devient, dans certains cas, un facteur trans-
formant l'irrationalité du suicide en un acte rationnel. Comme l'ont
montré plusieurs chercheureuses et activistes, jestime que I'inclusion des
personnes dgées dans les lois sur le suicide assisté est agiste (Balch 2017;
Coleman 2020; McIntosh 1999). De plus, jaffirme que cette insistance
sur la longévité est néfaste pour les personnes handicapées, malades ou
souffrantes, qui ont parfois une espérance de vie plus courte, ainsi que
pour les personnes dgées qui, parce quelles se trouvent dans une phase
plus tardive de leur vie, ont généralement une espérance de vie moindre
que les jeunes. En outre, contrairement a ceux que javance dans ce livre,
les arguments utilisés pour justifier le suicide assisté pour des groupes
«spéciaux», c’est-a-dire les personnes handicapées, malades, souffrantes
ou détraquées et parfois les personnes dgées, ne se basent jamais sur
des préoccupations relatives a l'oppression systémique des personnes
suicidaires ou handicapées/détraquées. Au contraire: le suicide assisté
est conceptualisé en termes de choix, de liberté, dautodétermination,
d’autonomie, de dignité, du contréle sur son corps et sur sa mort, et
du droit de refuser des traitements***. Comme je le démontrerai dans
les sous-sections qui suivent, ces valeurs centrales intégrées dans les
discours pour le droit a mourir sont habituellement congues comme

237



Défaire le suicidisme

incompatibles avec le handicap, la maladie, la souffrance, la folie, ou
méme avec la vieillesse dans certains cas.

4.1.1. Le mouvement pour
le droit a mourir: un mouvement
social comme les autres?

Quelques auteurices, comme Fran McInerney (2000), identifient les
racines du mouvement actuel pour le droit a mourir comme datant de
la derniére moitié du X1x¢ siecle, avec 'émergence des discours et des
lois eugénistes cherchant a éliminer les personnes handicapées, ainsi
que dans les années 1930, quand ces discours ont été ravivés par la créa-
tion d'organisations pronant l'euthanasie. D’autres auteurices, comme
Margaret Pabst Battin (2005), identifient 'apparition du mouvement pour
le droit a mourir dans la méme période qui a vu 'émergence d’autres
mouvements sociaux, au tournant des années 1960 et 1970. Il est inté-
ressant de remarquer que le «mouvement de revendication de la mort»,
comme l'appelle McInerney (2000), n’avait aucun lien avec ces autres
mouvements, comme celui pour les droits civiques, le mouvement fémi-
niste ou gay et lesbien. Cette tendance s'est poursuivie. A notre époque
marquée par l'intersectionnalité et le désir des mouvements sociaux
d'unir leurs forces pour combattre les effets enchevétrés des oppressions,
il convient de noter que le mouvement pour le droit a mourir na pas fait
d’alliances avec d’autres mouvements sociaux. Ce manque d’alliances est
bidirectionnel, car les mouvements sociaux antioppression, comme les
mouvements queers, trans et du handicap/Mad, qui sont centraux dans
ce livre, n'ont pas intégré les discours sur le droit a mourir, et les mouve-
ments du handicap/Mad critiquent méme avec justesse le mouvement
pour le droit a mourir. Ce dernier n’a pas inclus de perspectives critiques
sur les divers -ismes auxquels font face les groupes marginalisés, ce qui
m’amene a me demander si ce mouvement, au moins dans sa forme
actuelle, peut étre considéré comme un mouvement social au méme titre
que les autres. Sans égard aux débats sociologiques sur ce qui constitue
un mouvement social, le mouvement pour le droit a mourir n'endosse pas
de valeurs semblables a celles des mouvements sociaux antioppression
fondés sur des approches intersectionnelles. Le mouvement pour le
droit a mourir a été fortement critiqué pour avoir représenté et avoir été
composé par des personnes socialement privilégiées, éduquées, aisées
et blanches** —d'ou I'importance de queeriser et de cripper le droit a
mourir, vu que son mouvement et ses discours, au lieu de combattre les
divers systéemes d'oppression, les incarnent par le biais d'une logique de la
sacrifiabilité des sujets abjects en se basant sur les normes dominantes.

238



Le mouvement pour le droit & mourir

Des auteurices s’étant entretenu-es avec certaines figures impor-
tantes du mouvement pour le droit a mourir, comme la journaliste Katie
Engelhart (2021), présentent un portrait plus complexe que le mien.
C’est aussi le cas de 'anthropologue Ari Edward Gandsman (2018b), quia
parlé avec des activistes pour le droit a mourir en Amérique du Nord, en
Belgique et en Australie, et qui démontre que, malgré son discours centré
sur les droits individuels et néolibéraux, le mouvement pour le droit a
mourir aide a rassembler les gens et pourrait méme incarner une forme
déthique du soin [care]. Gandsman montre, et je suis d’accord avec lui
sur ce point, qu’il est impossible de présenter toustes les activistes pour
le droit a mourir comme adhérant aux mémes valeurs individualistes,
validistes, sanistes et agistes. Des activistes lui ont expliqué que beau-
coup de personnes dans le mouvement sont motivées par des valeurs
de soin, de compassion et de soutien. Gandsman rapporte aussi que le
mouvement comprend a la fois des activistes réformistes et radicaux-les.
Tandis que les réformistes axent leurs revendications uniquement sur les
personnes avec des maladies terminales, les radicaux-les demandent le
droit a mourir des individus n'ayant aucune sorte de maladie, de handicap
ou de souffrance, mais qui sont simplement plus agés et fatigués de
la vie. Autrement dit, les radicaux-les défendent un droit a mourir qui
se base davantage sur I'age que sur les handicaps, les maladies et les
souffrances'®. Ces activistes radicaux-les qualifient leur approche de
modele pour le droit a mourir basé sur les droits, en opposition au modele
médical du droit a mourir.

Exit International (2021), une organisation célebre pour son
activisme radical pour le droit a mourir, prone un « mouvement du
suicide rationnel autoaccompli [DIY, Do It Yourself]», qui aide les gens
partout dans le monde a accéder a des informations sur les manieres
plus paisibles de mourir. Relatant un entretien avec son fondateur, Philip
Nitschke, Engelhart (2021, 266-267) écrit:

Philip pensait que le mouvement pour le droit a mourir
avancait rapidement vers un tournant historique devant
lequel il ne pouvait pas et ne devait assurément pas
reculer: le passage du modele médical de I'aide a mourir
aun modele basé sur les droits. «Je vais vous expliquer la
différence », dit-il. «Le “modele médical” voit cela comme
un service rendu aux personnes malades. Siune personne
devient assez malade et que l'ensemble des médecins sont
d'accord, cette personne tres malade et qui veut mourir
recoit légalement une aide a mourir. [...] Le modéle basé
sur les droits, que jappuie fortement, dit que cela n’a rien

239



Défaire le suicidisme

a voir avec la maladie. L'idée est que mourir en paix est
un droit humain. Et en tant que droit, ce n'est pas une
chose pour laquelle vous devez demander la permission.
Autrement dit, vous y avez acces simplement parce que
vous étes une personne vivant sur cette planete» [souligné
dans l'original].

Ce tournant sans précédent qu’identifie Nitschke d'un modele médical
du suicide assisté a un modéle basé sur les droits représente une rupture
radicale par rapport au reste du mouvement pour le droit a mourir.
Malgré ce pas dans la bonne direction, il reste prématuré daffirmer,
comme Nitschke le fait, que le mouvement pour le droit a mourir avance
pleinement dans cette direction, car une lecture attentive des discours
ayant cours dans ce mouvement prouve le contraire. De plus, il manque
encore certaines composantes clés a ce modeéle de suicide assisté basé
sur les droits. Premiérement, comme l'affirme Nitschke dans l'extrait cité
plus haut, le modeéle de suicide assisté basé sur les droits n'implique pas
nécessairement I'Etat, les médecins ou les lois, et prone donc un droit
négatif au suicide basé sur la non-interférence des autres, plutét qu'un
droit positif qui impliquerait un devoir moral ou légal d’assister une
personne qui veut mourir. Deuxiémement, ce modele de droits (négatifs)
se fonde sur une approche individualiste et (néo)libérale qui ne se traduit
pas en changement systémique. En se concentrant sur les droits indivi-
duels, cette position fait de lombre aux analyses qui ciblent des enjeux
plus systémiques, comme le suicidisme systémique. Troisiemement, ce
modele basé sur les droits se fonde sur des perspectives non intersection-
nelles. Comme l'ont montré des activistes/chercheureuses trans et pour
la justice pour toutes les personnes handicapées (voir les chapitres 2 et 3),
les discours fondés sur les droits dans les mouvements sociaux tendent
non seulement a prioriser certains sujets —habituellement ceux qui
sont plus privilégiés en termes de statut racial, de capacités, de classe,
d’éducation et ainsi de suite —, mais releguent également aux marges les
personnes les plus affectées par I'intersection entre plusieurs formes
doppression (par exemple: Puar 2017; Spade 2011).

Selon Gandsman, les activistes radicaux-les comme Nitschke
tendent a défendre des pratiques de suicide assisté qui sont clandestines
ou intégrées dans des sous-cultures, et qui ne correspondent pas aux
criteres de la loi fondée sur la maladie, le handicap et la souffrance. Il
écrit (2018b, 215):

Ces activistes posent un défi aux organisations plus tradi-
tionnelles pour le droit a mourir, en critiquant le contréle

240



Le mouvement pour le droit & mourir

médical sur cet enjeu et en empouvoirant les personnes
par le partage de renseignements sur les moyens et les
méthodes permettant de mettre fin a leur propre vie.
Iels organisent des ateliers et publient des documents
qui instruisent les gens sur les manieres de mettre fin a
leurs jours au «moment de leur choix» avec des «sacs de
sortie» connectés a des bonbonnes d’azote [...] ou par une
surdose délibérée de Nembutal importé (un barbiturique).

L’assistance clandestine au suicide assisté a été documentée par des
chercheureuses et des journalistes (Engelhart 2021 ; Magnusson 2004;
Ogden 2001). Certaine-s activistes radicaux-les qui défendent le droit
a mourir estiment que toutes les personnes considérées comme
«rationnelles» devraient avoir le droit de se suicider, peu importe leur
état de santé, et avoir acces a une aide clandestine (Engelhart 2021;
Gandsman 2018a, 2018b). Or, la promotion du suicide assisté clandestin
pour les individus «rationnels» pose plusieurs problemes, dont les
trois suivants. Premiérement, comme je le démontre plus loin dans ce
chapitre, le critére de la «rationalité » s'enracine profondément dans des
formes de sanisme et de cogniticisme. La compétence et la capacité de
prendre des décisions ne sont attribuées qua certains individus, et les
personnes suicidaires en détresse sont souvent exclues de la catégorie des
personnes «saines d’esprit» pouvant prendre des décisions rationnelles.
Deuxiémement, fournir une aide individuelle aux gens sans balises ni
processus daccompagnement approprié leur permettant de prendre des
décisions éclairées, et sans proposer de programme politique visant a
mettre fin aux oppressions systémiques qui contribuent a la détresse
de certaines communautés marginalisées, ne semble pas seulement
risqué, mais aussi irresponsable. En effet, cela ne fournit aux individus
en détresse qu’'une solution rapide sans offrir de soutien qui serait
affirmatif de la vie, ni effectuer le travail nécessaire pour réduire la
souffrance sur le plan systémique, comme je le propose dans cet
ouvrage. Autrement dit, méme chez les activistes les plus radicaux-les
qui défendent le droit a mourir, personne ne semble encore avoir
proposé de soutenir les personnes suicidaires avec des mesures sociales,
politiques, légales ou médicales, et personne n’a proposé un droit a
mourir basé sur des valeurs antioppression. Ces activistes radicaux-les
privilégient 'assistance par le biais d'un soutien clandestin et de formes
d’aide individuelles. Troisiémement, étude de Gandsman (2018a, 181)
montre que méme les organisations radicales comme Exit International
adherent officiellement a des criteres stricts pour offrir de l'aide a leurs
membres, lesquels font écho aux critéres promus par des activistes plus

241



Défaire le suicidisme

réformistes, comme celui d’avoir plus de cinquante ans et de ne pas avoir
de maladie mentale'®. Ainsi, méme si Gandsman et Engelhart montrent
comment certain-es activistes radicaux-les du droit a mourir acceptent
le suicide dans diverses situations allant au-dela de la maladie, de la
souffrance, du handicap et de I'age, la majorité de leurs justifications
semblent nourries par la peur de devenir handicapé-e, 4gé-e, malade ou
souffrant-e et de perdre son autonomie et sa dignité. Ces justifications
guident en retour les discours validistes, sanistes, cogniticistes et gistes
dans le mouvement, comme le révele clairement le résumé qu'offre
Engelhart (2021, 18-19) des arguments fondateurs des activistes pour le
droit a mourir: «Pour ces gens, planifier la mort signifiait souvent éviter
I'indignité, une mort imaginée comme humiliante, dégradante, vaine,
contraignante, égoiste, laide, physiquement indécente, financiérement
catastrophique, accablante, déraisonnable. »

Les revendications de la majorité des activistes pour le droit
a mourir concernant le soutien au suicide assisté pour les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou 4gées sont alignées avec les valeurs
promues par les pays capitalistes et industrialisés. Selon plusieurs
sondages réalisés au cours des derniéres décennies, la population a
soutenu l'idée selon laquelle les personnes handicapées, malades, souf-
frantes ou agées devraient pouvoir déterminer le moment de leur mort et
la maniere dont elle se déroule, en recevant un soutien pour mourir avec
«dignité» (Engelhart 2021 ; Stefan 2016), bien que les discussions soient
plus conflictuelles lorsqu’il s’agit des personnes détraquées, comme je le
démontre dans la section qui suit. Comme le note le philosophe Leonard
Wayne Sumner (2011, 192): «Au Canada et au Royaume-Uni, une forte
majorité semble favoriser la légalisation [du suicide assisté ou de l'eu-
thanasie], tandis quaux Etats-Unis on ne rencontre une majorité stable
que pour le suicide assisté [performé par la personne et non par un-e
médecin].» Dans le contexte étasunien, les médecins Timothy E. Quill
et Bernard Sussman (2020) expliquent: « Dans la plupart des sondages,
environ les deux tiers de la population étasunienne approuvent [le suicide
médicalement assisté] comme une option pour les patient-es en phase
terminale avec une souffrance intolérable. » Cette acceptation relative du
suicide assisté pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou
agées est confirmée par 'adoption par plusieurs pays de lois soutenant
diverses formes de suicide assisté. Cette acceptation se remarque aussi
dans l'appui au suicide assisté de la part d’associations professionnelles
importantes (par exemple en médecine, travail social, etc.) et chez les
praticien-nes (Chao et al. 2016 ; McCormick 2011). L'appui au mouvement
pour le droit a mourir par la majorité des gens et de nombreux gouver-
nements indique encore une fois que ce mouvement social differe des

242



Le mouvement pour le droit & mourir

autres dont je traite dans ce livre. Alors que les mouvements queers,
trans et du handicap/Mad bouleversent les normes et appellent a des
changements systémiques qui suscitent l'opposition de nombreux
groupes dominants et de 'Etat, le mouvement pour le droit & mourir,
malgré T'hostilité de certains groupes conservateurs pro-vie, regoit
beaucoup d’appui, démontrant que ses objectifs ne semblent pas troubler
les normes et structures dominantes. Ces dernieres, fondées sur I'age,
létat de santé, la productivité et I'individualisme, sont réitérées par les
discours pour le droit a mourir.

4.1.2. Un droit a mourir pour les personnes vivant
avec des maladies mentales?

L'histoire tragique d’Adam Maier-Clayton a fait les unes dans les médias
canadiens il y a quelques années. Apres avoir lutté contre la maladie
mentale et de nombreux appels infructueux a changer la loi canadienne
sur '’AMM pour inclure les personnes dont la maladie mentale constitue
la seule base de leur requéte, Maier-Clayton a été forcé de compléter son
suicide seul, sans sa famille et ses ami-es, qui avaient accepté son besoin
de mourir. Il écrit (2016, §2):

Jai fait tout ce que je pouvais. J'ai essayé huit ou neuf
médicaments. J’ai entrepris une thérapie freudienne
classique, une thérapie cognitivo-comportementale,
une thérapie d’exposition avec prévention de la réponse
et une thérapie d’acceptation et dengagement. Dans un
monde parfait, j’irais mieux. Mais dans la vraie vie, il est
possible que mon progres continue d’étre aussi faible que
ces derniéres trois années. Je ne vais pas endurer cette
agonie indéfiniment.

Les pages des médias sont remplies d’histoires similaires d’activistes
pour le droit a mourir et dautres personnes vivant avec des maladies
mentales qui se voient nier 'acces au suicide assisté et qui sont laissées
a elles-mémes. Dans certains cas, ces individus ne remplissent pas les
criteres stricts d'une mort imminente ou prévisible inclus dans les lois
de certains pays. Dans d’autres cas, comme celui de Maier-Clayton, ils
sont exclus car les lois interdisent I'assistance a la mort lorsquelle se base
seulement sur la maladie mentale, comme cest le cas au Canada et dans
la plupart des pays. Méme dans les rares pays ol le suicide assisté sur
la base de souffrances mentales et émotionnelles est autorisé, comme
aux Pays-Bas, en Suisse, au Luxembourg et en Belgique, il n'est pas facile

243



Défaire le suicidisme

d’avoir acces a cette procédure. Contrairement a celles d’autres personnes
handicapées, malades ou souffrantes, les requétes des personnes vivant
avec des maladies mentales sont rejetées a répétition. Par exemple, aux
Pays-Bas, les deux tiers des demandes de suicide assisté a cause d'une
souffrance émotionnelle ont été rejetées®** (Sumner 2011, 171). Une étude
clinique de Lieve Thienpont et ses collegues (2015, 1), qui ont examiné
«cent patient-es ayant consécutivement demandé l'euthanasie sur la
base d’une souffrance psychologique » en Belgique, montre que plus de
la moitié des sujets (cinquante-deux) n'ont pas été acceptés. Six personnes
se sont suicidées sans assistance, dont certaines qui avaient auparavant
noté que la procédure d'autorisation était trop longue et difficile.

Les profils des personnes qui demandent le suicide assisté a
cause d'une maladie mentale sont divers, mais dans les différents pays ou
cette pratique est autorisée, la majorité de ces personnes vivent avec une
dépression et ont enduré des années ou des décennies de souffrances
mentales/émotionnelles*®. Thienpont et ses collégues (2015, 5) notent
que leur étude incluait entre autres des gens ayant des «troubles de
I'humeur résistants aux traitements », des «troubles de la personnalité »,
des «troubles de stress post-traumatique », une «schizophrénie et
d’autres troubles psychotiques », des «troubles anxieux », des «troubles
alimentaires», des «troubles de consommation de substances », des
«troubles somatoformes», des «troubles du spectre de I'autisme » ou des
«troubles obsessionnels-compulsifs ». Il convient de noter que, selon ces
auteurices, la plupart de ces personnes avaient des diagnostics multiples
et que la majorité des requétes (77 %) venaient de femmes, un résultat
confirmé par d’autres études. En effet, Scott Y. H. Kim, Raymond De
Vries et John R. Peteet (2016) ont aussi découvert que 70 % des personnes
ayant participé a leur étude aux Pays-Bas et qui avaient demandé le
suicide assisté sur la base de maladies mentales étaient des femmes
ayant des diagnostics multiples de méme qu’une longue histoire de
psychiatrisation et, souvent, de multiples tentatives de suicide. Ces
chiffres détonnent lorsqu'on les compare aux statistiques sur le suicide
non assisté, un geste majoritairement accompli par des hommes
(Colucci et al. 2013; Kim, De Vries et Peteet 2016; Stefan 2016 ; Wray,
Colen et Pescosolido 2011). Il serait intéressant d'adopter un point de vue
intersectionnel dans les recherches futures pour explorer qui formule
des demandes de suicide assisté dans divers contextes géographiques,
en fonction de I'identité de genre, de la racialisation ou des différences
de classe. Certaines personnes qui critiquent le mouvement pour le
droit a mourir voient la surreprésentation des personnes blanches, bien
éduquées etissues des classes moyenne et supérieure dans ce mouvement
comme une preuve qu’il se fonde sur une culture de la sacrifiabilité des

244



Le mouvement pour le droit & mourir

individus les plus marginalisés dans nos sociétés, comme les personnes
racisées, pauvres et handicapées (Coleman 2018, 2020 ; Kolarova 2015).
Japprouve cette critique de la présence d’'une culture de la sacrifiabilité
dans le mouvement pour le droit a mourir. J’ajouterais toutefois qu’il
est possible de voir cette surreprésentation de personnes privilégiées
dans ce mouvement et dans les statistiques des personnes ayant acces au
suicide assisté d'un autre point de vue: celui des barrieres systémiques,
comme le racisme et le classisme, qui empéchent certaines personnes
d’accéder a certains soins de santé et dexercer leurs droits*. Nous
observons ce phénomene dans 'accés aux soins de santé et aux services
sociaux plus généralement'?. Il ne serait donc pas surprenant que les
disparités relatives a I'acces au suicide assisté fassent écho au fait que
certains groupes marginalisés sont exclus de nombreuses institutions et
services, ainsi que des mouvements sociaux. Autrement dit, il est plus
facile pour les personnes blanches, éduquées et des classes moyenne
et supérieure de participer aux mouvements sociaux et d’avoir acces a
des soins de santé. Je reviendrai sur la question de l'accessibilité dans
la derniere partie de ce chapitre. Il semble néanmoins important de
souligner, d'un c6té, que des disparités existent quant aux personnes
pouvant accéder au suicide assisté. D’un autre c6té, plusieurs études
montrent que les demandes d’acces au suicide assisté des personnes
détraquées ou vivant avec des maladies mentales sont plus souvent
rejetées que celles des personnes physiquement handicapées, malades
ou souffrantes, ce qui reproduit une fois de plus les hiérarchies souvent
a l'oeuvre entre les handicaps/maladies visibles et mesurables et les
handicaps/maladies invisibles et non mesurables. Alors que les formes
visibles tendent a susciter une plus grande pitié, dans une perspective
validiste, les formes invisibles tendent a ne pas étre crues et a plutét
étre discréditées'®.

En fonction de ces informations, 'extension de 'accés au suicide
assisté pour les personnes vivant avec des maladies mentales est, sans
surprise, extrémement controversée, non seulement du point de vue
profane et de la santé publique, mais aussi chez les bioéthicien-nes et
les activistes pour le droit a mourir**. Gandsman (2018a, 177) indique
que les activistes avec lesquelles il s'est entretenu ne s'entendaient pas
sur l'extension du droit a mourir pour les personnes vivant avec des
maladies mentales. Beaucoup trouvent que l'acces au suicide assisté
pour cause de maladie mentale est problématique, et les personnes qui
seraient prétes a le considérer ne le feraient que pour «les personnes
souffrant grandement de problémes de santé mentale incurables».
Maier-Clayton (2016, §17) insiste aussi sur la gravité de la souffrance
mentale des personnes qui devraient avoir acces au suicide assisté:

245



Défaire le suicidisme

Quand je parle de l'accés pour les personnes ayant des
maladies mentales, je ne pense pas aux personnes qui
ont une crise de panique tous les deux ans. Je ne parle
pas des gens qui ont tendance a étre mélancoliques
quand de mauvaises choses leur arrivent ou quand ils
ont vécu quelques mois difficiles. Je parle des patient-es
réfractaires —cest le terme que j'utilise toujours—: les
patient-es réfractaires ou résistant-es aux traitements. Il
s’agit des gens que la science moderne ne peut pas aider.

Le lexique de la souffrance, de la douleur irrémédiable et de la maladie
incurable est central dans la demande d’étendre le suicide assisté aux
personnes vivant avec des maladies mentales. L'argument de la parité,
qui dresse un paralléle entre la maladie physique et mentale, est souvent
adopté par les chercheureuses et les personnes elles-mémes vivant
avec des maladies mentales'®. Par exemple, les chercheureuses Brent
M. Kious et Margaret P. Battin (2019, 31) mobilisent cet argument de
la parité en invoquant la centralité de la souffrance dans les maladies
physiques et mentales: «Nous pensons qu’il est clair que la souffrance
associée aux maladies mentales peut parfois étre aussi sévere, intolé-
rable et prolongée que la souffrance due a des maladies physiques. Par
conséquent, il nous semble que si une souffrance sévere peut justifier
la mort médicalement assistée pour certaines personnes ayant des
maladies physiques terminales, elle devrait également étre justifiée pour
des personnes ayant des maladies mentales. » Maier-Clayton (2016, § 7)
mobilise aussi cet argument de la parité: «La maladie physique et la
maladie mentale peuvent effectivement provoquer la méme intensité de
douleur. La seule différence est que la douleur résultant d'une maladie
physique est associée a une pathologie physique. Pour une maladie
mentale, la douleur s’appelle une douleur psychosomatique. Pour les
patient-es, elle est ressentie exactement de la méme maniére. » Au coeur
de tous ces discours se trouve la notion de diagnostic'*'. Les activistes et
les chercheureuses qui soutiennent I'inclusion des personnes vivant avec
des maladies mentales dans les lois sur le suicide assisté insistent qu’il
ne faudrait en aucun cas assister les personnes qui ont le cceur brisé, qui
vivent des difficultés temporaires ou qui sont tout simplement déprimées.
La gravité de leur condition doit étre irrémédiable, et toutes les possi-
bilités devraient avoir été explorées avant de parvenir a cette derniere
solution, «incluant la polypharmacie, la thérapie électroconvulsive et
la psychochirurgie » (Kious et Battin 2019, 31). Comme nous pouvons le
voir, certain-es chercheureuses suggérent d'imposer plusieurs traite-
ments, comme ceux quon appelait jadis les thérapies par électrochocs

246



Le mouvement pour le droit & mourir

et les lobotomies, des traitements que les activistes/chercheureuses
Mad décrivent comme extrémement violents (voir le chapitre 3), avant
de permettre aux personnes vivant avec des maladies mentales d’avoir
acces au suicide assisté. Beaucoup de personnes vivant avec des mala-
dies mentales qui demandent l'accés au suicide assisté croient aussi
qu’il faudrait tout essayer avant de l'autoriser (Bayliss 2016; Maier-
Clayton 2016 ; Scully 2020). En mettant I'accent sur les maladies mentales
irrémédiables, une distinction claire est tracée, une fois de plus, entre
le suicide «irrationnel», accompli par une personne dont la souffrance
nest pas irrémédiable ou qui n’a pas tenté tous les traitements possibles,
et le suicide «rationnel », qui serait autorisé pour les personnes ayant
des diagnostics médicaux/psychiatriques «sérieux ».

La capacité mentale est un des éléments qui fait de 'accés au
suicide assisté pour les personnes vivant avec des maladies mentales
une question si controversée (Engelhart 2021; Gavaghan 2017). D’'un
point de vue suicidiste, le simple fait dexprimer des idéations suicidaires
peut mener a remettre en question ou a révoquer la capacité mentale
d’'une personne, 'empéchant ainsi de refuser des traitements coercitifs.
Les chercheureuses Louis C. Charland, Trudo Lemmens et Kyoko Wada
(2018, 3), qui s'opposent a I'inclusion des personnes vivant avec des mala-
dies mentales dans la loi sur TAMM au Canada, définissent la capacité
mentale comme suit: «Dans des termes techniques médicaux et légaux,
la “capacité mentale” concerne dans ce contexte la capacité quont les
personnes a prendre la décision de consentir a ’AMM. Cette capacité de
prendre des décisions est aussi parfois appelée “compétence mentale*?”. »
Dans plusieurs pays, la capacité mentale référe a la capacité d’assimiler
des informations pertinentes, dexprimer des choix et de comprendre
les implications médicales de certaines décisions de traitement
(Giwa 2019, 111). En théorie, I'in/compétence mentale n'est pas attribuée
de maniére générale a un individu, mais est déterminée au cas par cas
dans des situations spécifiques, en se basant sur chaque décision prise
par un individu (Gavaghan 2017; Sumner 2011). En pratique, cependant,
certains individus sont considérés globalement comme mentalement
incompétents et sont traités comme tels, souvent sur la base de préjugés
sanistes et cogniticistes. Autrement dit, il existe une disparité entre la
loi et I'application de la loi (Baril et al. 2020; Bernheim 2019). Avec les
personnes vivant avec une démence ou un handicap mental «sévere »,
les personnes suicidaires sont un des groupes souvent considérés comme
mentalement incompétents de maniere générale. Dans sa recherche
sur les personnes psychiatrisées et leurs relations avec le systeme légal
canadien, Emmanuelle Bernheim (2019, 35) démontre que le fait qu'une
personne soit marginalisée (par exemple: pauvre ou vivant avec une

247



Défaire le suicidisme

maladie mentale) et résiste aux traitements suffit souvent pour justifier
qu’elle représenterait un danger pour elle-méme et pour les autres,
permettant ainsi de la qualifier d'incompétente**.

Les déclarations d’associations ou d’'organisations majeures,
comme '’AAS [American Association of Suicidology] (Creighton, Cerel
et Battin 2017) ou, dans le contexte canadien, le Centre de toxicomanie et
de santé mentale (CAMH 2017), font écho a cette présomption d'incom-
pétence en matiére de suicidalité: au lieu d’évaluer les personnes
suicidaires individuellement pour déterminer si elles sont mentale-
ment compétentes, les professionnelles assument généralement que
leur capacité mentale est «déficiente » a cause de leur suicidalité. Par
exemple, dans une déclaration publique sur la possibilité détendre le
suicide assisté aux personnes vivant avec des maladies mentales, le
Centre de toxicomanie et de santé mentale (CAMH 2017, 7-8) déclare
que, méme si la loi canadienne présume que les personnes ayant une
maladie mentale sont mentalement compétentes, en pratique, surtout
lorsqu’elles expriment des idéations suicidaires, ces personnes devraient
étre globalement traitées comme mentalement incompétentes quand il
s’agit dévaluer leur désir de mort:

Toutes les personnes, y compris celles qui ont des mala-
dies mentales, sont présumées compétentes jusqu’a
preuve du contraire. Une maladie mentale n'empéche pas
une personne de prendre des décisions relatives aux soins
de santé. Cela dit, dans le cas ou une personne ayant une
maladie mentale demande 'AAM, [...] il n’est pas facile
de déterminer si elle possede la capacité de faire cette
requéte d’AAM. Le souci est que beaucoup d’individus
ayant des maladies mentales présentent une altération
du discernement ou des déficits dans leur capacité de
raisonnement faisant en sorte qu’il leur est difficile de
relier leurs symptomes a leur maladie, de comprendre
pleinement les risques et les bénéfices des traitements
et/ou de prendre des décisions sur les traitements qui
soient basées sur leurs objectifs et valeurs personnelles.
[...] Il n’est pas rare quelles aient des croyances erronées
a propos delles-mémes, du monde et de leur avenir. Cela
peutinclure de croire que la mort serait une option dési-
rable. [...] Cette perception déformée souléve des ques-
tions sur la capacité de ces individus de demander TAMM
aussi bien durant les phases aigiies que les phases moins
aigiies de leur maladie.

248



Le mouvement pour le droit & mourir

Si nous pouvons penser que seules des institutions, associations et
organisations endossant un modéle médical de la suicidalité feraient
des déclarations de ce genre, beaucoup d’activistes/chercheureuses anti-
oppression adoptent paradoxalement le méme point de vue individualiste
et pathologique quant a 'agentivité et 1a capacité mentale des sujets suici-
daires, comme je le montre dans les chapitres 2 et 3. Quand leur capacité
mentale n'est pas invalidée d’'un point de vue saniste, elle est souvent
révoquée sur la base de 'idée que leur compétence est compromise
par des oppressions intériorisées. Néanmoins, le fait que des facteurs
systémiques forment nos subjectivités et influencent nos choix ne suffit
pas pour les invalider. De plus, de la méme fagon que les activistes/
chercheureuses Mad ont contesté les conceptualisations sanistes de
la rationalité et de la compétence mentale, les personnes vivant avec
des maladies mentales qui demandent le suicide assisté ont critiqué les
préjugés et les idées fausses qui les privent de leur compétence mentale.
Comme le note Graeme Bayliss (2016, § 10), un journaliste canadien qui
défend l'extension de AMM aux personnes ayant des maladies mentales
(en se basant sur sa propre relation a la suicidalité), «plus insidieuse
et subtile est I'idée que les personnes ayant des maladies mentales [...]
sont par définition incapables de décider rationnellement de se tuer ».
De facon similaire, le journaliste John Scully (2020, §6), qui a lutté
pendant des années avec la maladie mentale et la suicidalité, affirme
que, «méme dans la mort, la voix des personnes ayant des maladies
mentales est niée au Canada », faisant référence au fait que les personnes
vivant avec des maladies mentales ne sont pas invitées a témoigner
ou a rejoindre les panels dexpert-es délibérant sur leur sort quand il
est question de modifier les lois sur le suicide assisté. En somme, les
personnes vivant avec des maladies mentales qui se battent pour le droit
amourir dénoncent l'effacement de leurs opinions et de leurs voix dans
les débats publics sur le suicide assisté. Elles demandent davantage de
responsabilité et de respect pour leurs expériences vécues, et exigent
une justice épistémique et testimoniale pour les personnes ayant des
maladies mentales dans leur quéte vers la mort.

Les activistes/chercheureuses Mad ont démontré depuis long-
temps que le fait d’associer la maladie mentale a 'incompétence mentale
est fondamentalement validiste et saniste (Ben-Moshe 2020 ; Beresford
et Russo 2022; LeFrancois, Menzies et Reaume 2013). Néanmoins, a
quelques rares exceptions pres (par exemple : Burstow 1992), ces analyses
critiques n'ont pas été étendues aux personnes suicidaires. Hors des
études du handicap/Mad, beaucoup d’auteurices ont néanmoins travaillé
a déconstruire l'association entre la maladie mentale et 'incompétence
en ce qui concerne la suicidalité*. Si la maladie mentale peut avoir des

249



Défaire le suicidisme

impacts temporaires sur la capacité mentale et de prise de décisions, elle
n'est pas synonyme d'incompétence mentale dans toutes les situations.
Susan Stefan (2016, 9) estime que considérer les personnes suicidaires
comme mentalement incompétentes porte préjudice a lefficacité des
stratégies de prévention et que les idéations suicidaires ne représentent
pas en elles-mémes un signe d'incompétence mentale:

La minorité trés restreinte de personnes véritablement
incompétentes qui tentent de se tuer doit étre empéchée
de le faire. Mais la vaste majorité de celles qui pensent
au suicide, qui tentent de se suicider et qui se suicident
sont loin d’étre incompétentes selon nos criteres 1égaux
actuels. Les meilleures recherches cliniques et socio-
logiques appuient cette affirmation, et la loi insiste sur
cette idée. Traiter les personnes suicidaires comme
incompétentes en soi produit de mauvaises législations
et interfére avec les meilleures pratiques cliniques. [...]
L'intention de se suicider, ou une tentative de suicide, ne
constituent pas une incompétence en soi.

Certain-es auteurices dans les sciences de la santé, comme Jeanette
Hewitt, critiquent la délégitimation de l'autonomie, de I'agentivité et de
la capacité des personnes vivant avec des maladies mentales de prendre
des décisions éclairées sur la mort. Hewitt (2013) distingue l'irrationa-
lité temporaire, qui peut affecter périodiquement les personnes ayant
une maladie mentale, de l'irrationalité généralisée et permanente qui
s'applique, par exemple, a certaines personnes dans des phases avancées
de la maladie d’Alzheimer. Elle affirme que les personnes vivant avec des
maladies mentales «sérieuses», comme la psychose ou la schizophrénie,
ne sont pas irrationnelles de maniére générale, méme si elles peuvent
létre durant de courtes périodes. Méme si les personnes ayant des
maladies mentales qui souhaitent accéder au suicide assisté peuvent
vivre des périodes d’'irrationalité temporaire, lors desquelles il serait
dangereux d’autoriser un suicide assisté, elle explique qu'on ne saurait
délégitimer le désir de mourir sur la base d’une irrationalité généralisée.
Malgré 'abondance de données probantes montrant que les personnes
suicidaires vivant avec des maladies mentales ne sont pas délirantes et
que leur désir de mourir n'est pas une réaction spontanée, temporaire
ou impulsive, les personnes ayant des maladies mentales qui demandent
le suicide assisté continuent d’étre traitées comme des menaces pour
elles-mémes et comme ayant besoin d’'une protection renforcée de la
part de I'Etat.

250



Le mouvement pour le droit & mourir

En somme, il existe deux positions majeures dans les débats sur
l'extension du droit a mourir aux personnes vivant avec des maladies
mentales. D’un coté, nous trouvons les personnes qui appuient le droit
a mourir seulement pour les personnes handicapées, malades ou souf-
frantes physiquement, suggérant que la suicidalité, qui est causée par
la maladie mentale, compromet la capacité de prendre des décisions et
annihile 'autonomie. Ainsi, le désir de mourir en I'absence de handicaps,
de maladies et de souffrances physiques est présenté comme anormal ou
irrationnel **. De l'autre c6té, nous trouvons les personnes qui soutiennent
l'acces au suicide assisté pour les personnes vivant avec des maladies
mentales sans condition physique concomitante, et qui mobilisent l'argu-
ment de la parité pour défendre que la souffrance mentale peut étre aussi
vraie etirrémédiable que la souffrance physique**¢. Néanmoins, dans les
deux cas, l'ontologie du suicide assisté reste inexaminée.

4.1.3. L'ontologie du suicide assisté

Tai avancé que les discours sur le suicide assisté chez les philosophes,
les bioéthicien-nes et les activistes pour le droit a mourir sont gouvernés
par une «ontologie du suicide assisté» (Baril 2022), c’est-a-dire par une
compréhension commune des principaux traits distinctifs du suicide
assisté ou, pour le dire autrement, de ce que le suicide assisté est et
nest pas. Je soutiens que lontologie du suicide assisté s'enracine dans
des présupposés validistes, sanistes, agistes et suicidistes. Les discours
sur le droit a la mort qui approuvent certains suicides — c’est-a-dire ceux
qui sont considérés comme «normaux» ou «rationnels», comme celui
de Verhelst décrit au début de ce chapitre —omettent dexaminer les
doubles standards validistes, sanistes et agistes qui sous-tendent cet
exceptionnalisme qui concerne certains groupes de personnes, ainsi que
linjonction a la vie et a la futurité qui est imposée aux sujets suicidaires.
Dans tous ces discours sur le droit a mourir, la centralité des handicaps,
des maladies, des souffrances et de la vieillesse sert de fondement aux
arguments en faveur du suicide assisté. Méme quand il s’agit de l'exten-
sion du droit a mourir aux personnes vivant avec des maladies mentales,
le role de la maladie demeure central. La composante de la maladie/du
handicap/de la souffrance et (souvent) de la vieillesse constitue le coeur
de l'ontologie du suicide assisté. Mes arguments exposant l'existence de
cette ontologie du suicide assisté se fondent sur six observations tirées
de mon analyse critique des travaux sur le suicide assisté. Premierement,
l'ontologie du suicide assisté qui s’ancre dans le handicap, la maladie,
la souffrance et la vieillesse se trouve dans presque tous les discours
sur le droit a mourir'¥. Deuxiemement, cette ontologie du suicide

251



Défaire le suicidisme

assisté se retrouve dans presque tous les discours philosophiques et
bioéthiques sur le suicide assisté!*. Troisiemement, les clinicien-nes
mobilisent cette ontologie du suicide assisté comme critére clé pour
distinguer les suicides «rationnels» des suicides «irrationnels» (ou par
désespoir). Quatriemement, les handicaps, les maladies, les souffrances
et la vieillesse constituent aussi des critéres clés dans divers pays pour
autoriser certaines formes de suicide assisté. Cinquiémement, cette
ontologie est endossée par plusieurs organisations, associations ou
groupes nationaux et locaux, y compris celleux dont je traite plus tot
dans ce chapitre. Sixiémement, cette ontologie est appuyée par le public
en général, dont beaucoup de personnes handicapées'”. Sans l'analyser
en tant que telle, mais en utilisant une comparaison, Stefan (2016, 127)
démontre a quel point I'ontologie du suicide assisté est puissante, au
point de transformer la maniere dont la mort est comprise, présentée
et consignée officiellement dans les registres publics:

Si deux personnes en Oregon prennent, le méme jour, la
méme quantité des mémes médicaments prescrits, avec
l'intention identique de mettre fin a leur vie, et si on les
découvrait, une personne serait amenée en ambulance
aux urgences et il se pourrait qu'on vide son estomac on
qu'on l'envoie contre son gré dans un hépital psychia-
trique. On permettrait non seulement a l'autre personne
de mourir, mais la mort qu’elle aurait causée et voulue ne
serait méme pas enregistrée comme un suicide. La seule
différence est que, dans un cas, un-e médecin aurait ratifié
la décision, et dans l'autre pas.

Chaque année, des listes de criteres déterminant quelles personnes
peuvent se qualifier ou non pour un suicide assisté sont rédigées par des
partisan-es du droit a la mort**. Cependant, l'ontologie du suicide assisté
fondée sur les handicaps, les maladies, les souffrances et la vieillesse,
demeure inexaminée, et le suicidisme est reproduit par l'exclusion
systématique des personnes suicidaires.

Certain-es auteurices comme Zohreh BayatRizi (2008, 153)
semblent croire que les requétes de mort sont un «moyen de résistance
contre la médicalisation excessive de la vie ». D’autres, comme Katefina
Kolafova (2015) et Thomas F. Tierney (2006, 2010, 2021), montrent
comment le mouvement pour le droit a mourir et les discours a son sujet
renforcent le biopouvoir et la gouvernementalité, dans un sens foucal-
dien, car «il faut qu'un-e médecin ou qu'un-e professionnelle de la santé
vérifie que la demande de suicide est raisonnable» (Tierney 2006, 624).

252



Le mouvement pour le droit & mourir

Autrement dit, I'ontologie du suicide assisté exige la surveillance,
la régulation et le controle d’acces [gatekeeping]. De plus, ce dernier,
comme le controle des transitions médicales pour les personnes trans,
ne s'accomplit pas seulement avec I'aval de médecins ou de profession-
nelles de la santé mentale, mais aussi a travers une série d’institutions,
dont la famille et la loi. En effet, 'accés au droit a mourir est structuré
par une série de procédures visant a valider le diagnostic, la maladie
ou la souffrance intolérable d'une personne, comme le temps d’attente
au niveau légal, de nombreux formulaires, les autorisations de tiers
et des évaluations médicales et psychologiques. Autrement dit, dans
les pays ol le suicide assisté est permis, avoir un diagnostic est loin
d’étre suffisant pour exercer son droit a mourir: un controéle strict est
maintenu a chaque niveau pour s’assurer que la décision est approuvée
par divers protagonistes et institutions. Méme dans les pays ot le suicide
assisté est appuyé par des organisations privées et oti le role de I'Etat
est minimal, comme en Suisse, les personnes qui demandent le suicide
assisté doivent remplir un certain nombre de criteres et obtenir des
prescriptions médicales pour accéder aux médicaments. Par exemple,
dans une brochure de Dignitas (2021, 6), une importante organisation
suisse fournissant de 'assistance au suicide, les prérequis se fondent sur
cette ontologie validiste, saniste, agiste et suicidiste du suicide assisté:

Etant donné que, pour obtenir le médicament nécessaire,
la participation d'un médecin suisse est indispensable, la
personne doit satisfaire aux autres conditions suivantes:
» étre atteinte d'une maladie aboutissant a la mort et/ou
» d’'un handicap intolérable et/ou

» de douleurs incoercibles.

La chercheuse Tania Salem (1999, 33) montre comment la 1égalisation
du suicide assisté et sa gestion par I'Etat et le systéme médical reposent
sur I'idée que le personnel médical connaitrait mieux que la personne
affectée ce qui est bon pour elle: «Une autre personne que celle qui
demande l'aide a mourir possede une plus grande expertise pour juger si
sarequéte est appropriée. On présume que l'autorité médicale est capable
de dévoiler la “vérité” qui se dissimule sous la requéte de mort.» Salem
condamne le paternalisme de cette interférence de I'Etat dans les droits
individuels et la négation de la liberté, de 'autonomie et de 'autodé-
termination qui est engendrée par la médicalisation du suicide assisté.

Je voudrais condamner le contrdle d’accés au suicide assisté
pour une raison additionnelle a celles que proposent Salem et d’autres
auteurices. Non seulement ce contrdle d’acces nie les formes d’agentivité,

253



Défaire le suicidisme

d’autonomie corporelle et d'autodétermination — comme cest le cas avec
les personnes trans et leurs transitions —, mais il repose aussi sur des
formes dissimulées de violence systémique, y compris dans les discours
des personnes qui dénoncent les pratiques de contrdle d’acces au suicide
assisté. Des activistes/chercheureuses trans ont montré comment le
cisgenrisme et la cisnormativité sont au cceur de l'ontologie (cis)genrée
(ce que le genre est) érigeant des barrieres aux transitions. La décons-
truction de cette ontologie par des chercheureuses/activistes devrait nous
inspirer une critique similaire de l'ontologie du suicide assisté. En effet, si
l'assistance au suicide est soumise a un processus de contrdle similaire a
celui qui s'applique aux personnes trans dans une perspective cisgenriste/
cisnormative, nous pouvons penser que les barrieres d’acces entourant
le suicide assisté reposent sur un systeme oppressif et sa composante
normative: le suicidisme et la contrainte a la vie. Contrairement aux
arguments de plusieurs activistes et chercheureuses qui avancent, comme
Salem, que les reglements et les restrictions sur le suicide assisté représentent
d’abord et avant tout une violation de la liberté, du choix et de 'autonomie
individuelle, je soutiens que cette atteinte aux droits individuels nexisterait pas
sans lexistence d’une oppression systémique, le suicidisme, et de ses diverses
composantes économiques, sociales, politiques ou normatives. En outre, cette
oppression est enchevétrée dans plusieurs autres systémes oppressifs,
comme je I'ai démontré dans les chapitres précédents.

Le suicidisme est central dans l'ontologie du suicide assisté, étant
donné que les personnes suicidaires ne présentant pas de pathologies
diagnostiquées sont exclues et considérées comme «folles» de vouloir
mourir d’'un point de vue saniste. Le validisme et le sanisme sont aussi
centraux, vu que l'ontologie du suicide assisté cible spécifiquement les
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées. L'agisme
est également central a cet égard, car dans plusieurs circonstances,
la terminalité (et donc la durée de vie) est un critere déterminant, et 'age
est parfois évoqué comme une bonne raison d’autoriser le suicide assisté.
Le néolibéralisme est tout aussi central, car le programme du mouvement
pour le droit 2 mourir repose sur des valeurs fondamentalement liberta-
riennes, comme la liberté, le choix et 'autonomie individuelle (et non pas
relationnelle). Le capitalisme constitue également un aspect important,
car beaucoup de discours sur le droit a mourir mobilisent des arguments
économiques selon lesquels le suicide assisté allegerait le fardeau écono-
mique des sociétés et des familles lié au fait de garder en vie des individus
considérés comme non autonomes (Engelhart 2021). L'argument capita-
liste est souvent exacerbé par des arguments validistes/sanistes, puisque
les personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées et dgées
sont souvent percues comme des sujets non productifs qui sont un fardeau

254



Le mouvement pour le droit & mourir

pour 'économie et les institutions sociales (McGuire 2020). Finalement,
tous les autres -ismes sont aussi déterminants dans 'ontologie du suicide
assisté, vu que, comme je l'ai évoqué, le mouvement et les discours sur
le droit a mourir sont appuyés par les personnes les plus privilégiées
en termes de statut racial, socioéconomique ou déducation. Et méme
si je ne rejette pas la pertinence de certaines stratégies politiques pour
soutenir des droits individuels, jestime qu’il est crucial de maintenir
une posture critique vis-a-vis des discours basés sur les droits et libertés
individuelles (Puar 2017; Spade 2011) et d’insister sur la transformation
des structures idéologiques et matérielles qui sous-tendent nos pratiques
de suicide assisté'.

De plus, l'ontologie du suicide assisté sous-tend les conversa-
tions des partisan-es du droit a mourir a propos du devoir de soutenir
les personnes ayant besoin d’assistance dans leurs suicides «1égitimes»%2,
Ce devoir de soutenir le suicide assisté détonne radicalement avec le
devoir de prévenir le suicide des gens qui ne coincident pas avec 'onto-
logie du suicide assisté. Comme je le démontre dans ce livre, on force
les personnes suicidaires qui se situent en dehors de cette ontologie du
suicide assisté a vivre, symboliquement et littéralement. Selon ce récit
ontologique, il y a un devoir, d'un c6té, de soutenir les personnes qui
veulent mourir si elles correspondent a cette ontologie du suicide assisté,
et de l'autre c6té, un devoir dempécher les personnes suicidaires d’ac-
complir leur suicide. Des entretiens avec des personnes faisant partie du
mouvement pour le droit a mourir illustrent ce double devoir de défendre
le droit a mourir et de protéger les personnes suicidaires d’elles-mémes.
Comme une figure du mouvement l'a expliqué a Engelhart (2021, 154):

En plus de travailler comme guide chez Exit [une organi-
sation pour le droit a mourir], Brian a agi comme bénévole
pour une ligne d'écoute en prévention du suicide, essayant
de maintenir des étranger-eres en vie pour quelques
heures de plus, jusqu’a ce que la crise passe et quiels
«se rendent habituellement compte qu’iels ne veulent
pas mourir ». Ces volontés de mort étaient différentes,
dit Brian, car elles ne portaient pas sur le controle, mais
sur le chaos. Des esprits dérangés. Des esprits qui étaient
sortis de leurs gonds. Brian savait comment dissuader les
gens —et en fait, beaucoup de gens avaient besoin quon
les dissuade.

Cette ontologie du suicide assisté me rappelle I'ontologie entourant
la transitude qui a énormément circulé dans les milieux médicaux,

255



Défaire le suicidisme

psychiatriques et la culture populaire ces dernieres décennies, affectant
encore les communautés trans a ce jour. Cette ontologie de la transitude
se base sur le discours véhiculant I'idée « d’étre enfermé-e dans le mauvais
corps's*» et distingue les «vrais» besoins de transition des «faux». En
analysant dans le passé la hiérarchisation entre ce qu'on considérait
et qu'on continue de considérer comme des raisons «légitimes» ou
«illégitimes» de procéder a une transition pour les personnes trans
et transcapacitaires (personnes souhaitant acquérir un handicap), jai
remarqué que les raisons identitaires — clest-a-dire qui sancrent dans
une forme d’'ontologie (ce qu'une personne est) —sont souvent percues
comme plus crédibles que d’autres, quelles soient esthétiques, politiques,
sexuelles, artistiques ou autres:

Nous soutenons que ces divisions peuvent produire
une hiérarchie entre les «vrais» et les «faux» désirs de
chirurgie et de modification corporelle —le vrai désir
étant construit comme des demandes relatives a I'iden-
tité, et le faux désir étant associé a la paraphilie [...]
[ou a d’autres motifs]. Nous maintenons que certaines
recherches contemporaines contribuent a cette distinc-
tion entre les vraies et les fausses [raisons] [...] et
participent aussi a la recherche d’'une «cause» de la
transsexualité et du désir de modifications corporelles
pour acquérir un handicap —une quéte qui enferme ces
recherches dans un modeéle individualiste orienté sur les
maladies, qui omet d'examiner les corps cis et normés
(Baril et Trevenen 2014, 392).

Cette réflexion peut étre appliquée a la transition entre la vie et la mort.
Lontologie du suicide assisté contribue a hiérarchiser les «vraies» et
les «fausses» raisons de se suicider, afin d’autoriser les premieres et
de prévenir les dernieres. Comme cela a été historiquement le cas pour
la transitude, la centralité du diagnostic ou du «trouble» attesté par le
personnel médical est cruciale pour justifier la procédure. Comme les
personnes trans transforment souvent leur récit pour que le personnel
médical leur donne accés aux soins quelles désirent, les personnes
suicidaires pourraient étre tentées de modifier leurs discours pour que
ceux-ci correspondent a l'ontologie du suicide assisté, comme je l'ai
évoqué dans le chapitre 1'**. Comme c'est le cas pour les personnes trans,
dont les transitions devraient étre permises peu importe leurs motiva-
tions, jestime qu’il y a plusieurs raisons de vouloir mourir — et qu’elles sont
toutes également valables. Le complexe médico-industriel ne devrait pas

256



Le mouvement pour le droit & mourir

déterminer quels motifs et raisons justifient des transitions, y compris
celle de la vie vers la mort. Cependant, la pression pour se conformer
a ces récits dominants sur le suicide assisté est si puissante que, méme
dans les discours sur le droit a mourir, il semble impossible de justifier
le suicide assisté hors du script ontologique dominant sur les handicaps,
les maladies, les souffrances, la folie et la vieillesse'®. En somme, comme
les sujets trans sont forcés de recadrer leur besoin de transition a travers
un script cisnormatif et transnormatif, les sujets suicidaires sont forcés
de recadrer leur désir de mourir en utilisant un script ontologique
validiste, saniste, agiste et suicidiste, ou le handicap et la souffrance
doivent étre mises en avant, ou la sanité et la rationalité doivent étre
prouvées et ou la suicidalité doit étre rejetée comme irrationnelle. En
outre, plus les personnes sont agées, plus leur décision a des chances
d’étre approuvée. Ainsi, 'ontologie du suicide assisté quendossent les
partisan-es du droit a mourir est une somatechnologie de vie puissante
visant a garder les personnes suicidaires en vie en omettant dexaminer
le validisme, le sanisme, 'agisme et le suicidisme. Je crois qu'un point
de vue intersectionnel sur le suicide et le suicide assisté incluant une
perspective antisuicidiste pourrait changer ces conversations centrées
sur le droit a mourir (comme devoir) pour les personnes handicapées,
malades, souffrantes, détraquées ou 4gées, basées sur une conception
individualiste de I'autonomie, en une défense de droits positifs, un meil-
leur soutien et des changements systémiques (comme devoirs) pour les
sujets suicidaires (y compris 'accés au suicide assisté), en nous basant
sur une approche antioppression et une perspective de justice sociale.

4.2. Les postulats validistes,
sanistes et agistes dans les
discours sur le droit a mourir

Mon but dans cette section n'est pas de réitérer mes arguments sur les
formes de validisme et de sanisme qui sous-tendent les discours sur
le suicide assisté et le droit a mourir'**. Comme je l'ai exploré dans le
chapitre 3, les critiques des activistes/chercheureuses du handicap/Mad
révelent a juste titre le double standard qui sapplique a la légitimation
du suicide seulement pour une portion de la population, plus spécifi-
quement pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou détra-
quées. De plus, comme je l'ai analysé précédemment dans ce chapitre,
les discours sur le droit a mourir, que ce soit chez les philosophes, les
bioéthicien-nes ou les activistes pour le droit a mourir, convergent
tous vers une ontologie du suicide assisté reposant sur les handicaps,

257



Défaire le suicidisme

les maladies, les souffrances et parfois la vieillesse, confirmant les craintes
et les préoccupations des activistes/chercheureuses du handicap/Mad
et des gérontologues critiques, relatives au fait que des traitements
spéciaux sont réservés aux groupes marginalisés en matiere de suici-
dalité. Je soutiens ici que le validisme et le sanisme jouent un réle, et ce,
de trois maniéres distinctes tout en étant interreliés, dans les discours
sur le droit a mourir qui se fondent sur cette ontologie du suicide assisté.

Premierement, les discours sur le droit & mourir sont validistes
dans leurs affirmations répétées selon lesquelles le droit a mourir
doit étre défendu pour éviter I'«horreur» du handicap et de la perte
d’autonomie. Ce validisme est aussi entrelacé avec I'agisme'”’, une
composante souvent oubliée quand il s’agit de théoriser la violence
validiste. Bien que le manque d’espace mempéche d’élaborer la question
de l'agisme, il me semble crucial de souligner 'enchevétrement entre
le validisme et I'Agisme, car les stéréotypes agistes fondés sur le récit
du «déclin» supposent que la plupart des adultes plus dgé-es sont, ou
deviendront, handicapé-es, malades ou souffrant-es (Gallop 2019). Cath,
une des activistes pour le droit a mourir avec laquelle s’est entretenu
Gandsman (2018b, 215), endosse cette idéologie du «déclin» et discute
du cas d’'une amie qui veut se suicider:

Elle ne veut pas vieillir. La vieillesse est cruelle. Tout
commence a défaillir. Vous avez mal tout le temps.
Vous avez des problemes d’articulations. Vous avez des
problemes de vue. Vous devenez sourd-e. Tout fout le
camp. Cest ce qu'on perd avec la vieillesse. Que des pertes.
Il faut étre stupide pour dire que le vieil age est le bel age.
Lavieillesse est laide et horrible, et ca vous détruit de voir
des gens vieillir.

Les gérontologues tentent depuis longtemps de questionner 'association
automatique entre 'age et le handicap, mais souvent, hélas, cela est fait au
détriment des communautés handicapées*s. S'il est important de disso-
cier le processus de vieillissement des handicaps, des maladies et des
souffrances, il est aussi (voire plus) important de le faire en maintenant
une posture critique vis-a-vis des formes de validisme reproduites par la
gérontologie dominante dans les discours sur le «vieillissement réussi»
qui excluent les handicaps, les maladies et les souffrances (Gallop 2019;
McGuire 2020). D’autres amalgames non problématisés doivent aussi étre
déconstruits, comme celui entre la maladie/le handicap et la souffrance,
la douleur et la mort. Comme le note judicieusement le chercheur Joel
Michael Reynolds (2017, 153), un dangereux syllogisme est produit entre

258



Le mouvement pour le droit & mourir

le handicap, la souffrance et la douleur, et il est important de ne pas
tomber dans cet «amalgame validiste ».

En méme temps, comme nous le rappellent des chercheureuses
comme Susan Wendell (1996, 2001) et Alison Kafer (2013), la douleur
et la souffrance font aussi partie des expériences vécues par certaines
personnes handicapées, malades ou 4gées. De plus, certain-es activistes
et chercheureuses du handicap rappellent 'importance de saisir la
complexité de la notion méme de douleur (Patsavas 2014 ; Siebers 2008).
Dans sa brillante cripistémologie de la douleur, qui déconstruit son onto-
logie comme étant une expérience biologique individuelle et subjective
(en ce qui concerne la douleur physique), Alyson Patsavas (2014, 208)
écrit: «Les discours dominants sur la douleur [...] présentent cette
derniere comme un probléme qui rend la vie indigne d’étre vécue.»
Cependant, pour Patsavas, on ne saurait réduire la douleur a une
simple expérience négative, et elle doit étre conceptualisée dans toute
sa complexité. La douleur et la souffrance sont au coeur des discours
sur le droit a mourir, mais leurs conceptualisations sont réductrices et
validistes. Contrairement aux travaux de Patsavas, ces conceptualisations
de la douleur et de la souffrance ne tiennent pas compte des nuances et
des complexités dans les récits des personnes vivant avec des douleurs
ou des souffrances chroniques. Bref, les associations fautives et les
syllogismes avancés trop souvent par les défenseur-es du droit a mourir,
qui permettent de dire que handicap = douleur = souffrance = vie misé-
rable = vie indigne = autorisation de suicide assisté pour se délivrer de
cette misére, se fondent sur des stéréotypes validistes.

Deuxiemement, les discours sur le droit & mourir sont sanistes
quand ils traitent du suicide assisté pour les personnes vivant avec des
maladies mentales. Pour plusieurs personnes qui défendent le droit a
mourir, étendre le suicide assisté aux personnes vivant avec des maladies
mentales est contestable. Etant donné que ces derniéres sont considérées
comme incompétentes pour prendre des décisions a leur sujet, leur désir
de suicide est vu comme irrationnel. Par conséquent, les activistes et
les chercheureuses du droit & mourir qui refusent d’étendre le suicide
assisté aux personnes vivant avec des maladies mentales adherent a
des stéréotypes selon lesquels les personnes suicidaires sont «folles»,
«détraquées», impulsives, incontrélables et dangereuses, endossant
des postulats sanistes qui confondent la maladie mentale avec I'incom-
pétence mentale'®. Comme nous l'avons vu précédemment, un vaste
corpus de recherche a émergé ces derniéres années en bioéthique et
en études Mad montrant comment l'irrationalité causée par la maladie
mentale n'est pas constitutive du sujet et que la capacité de prise de
décisions chez les personnes vivant avec des maladies mentales n'est

259



Défaire le suicidisme

pas nécessairement affectée de maniére généralisée'®. Autrement dit,
rejeter les demandes de suicide assisté des personnes vivant avec des
maladies mentales simplement sur la présomption qu’elles sont irration-
nelles et incapables de prendre des décisions est une forme de sanisme.
S’appuyant sur ses observations et ses entretiens avec des participant-es,
Gandsman (2018a, 176) conclut que «la mort médicalement assistée
découle d’'une dichotomie corps/esprit: un “esprit sain” dans un “corps
malade”, ce qui s'oppose au suicide qui découle d'un “esprit malade”
dans un “corps sain”». Méme si Gandsman, Herington et Przybylak-
Brouillard (2016, 62) n'analysent pas ce dualisme d’'un point de vue anti-
saniste, je suggere qu'il s’agit d'un dualisme saniste, comme l'illustrent
plusieurs commentaires de leurs participant-es, y compris ceux de Paul,
un activiste radical dans le mouvement pour l'euthanasie clandestine:
«Ily a aussi des dingues, vous savez. Je me souviens avoir passé tout
un apres-midi avec quelqu’une qui sest avérée completement dingue.
Cette personne voyait tout cela comme un geste romantique. Cétait une
jeune femme qui souffrait de dépression... pas vraiment rationnelle.
Et bien évidemment, dans ce genre de situation on refuse totalement
[d’aider la personne], vous voyez. On garde le contact, mais on ne fait
rien d’autre. » Ce n'est qu'un exemple parmi d’autres illustrant les formes
de sanisme communément mises en avant par les discours sur le droit
amourir. Je dirais méme que la division entre les suicides «rationnels»
et «irrationnels» quendossent presque l'ensemble des partisan-es du
droit a mourir est basée sur le sanisme, car, dans ce schisme, la maladie
mentale est confondue avec I'incapacité mentale et vue comme dérobant
les gens de leur rationalité, de leur agentivité, de leur autodétermination
et de leur compétence a prendre des décisions. En somme, la plupart des
auteurices qui soutiennent le «suicide rationnel » adherent par défaut a
des perspectives sanistes, en voyant le suicide rationnel comme un geste
quaccomplissent des sujets rationnels réputés compétents pour prendre
des décisions, et habituellement définis par opposition aux personnes
vivant avec des handicaps ou des maladies sur le plan mental, cognitif
ou psychologique.

Troisiémement, méme si les discours sur le droit a mourir pronant
un programme d’inclusion des personnes vivant avec des maladies
mentales dans le suicide assisté semblent moins sanistes de prime abord,
ils se fondent aussi sur un type plus subtil de sanisme. Ces discours ne
remettent pas en cause l'ontologie du suicide assisté et les populations
quelle cible: les personnes en fin de vie, handicapées, malades ou
souffrantes, y compris celles vivant avec des maladies mentales. Ils
ne voient pas que permettre le suicide assisté seulement pour une popu-
lation spécifique par l'entremise de diagnostics médicaux/psychiatriques

260



Le mouvement pour le droit & mourir

implique un traitement différentiel pour ce groupe. Dans ce cas, a l'instar
de la douleur et de la souffrance physiques, la douleur et la souffrance
mentales sont pergues, sur la base de présuppositions validistes/sanistes,
comme rendant la vie indigne d’étre vécue, justifiant ainsi sa cessation
par le suicide assisté. Ainsi, qu'elles affirment appuyer ou rejeter la
maladie mentale comme condition légitime pour se qualifier au regard
du suicide assisté, les personnes qui pronent le droit a mourir dans les
deux camps (et celles qui sont entre les deux) ont des préjugés sanistes.

En somme, les discours sur le droit a mourir se fondent sur trois
formes de validisme/sanisme: (1) un validisme physique dirigé contre les
personnes physiquement handicapées, malades ou souffrantes, souvent
enchevétré avec 'agisme; (2) un sanisme dirigé contre les personnes
vivant avec des maladies mentales, percues comme mentalement
incompétentes pour prendre des décisions sur le suicide assisté; et (3) un
sanisme dirigé contre les personnes vivant avec des maladies mentales,
considérées, a l'instar d’autres personnes handicapées, malades, souf-
frantes ou agées, comme des personnes dont la vie ne vaut pas la peine
d’étre vécue. Ici, le suicide est reformulé comme une réponse logique
et rationnelle a des «circonstances tragiques» (Taylor 2014, 14), quelles
soient physiques ou psychologiques/émotionnelles. Ainsi, d'un c6té, ces
discours rationalisent le suicide assisté pour les sujets considérés comme
«abjects» selon les normes dominantes, d'un point de vue validiste,
saniste, agiste, capitaliste et néolibéral. De l'autre c6té, ces discours
présentent les personnes suicidaires et leur désir de mourir comme
irrationnelles. Dans cette perspective, il estimpensable qu’'une personne
jeune, dont le corps et 'esprit sont sains et en santé, recoive une aide
médicale a mourir.

4.3. Les postulats suicidistes
dans les discours
sur le droit 2a mourir

Comme je le démontre dans ce chapitre, les voix des personnes suici-
daires sont systématiquement effacées des conversations sur le suicide
assisté en philosophie, en bioéthique et dans les discours sur le droit
a mourir, un geste pouvant étre qualifié de violence épistémique vu la
maniere dont il mine la 1égitimité et la crédibilité des personnes suici-
daires comme sujets connaissants. De plus, les lois et les réglements
actuels sur le suicide assisté ne reconnaissent pas le droit au suicide
assisté pour les personnes suicidaires, perpétuant ainsi une forme de
violence légale a leur égard. Méme si les personnes handicapées, malades

261



Défaire le suicidisme

ou souffrantes, et parfois les personnes détraquées et agées, ont acces au
suicide assisté, jaffirme qu’elles ne sont pas celles qui, principalement,
veulent mourir. Comme le démontrent plusieurs chercheureuses/acti-
vistes, les personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou
agées contestent I'idée selon laquelle leur qualité de vie est diminuée
au point que la vie ne vaut plus la peine d’étre vécue. La large majorité
d’entre elles veulent vivre et dénoncent le manque de bonnes conditions
de vie (Clare 2009, 2017; Kolarova 2015). N’est-il donc pas surprenant
doffrir le suicide assisté aux groupes de personnes qui ne le demandent
généralement pas, mais exigent plut6t de meilleures conditions de vie,
alors que les personnes qui veulent mourir et qui bénéficieraient de
soutien pour le faire en sont privées?

Par ailleurs, comme je I'ai évoqué, les personnes vivant avec des
maladies mentales qui veulent accéder au suicide assisté, comme Bayliss,
Maier-Clayton et Scully, recréent souvent dans leurs discours publics
des hiérarchies similaires entre les bonnes et les mauvaises raisons de
vouloir mourir, qui excluent systématiquement les sujets suicidaires.
Cette exclusion fait écho a la position quadoptent généralement les
activistes et les organisations pronant le droit a mourir. Par exemple,
Gandsman (2018a, 182) cite une de ces personnes: « Un million de
personnes mettent fin a leur vie tous les ans. Quatre-vingt-dix-neuf
pour cent des cas sont tragiques. Nous nous battons pour le un pour
cent qui reste.» Alors que Gandsman cherche a nuancer la distinction
entre les suicides irrationnels et rationnels dans le mouvement pour
le droit a mourir, il reconnait que 'histoire de ce mouvement repose
sur cette distinction, dont jestime qu’elle délégitimise les personnes
suicidaires. Par exemple, dans un article publié sur son site Internet et
intitulé « Why Medically Assisted Dying Is Not Suicide», l'organisation
Dying With Dignity Canada (2016, §3-5) insiste sur I'importance de
dissocier le mouvement du terme stigmatisant suicide, car le suicide
et le suicide assisté (appelé mort assistée) sont considérés comme des
réalités différentes:

Pourquoi est-il si inapproprié de qualifier la mort assistée
de «suicide»? L'une des meilleures explications que jai
trouvées vient d’'un éditorial de 2012 publié par le jour-
naliste de la santé André Picard dans le Globe and Mail:
«Le suicide est une atteinte auto-infligée qui est presque
toujours un sous-produit de maladies mentales comme
la schizophrénie ou la dépression sévere », écrit-il. « Cela
n'est absolument pas comparable au fait de hater la mort
par le biais d’'un processus sobre et méthodique ayant

262



Le mouvement pour le droit & mourir

un certain nombre de garanties légales.» Appeler l'aide
a mourir un «suicide», continue-t-il, «est équivalent a
parler d’'une chirurgie comme d’'une attaque au couteau».
Clest une image tres frappante. [...] En tant que société,
nous avons le devoir de répondre a des tragédies aussi
déchirantes avec des stratégies de prévention et des
campagnes de sensibilisation robustes. De plus, alors que
le suicide est motivé par des sentiments de désespoir,
Iélan pour légaliser I'aide médicale a mourir est nourri
par l'espoir. Les membres de notre mouvement cherchent
le réconfort de savoir que si le pire devait arriver, iels
auront loption d'une mort douce. Que cette option soit
disponible peut aider a apaiser une partie de la terreur
et de l'incertitude résultant d'un diagnostic de cancer en
phase terminale.

En plus du validisme et du sanisme, le suicidisme de cette citation est
assez clair, comparant le suicide assisté des personnes suicidaires a une
«attaque au couteau ». Ce texte cherche a construire le suicide et la mort
assistée comme deux entités entierement différentes, en opposant un
processus chaotique a un autre jugé « méthodique » et le «désespoir »
marquant le suicide a 'espoir que sous-tend le fait de permettre la mort
assistée. Dans un cas, l'intervention est presque présentée comme
sauvant des vies (comme le ferait une chirurgie), méme si elle implique
paradoxalement de mourir, tandis que dans l'autre cas, elle est considérée
comme une forme de meurtre.

Cette distinction est endossée non seulement par des activistes,
mais aussi par des chercheureuses et des partisan-es du droit au suicide
assisté!s. Je soutiens qu'en distinguant clairement le suicide du suicide
assisté pour répudier le premier et appuyer le second, le mouvement et
les discours sur le droit a mourir reproduisent directement et indirec-
tement des formes de suicidisme. Non seulement les personnes suici-
daires demeurent-elles les parias du mouvement et des discussions qui
devraient se concentrer tout particulierement sur elles, mais leurs voix
sont aussi rejetées et invalidées par des formes suicidistes d’injustice
épistémique (entremélées avec du sanisme). En somme, aussi paradoxal
que cela puisse paraitre, par leur insistance sur la différence radicale entre le
suicide et le suicide assisté et en raison de l'ontologie sur laquelle repose cette
distinction, les discours sur le droit a mourir sont parmi les plus puissantes
somatechnologies de vie étudiées dans ce livre, car la lutte pour le suicide assisté
est entierement fondée sur la délégitimation de la suicidalité, des personnes
suicidaires et de leurs besoins. Les discours sur le droit a mourir sont donc

263



Défaire le suicidisme

rendus possibles par la negation de la légitimité de la suicidalité et des voix
des personnes suicidaires, c’est-a-dire par la violence suicidiste.

4.4. Cripper les discours sur
le droit 2 mourir: repenser l'acces
au suicide assisteé

Jestime que, dans leurs formes actuelles, les mouvements pour le droit a
mourir et les discours sur le suicide assisté reposent sur une logique de
l'adaptation validiste, saniste et agiste, problématique en ce quelle vise
des «populations spéciales», cest-a-dire des personnes handicapées,
malades, souffrantes, détraquées ou agées. Dans cette perspective, il
faudrait fournir des adaptations a ces populations et leurs «besoins
particuliers» au lieu de faire du suicide assisté une forme de soutien
véritablement accessible pour toutes les personnes qui veulent mourir.
Au lieu de travailler a une accessibilité collective du suicide assisté, cette
logique de l'adaptation pour des «besoins spéciaux » repose sur le genre
doppositions binaires que les perspectives crips et queers peuvent aider a
déconstruire, comme l'opposition entre les bons et les mauvais suicides,
les suicides rationnels et irrationnels, les suicides préparés et impulsifs,
et les suicides normaux et anormaux. Queeriser et cripper le suicide
assisté brouillent aussi la distinction entre les raisons valables et non
valables de vouloir mourir, ainsi que les hiérarchies entre les handicaps,
les maladies et les souffrances physiques et mentales, ou entre les «vrais»
et les «faux» désirs de mourir. Cette logique de 'adaptation repose égale-
ment sur un postulat cisnormatif. Ici, la cisnormativité est conceptualisée
comme une perspective normative large considérant qu’il est plus normal
de ne pas initier de transition ou toute sorte de transformation majeure
(par exemple: de sexe/genre, de capacités; Baril et Trevenen 2014) et
qu’il vaut mieux maintenir les choses dans leur état «naturel », y compris
une mort naturelle plut6t que provoquée. Autrement dit, le suicidisme
et la contrainte a la vie sont profondément enracinées dans des formes
spécifiques de cisnormativité qui imposent une maniere «naturelle » et
«normale» de mourir, alignée sur la maniere dont nous naissons, c’est-a-
dire involontairement, comme nous l'avons vu au chapitre 2. Queeriser et
transer le suicide assisté permettent de brouiller ces catégories binaires
pour concevoir la mort au-dela du cadre cisnormatif de la mort naturelle
etinvolontaire. De plus, cripper et détraquer le suicide assisté nous aident
a comprendre les postulats validistes et sanistes sur lesquels repose
lontologie du suicide assisté nourrissant cette logique de l'adaptation
pour des «populations spéciales».

264



Le mouvement pour le droit & mourir

Plusieurs auteurices dans les études critiques du handicap/crips,
dont Margaret Price (2011), Jay Dolmage (2017) et Aimi Hamraie (2017),
ont proposé des analyses éclairantes des notions d’adaptation et d’acces-
sibilité. Méme si leurs réflexions sur le handicap, le validisme et 'acces-
sibilité ne sont pas concues pour s'appliquer a la suicidalité, au suicidisme
ou aux structures entourant le suicide et le suicide assisté, ma maniére
de queeriser, de transer, de cripper et de détraquer notre regard m’a
mené a penser le suicide assisté par le biais des concepts d’adaptation et
d’accessibilité quiels développent. Dans l'esprit du mouvement pour la
justice pour toutes les personnes handicapées présenté dans le chapitre 3,
Hamraie (2017, 13) souligne 'importance d’'un «acces collectif» et d'un
«acces signifiant [meaningful] » allant au-dela des questions d’adaptation
et d'in/capacité'®. En appliquant une perspective intersectionnelle au
domaine émergeant des «études sur I'accessibilité », Hamraie nous invite
a considérer 'accés comme un concept génératif permettant de penser
de multiples identités marginalisées en matiere de genre, de classe, de
statut de racisation, de sexualité ou de différence d’age, entre autres,
ainsi que les manieres dont les structures sociales, politiques et 1égales,
les architectures, les politiques et les institutions ne sont pas concues
en tenant compte de ces groupes marginalisés. Je crois que, comme
concept génératif et expansif, 'accés peut permettre de repenser le
suicide assisté, avec les personnes suicidaires a l'esprit.

Les activistes/chercheureuses du handicap ont montré que ce
n'est pas seulement l'architecture, mais le monde entier qui est construit
par et pour des individus physiquement et mentalement valides. Cette
réalité constitue ce que Dolmage (2017, 53), inspiré par la notion de
«racisme systémique», appelle une forme de «validisme systémique »,
sétendant bien au-dela des choix architecturaux pour s'immiscer dans
toutes les sphéres de la vie, comme les institutions, les politiques, les
lois et les reglements, les représentations sociales et culturelles, et les
interactions interpersonnelles. Ce validisme est imbriqué non seulement
dans les batiments et leur manque de rampes d’acces ou d’ascenseurs,
mais aussi dans diverses formes de communications, d’interactions et
de relations inaccessibles. Ce validisme systémique se trouve a tous les
niveaux possibles de la société: social, politique, 1égal, économique,
meédical, etc. Dans ce monde, les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées se retrouvent fréquemment dans des situations
d’'inadéquation ou de manque et sont forcées de demander des adapta-
tions pour bénéficier du méme acces que les autres a des espaces (par
exemple: les rampes), a la culture (par exemple: les sous-titres dans les
films ou les pieces de théatre) ou aux connaissances (par exemple : plus
de temps pour compléter les examens et effectuer les travaux scolaires),

265



Défaire le suicidisme

pour ne nommer que quelques cas. Bien que ces adaptations puissent
étre vues comme dexcellentes mesures pour améliorer l'accessibilité
pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées,
elles démontrent en méme temps a quel point tout a été congu et pensé
en les excluant. Dolmage (53) écrit:

Nous pensons l'adaptation comme une chose qui doit
toujours étre créée, comme une chose qui a un cofit. Cest
ce qui sous-tend I'inaccessibilité intrinseque a presque
toute la société: il semble que rien ne soit concu pour
étre accessible de prime abord. L’accessibilité en tant
que telle est une exnomination, un terme négatif ou
inverse, venant existentiellement apres I'inaccessibilité.
[...] Rien n'est inaccessible jusqu’a ce que le premier corps
ne parvienne pas a y accéder, demande d’y accéder ou est
reconnu comme n'y ayant pas acces.

Dolmage utilise différentes métaphores spatiales pour critiquer la
maniere dont la logique de 'adaptation ne contribue pas réellement
ou significativement a l'accessibilité pour les personnes handicapées,
malades, souffrantes ou détraquées. Une de ces métaphores est le terme
anglais retrofit, qui est a la fois un verbe et un nom. L'action de retrofit
consiste a ajouter une composante a un design ou a une invention qui
n’avait pas été incluse dans le modele initial. Il sagit donc d’'une addition
a une chose préexistante. Selon Dolmage, la logique de I'adaptation se
base sur I'idée du retrofit, c'est-a-dire I'ajout de quelque chose a une entité
préexistante pour l'adapter aux «besoins spéciaux» d’'une minorité.

Sans rejeter entierement la pertinence des retrofits et sans diabo-
liser les adaptations qui jouent un réle essentiel dans la vie de tant de
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées, Dolmage
indique avec justesse plusieurs limites et impacts d'une accessibilité
basée sur I'adaptation et le retrofit, mentionnant cinq failles importantes
de cette logique (2017, 67-97). Premiérement, les adaptations et les
retrofits renforcent le validisme/sanisme en présentant les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou détraquées comme nécessiteuses
ou exigeantes, tout en mettant sur un piédestal les personnes qui les
accommodent (patron-nes, professeur-es, responsables des politiques
publiques, etc.), présentées comme charitables, flexibles et coopératives.
Deuxiémement, les adaptations et les retrofits ne sont que des solutions
temporaires réalisées sur une «base spéciale» et doivent constamment
étre renouvelés par le biais de procédures longues et complexes.
La vie quotidienne des personnes handicapées, malades, souffrantes ou

266



Le mouvement pour le droit & mourir

détraquées est compliquée car le handicap n'est pas accepté de maniere
holistique, mais supprimé temporairement par des adaptations. Comme
le note Dolmage: «Quand l'intention des adaptations auxquelles ont
acces les étudiant-es handicapé-es est simplement, chaque fois, dégaliser
temporairement les regles du jeu pour elleux dans une seule classe ou
activité, il est clair que ces retrofits ne sont pas congus pour que les
gens vivent et sépanouissent avec un handicap, mais plutét pour faire
disparaitre leur handicap de facon temporaire» (70). Troisiemement, les
adaptations et les retrofits sont construits sous forme dexceptionnalité:
des personnes doivent en faire la demande a certains moments spéci-
fiques, ce qui contribue a marginaliser les personnes qu'on considére
avoir des «besoins spéciaux» exigeant une exception aux normes. Cet
exceptionnalisme renforce aussi I'idée fautive selon laquelle les enjeux
d’acces ne concernent pas tout le monde, mais seulement une minorité.
Quatriémement, Dolmage défend que l'un des effets secondaires des
adaptations et des retrofits est de permettre aux gouvernements, aux
institutions et aux individus physiquement et mentalement valides de
se sentir bien vis-a-vis deux-mémes. Cependant, ces solutions tempo-
raires les dispensent d’entreprendre des changements systémiques
plus profonds pour fournir un véritable acces a toutes les personnes
sans nécessité d’adaptations ou de retrofits. Dolmage critique le fait
que plusieurs formes d’adaptation constituent des écrans de fumée et
des réponses politiquement correctes aux besoins des communautés
handicapées, malades, souffrantes ou détraquées sans vraiment trans-
former les formes systémiques de validisme. Dolmage (76) écrit: « Trop
de retrofits préservent ou perpétuent l'exclusion au lieu de la confronter.
Aulieu de créer quelque chose qui reléverait d'une véritable accessibilité,
ils servent de protection légale.» Cinquiémement, les adaptations et
les retrofits ont beaucoup d’impacts négatifs sur les groupes qu’ils sont
censés soutenir, y compris en leur ajoutant des fardeaux supplémen-
taires. Dolmage mentionne certaines obligations qu'entrainent ces
adaptations (comme des réunions auxquelles il faut participer, des
formulaires qu’il faut remplir ou des certificats médicaux qu’il faut
obtenir), le fait qu’il faut se conformer a certaines obligations pour en
bénéficier et quon attende des personnes qui en profitent qu'elles soient
reconnaissantes. Dolmage conclut que, s’ils ne sont pas entiérement
inutiles, les adaptations et les retrofits ne devraient pas étre vus comme
des bonnes solutions aux enjeux d’accessibilité. Bien au contraire: ils
devraient simplement nous rappeler que les lieux, les environnements,
les structures, les politiques et les reglements qui les nécessitent ont été
congus au départ comme inaccessibles. Dolmage (79) explique: « Tant
de retrofits n'améliorent pas l'acces, en réalité. En outre, nous devons

267



Défaire le suicidisme

travailler a dissocier la présence d’adaptations de la notion d’accés. Les
adaptations sont des adaptations: elles ne sauraient promettre une
accessibilité véritable et réelle. Finalement, quand des adaptations sont
en place, nous devons mieux comprendre leur véritable colit émotionnel,
physique et temporel. »

En somme, le but des adaptations et des retrofits est deffacer
temporairement les handicaps, les maladies, les souffrances et la folie,
et d’assimiler les personnes ayant des «besoins spéciaux» dans les
institutions, structures, architectures et cultures dominantes. J'estime
que la méme chose peut étre dite de la suicidalité. Les campagnes de
prévention attestent du fait que la suicidalité est généralement concep-
tualisée comme une réalité pathologique qu’il faudrait, dans un monde
idéal, entierement éradiquer. Dans ce cas, les retrofits que représentent
les diverses formes de suicide assisté offertes a des groupes spécifiques
de personnes remplissant des criteres stricts visent également a effacer la
suicidalité grace au script ontologique du suicide assisté. Les adaptations
et les retrofits— dans ce cas, le suicide assisté pour certaines populations
ayant des «besoins spéciaux » — permettent de ne pas remarquer ou de
remettre en cause le suicidisme systémique, ainsi que la contrainte a la
vie et I'injonction a la vie et a la futurité qui rendent ces adaptations pour
l'acces au suicide assisté nécessaires en premier lieu. Dans nos sociétés
marquées par le suicidisme systémique, la violence suicidiste, I'injonc-
tion ala vie et a la futurité et la contrainte a la vie s'immiscent dans toutes
les sphéres de lexistence: les lois et les reglements sur le suicide et le
suicide assisté, les décisions politiques et économiques basées sur les
taux de suicide nationaux, les politiques publiques encadrant le suicide
et le suicide assisté, les traitements de santé médicaux/psychiatriques,
les interventions des services sociaux, les codes déontologiques profes-
sionnels, les interprétations et les réactions sociales au suicide et au
suicide assisté, les campagnes médiatiques et les discours institutionnels,
et ainsi de suite. Comme nous l'avons vu dans le chapitre 1, toutes ces
spheres tiennent pour acquis que les personnes désirent vivre, et ce, le
plus longtemps possible, et qu’il ne faudrait jamais se suicider sauf si cela
correspond au script ontologique du suicide assisté. Autrement dit, les
institutions et les structures sociétales excluent les personnes suicidaires
et sont congues a I'intention des besoins des personnes non suicidaires.

Dans l'esprit de Dolmage, qui théorise les cinq limites de la logique
de l'adaptation par rapport aux handicaps, jestime que les mémes limites
s'appliquent a la suicidalité. Premiérement, les personnes qui demandent
le suicide assisté sont vues comme nécessiteuses ou exigeantes, alors
que les responsables politiques, les médecins ou les autres profession-
nelles de la santé qui autorisent ou exécutent des suicides assistés sont

268



Le mouvement pour le droit & mourir

considéré-es comme des «héro-ines» et des «sauveteureuses». De plus,
les personnes suicidaires qui entrent dans les criteres de 'ontologie du
suicide assisté sont présentées comme braves, dans un contraste frappant
avec les autres personnes suicidaires, vues comme laches ou manquant
de courage. Deuxiémement, le suicide assisté pour les personnes
handicapées, malades ou souffrantes (et parfois détraquées et dgées)
ne vise qu’a effacer la suicidalité sous une forme aseptisée par le suicide
assisté sans confronter la violence suicidiste extréme que subissent les
personnes suicidaires sur une base quotidienne. Troisiemement, le
suicide assisté comme retrofit se base sur des formes d’exceptionna-
lisme: chaque cas de suicide assisté est examiné et scruté attentivement,
autorisé ou rejeté, alors que la contrainte a la vie et 'injonction a la vie
et a la futurité ne sont jamais remises en question. Quatriemement, le
suicide assisté comme retrofit permet a certaines personnes d’avoir la
conscience tranquille: aider les personnes en fin de vie, les soutenir
dans leur déces et offrir des choix et des options lorsque la douleur et la
souffrance deviennent insoutenables et irrémédiables sont des réponses
politiquement correctes aux demandes formulées par un grand nombre
de citoyen-nes et dorganisations. Cependant, comme nous le rappelle
Dolmage, ces décisions sont davantage motivées par le fait de protéger les
politicien-nes de potentielles poursuites judiciaires que par le souci d'une
véritable accessibilité. Cinquiémement, comme je le démontre dans ce
chapitre, les personnes bénéficiant de mesures d’'adaptation doivent se
conformer a des criteres rigides, sont soumises a des formes de contréle
strict et sont forcées d’'assumer un important fardeau (temporel, affectif
et financier, dans les nombreux contextes ou les colits engendrés par
le suicide assisté sont assumés de maniére privée). Dolmage (2017, 93)
mobilise le concept de «fatigue d’acces», emprunté au mouvement pour
lajustice pour toutes les personnes handicapées, pour référer au fardeau
placé sur les épaules des personnes handicapées, malades, souffrantes
ou détraquées, qui doivent se battre pour l'accessibilité. Cette fatigue
est carrément létale en matiere de suicide assisté, comme ce fut le
cas d’Adam Maier-Clayton ou de certaines personnes vivant avec des
maladies mentales qui ont participé a I'étude de Thienpont et de ses
collegues (2015), et qui ont mis fin a leurs jours par leurs propres moyens
avant d'obtenir une autorisation ou apres que leur dossier a été rejeté.

Comme le mentionne Hamraie, la question d’'un acces réel et
signifiant doit aussi tenir compte de I'intersectionnalité. Dolmage défend
l'idée que les adaptations ne sont pas seulement difficiles d’acces pour
la plupart des personnes handicapées/détraquées, mais le sont encore
davantage pour les personnes subissant plusieurs formes de margina-
lisation. Cette limite s’applique aussi a l'acces au suicide assisté pour les

269



Défaire le suicidisme

groupes vivant a 'intersection de plusieurs oppressions. Comme je l'ai
démontré dans ce chapitre, le suicide assisté reste le «privilege» d'un
nombre restreint de personnes, habituellement les personnes blanches,
éduquées ou aisées. En tant que retrofit, le suicide assisté reste inaccessible
pour les personnes les plus marginalisées qui ne peuvent pas s'offrir des
traitements et des médicaments cotliteux, qui n'ont pas acces au systeme
de santé (ce qui est vrai de plusieurs personnes trans, pauvres et racisées,
soit parce quon leur refuse des soins ou parce quelles ne peuvent pas
se les payer, soit parce quelles préferent ne pas recevoir de soins car
ces derniers s'accompagnent d’'une violence), qui n'ont pas le privilege
d’avoir recu une éducation et qui ont du mal a gérer les formulaires et les
procédures administratives, qui sont considérées comme mentalement
incompétentes sur la base de formes de validisme, de sanisme, d'agisme,
et ainsi de suite. En ce sens, le suicide assisté, comme retrofit et comme
adaptation pour les « populations spéciales», n'améliore pas l'accés au
soutien et a l'aide au suicide, a tout le moins un acces qui soit collectif
et signifiant. Ces adaptations engendrent aussi des colits importants
(temporels, affectifs, financiers, etc.) qui les rendent encore plus
inaccessibles. Pour revenir a la notion d'«optimisme cruel» de Lauren
Berlant (2011, 1), évoquée dans le chapitre 2, il serait possible de dire que
les formes actuelles de suicide assisté sont un optimisme cruel, car elles
symbolisent ce que veulent vraiment des personnes suicidaires comme
moi et beaucoup d’autres personnes que je connais, mais représentent
en méme temps un «obstacle a notre épanouissement», pour reprendre
les mots de Berlant. En effet, le suicide assisté reste hors de portée pour
les personnes suicidaires, car l'ontologie et les mécanismes sur lesquels
il repose visent a rejeter la possibilité méme du suicide. Comme forme
d’adaptation, le suicide assisté est un élément central du systéme de
violence suicidiste, minant la crédibilité et la 1égitimité des personnes
suicidaires et leur barrant I'acces a des soins de santé, a des services
sociaux et au soutien dont elles ont désespérément besoin. En ce sens, je
suggere que les diverses formes de suicide assisté sont des «“technologies
de la patience” [et quelles] suspendent les questions sur la cruauté du
maintenant» (Berlant 2011, 28) pour les personnes suicidaires.

Un acces signifiant impliquerait également de cesser de simplifier
et de réduire la conceptualisation de mesures d’accessibilité spécifiques
a certains types de handicaps, pour plutdt imaginer comment plusieurs
groupes de gens vivant diverses réalités pourraient en bénéficier. Comme
lécrit Price (2011, 122-123): «Par exemple, si l'on peut présumer que
des copies papier de documents ne servent quaux personnes ayant des
déficits auditifs, elles pourraient en réalité aider un large éventail de
personnes, y compris celles qui ont du mal a se concentrer, a mémoriser

270



Le mouvement pour le droit & mourir

ou a décoder le langage oral, que cette difficulté résulte d'une fatigue,
d’'une maladie, d'un TDAH ou de lésions cérébrales. » De facon similaire,
il faudrait voir la mise en ceuvre d’'un acces signifiant au suicide assisté
non pas comme un processus qui serait seulement pertinent pour les
personnes suicidaires, mais plutét comme une pratique ayant le potentiel
d’aider de nombreux individus qui souffrent peut-étre en silence, mais
qui, en réalité, désirent vivre. Comme je I'ai démontré dans le chapitre 1,
malgré toutes les bonnes intentions dont les mesures de prévention du
suicide témoignent, 'une de leurs pires conséquences est de réduire au
silence les individus en détresse qui craignent de subir les conséquences
delaviolence suicidiste s'ils partagent honnétement leur désir de mourir.
Un véritable accés au suicide assisté encouragerait beaucoup de gens qui
souffrent actuellement en silence, et surtout ceux qui appartiennent a des
groupes marginalisés, a finalement parler de leur suicidalité. Autrement
dit, penser au suicide assisté dans une perspective de justice pour toutes
les personnes handicapées et d’acces signifiant et collectif (Hamraie 2017)
aurait un impact positif sur plusieurs communautés marginalisées
au-dela des personnes suicidaires. Par exemple, diverses personnes
marginalisées pourraient étre appelées a discuter plus ouvertement de
leur suicidalité ou de leurs enjeux de santé mentale. En somme, ce quon
pourrait appeler le potentiel thanatopolitique'** du mouvement et des
discours sur le droit a mourir pour les personnes suicidaires, une notion
que jexamine plus en détail dans le prochain chapitre, reste inexploité
dans cette logique de I'adaptation fondée sur une ontologie validiste,
saniste, agiste et suicidiste du suicide assisté. Une thanatopolitique
signifiante, déployée avec une approche intersectionnelle et dans une
perspective antisuicidiste, nous permettrait de penser un acces collectif
au suicide assisté dont I'impact se ferait sentir a bien plus grande échelle
que chez les personnes suicidaires uniquement. Car l'accessibilité est
laffaire de tout le monde.

4.5. Mot de Ia fin

Alors que la premiere partie de ce livre se penche surle suicide, la seconde
partie se tourne vers le suicide assisté. Comme je l'ai expliqué dans ce
chapitre, le suicide assisté a été repensé, reformulé et réétiqueté dans
le mouvement et les discours sur le droit a mourir sous divers noms qui
visent a le distinguer clairement de la suicidalité. Le suicide assisté a été
reformulé comme une mort assistée, comme une aide médicale a mourir
et méme comme un soin de fin de vie, afin d'en faire tout ce que le suicide
nest pas. En effet, dans la lutte pour 1égaliser la mort assistée, 'ensemble

271



Défaire le suicidisme

des fondements et de la logique du mouvement pour le droit a mourir
et de ses discours repose sur I'établissement d’'une frontiére nette entre
la pratique du suicide, souvent décrite comme irresponsable, égoiste,
impulsive, irrationnelle ou dommageable pour autrui, et la pratique
de la mort assistée, souvent décrite comme sage, organisée, altruiste,
prudente, préméditée, rationnelle et utile. En ce sens, les discours sur le
droit a mourir incarnent radicalement le biopouvoir et la biopolitique:
pour protéger et maximiser la vie de la population (faire vivre), il faut
laisser mourir les sujets abjects, considérés comme irrécupérables.
L'approche de queerisation et de transement que je mobilise ici aide
non seulement a identifier les racines sociopolitiques des constructions
binaires opposant le suicide au suicide assisté, mais les déconstruise
aussi intégralement. Effectivement, ce qui demeure implicite tout en
étant omniprésent dans ce chapitre est le fait que jabandonne toute
division nette entre le suicide et le suicide assisté. Selon ma perspective,
le suicide et le suicide assisté appartiennent a la méme catégorie, vu qu’ils
impliquent tous deux le suicide. Sil'un est accompli sans soutien, l'autre
saccomplit avec l'aide de I'Etat, du systéme médical, de la famille, et ainsi
de suite. La présomption selon laquelle le suicide et le suicide assisté
appartiendraient a différentes catégories est une des principales raisons
pour lesquelles la suicidologie critique et les mouvements/champs
d’études antioppression (a l'exception du mouvement du handicap/Mad,
qui s’y oppose largement) ignorent généralement les questions soulevées
par le suicide assisté et que la suicidalité reste absente des discours
sur le droit a mourir, dans le meilleur des cas, ou est utilisée comme
un dispositif d'«altérisation» accordant une 1égitimité plus grande au
suicide assisté, dans le pire des cas. Or, dans les deux cas, les réalités,
préoccupations, besoins, obstacles et formes de violence subies par
les personnes suicidaires sont ignorées ou, pire, reconduites. Comme
je l'ai soutenu dans ce chapitre, tandis que les discours suicidistes
préventionnistes sur le suicide, comme ceux que jai examinés dans la
premiére partie de ce livre, constituent des somatechnologies de vie
forcant les personnes suicidaires a rester vivantes, les discours sur le
droit a mourir représentent paradoxalement des somatechnologies de
vie encore plus puissantes et insidieuses. En prénant un droit a mourir
exclusif aux «groupes spéciaux », dans une perspective validiste, saniste,
agiste et suicidiste, le mouvement et les discours sur le droit a mourir
avancent une logique de l'adaptation qui fait écran a un acces signifiant
et collectif au suicide assisté pour tout le monde, et particulierement
pour les personnes suicidaires. En ce sens, le suicide assisté dans ses
formes actuelles pourrait étre conceptualisé a travers la notion dopti-
misme cruel. A travers une vision retrofit consistant  accorder un droit

272



Le mouvement pour le droit & mourir

a mourir seulement aux personnes qui remplissent des critéres médi-
caux/psychiatriques spécifiques, le mouvement pour le droit a mourir et
ses discours évitent de troubler le systeme structurel sur lequel reposent
les adaptations en matiére de suicide assisté: le suicidisme. Ce faisant,
ils omettent d’analyser la contrainte a la vie et ses diverses injonctions, y
compris I'injonction a la vie et a la futurité, qui sont imposées aux sujets
vivants dont la vie est considérée comme valant la peine d’étre vécue et
qui s'immiscent a tous les niveaux de la société. En plus détre néolibé-
rale, individualiste, validiste, saniste, agiste et suicidiste, la logique de
l'adaptation a laquelle s’accrochent le mouvement et les discours sur
le droit a mourir m'apparait comme une occasion manquée délaborer
une thanatopolitique intersectionnelle plus forte. Alors que, dans leurs
formes actuelles, le mouvement et les discours sur le droit a mourir
endossent des valeurs auxquelles je m'oppose vivement, je crois qu’il
existe un potentiel sous-exploité de penser le droit a la mort et au suicide
assisté a partir d'une approche antioppression. Les chapitres 4 et 5 sont
une invitation a saisir cette opportunité de repenser le suicide assisté
dans une perspective queer, trans, crip et détraquée.

273






CHAPITRES

Queerisern transern, cripper
et détraquer le suicide assisteée

Que signifie le fait qu’il devient de plus en plus difficile d’imaginer (et donc
d’offrir) une aide a vivre que d'imaginer et d offrir une aide a mourir (Chandler
et Ignagni 2019) ?

— Anne McGuire, « From Boomer to Zoomer.
Aging with Vitality under Neoliberal Capitalism»

Certain-es activistes/chercheureuses du handicap, dont Eliza Chandler
et Esther Ignagni (2019), que cite McGuire dans le passage ci-dessus,
suggerent qu'on ne peut pas dissocier la question de la mort, assistée
ou pas, de celle de la vie et des conditions de vie. Bien que je sois entié-
rement d’accord, je crois que, trop souvent, les mouvements sociaux et
les champs d’études antioppression traitent I'aide a mourir (ou le suicide
assisté) et l'aide a la vie comme mutuellement exclusives. Que se passe-
t-il si nous cessons, dans une perspective queercrip, de voir ces deux formes
d’assistance, I'une pour mourir et Uautre pour vivre, comme incompatibles et
mutuellement exclusives, et commencons a les percevoir comme coconstitutives
et imbriquées ? En utilisant cette question pour me guider, je rassemble
dans ce chapitre la mort et la vie dans une thanatopolitique (politique
de la mort) radicale qui soutient le suicide (assisté) tout en envisageant
des futurités suicidaires et une «éthique de la vie» (Fullagar 2003, 305)
avec les personnes suicidaires, a travers des changements systémiques
pouvant améliorer leurs conditions de vie. Tout au long des chapitres
précédents, nous avons vu que le suicide et le suicide assisté sont le
plus souvent pergus comme opposés. Le premier est considéré comme
«irrationnel/aliéné», tandis que 'autre semble «rationnel» aux yeux
des partisan-es du droit a mourir. Dans ce chapitre, je comble ce fossé
entre les deux en les rassemblant sous un nouveau modele queercrip
du suicide (assisté). L'usage des parentheses indique l'inclusion de
conceptualisations aussi bien du suicide que du suicide assisté. Mon
modele queercrip de conceptualisation du suicide (assisté) propose une
autre voie aux modeéles médical, social, de santé publique et de justice
sociale de la suicidalité (chapitre 1), ainsi quaux modéles de suicide
assisté médical et celui basé sur les droits (chapitre 4). Mon modéle
queercrip du suicide (assisté) s'inspire des perspectives de justice sociale
sur la suicidalité et s'ancre en elles, ainsi que dans les modeles queercrip
du handicap (comprenant le modeéle sociosubjectif du handicap; voir le

275



Défaire le suicidisme

chapitre 3), mais se nourrit aussi du cadre théorique du suicidisme et de
ses concepts dérivés, comme la contrainte a la vie. Ce modele queercrip,
qui s'appuie sur ce que Alison Kafer (2013, 14) a appelé «l'activisme
queercrip radical », propose un contre-discours aux récits dominants
sur le suicide (assisté), qui constituent des somatechnologies de vie
néfastes pour les personnes suicidaires. Dans cette optique, ce modeéle
vise a fournir une justice épistémique pour les sujets suicidaires. Pour
atteindre cet objectif, ce chapitre se divise en quatre sections. Alors que
la premiere section présente mon modeéle queercrip du suicide (assisté),
la deuxieme introduit mon approche affirmative du suicide, ainsi que
ses caractéristiques, principes et avantages. Cette approche, qui peut
étre mobilisée a plusieurs niveaux (par exemple: politique, social, 1égal
ou médical), promeut et s’ancre dans le modele queercrip du suicide
(assisté). La troisieme section répond a de potentielles objections a mon
approche affirmative du suicide. Dans la derniére section, je discute de
I'importance délaborer une thanatopolitique antioppression et jappelle
a la coalition de divers mouvements sociaux pour lutter en vue d’'une
justice sociale globale incluant divers groupes marginalisés, y compris
les personnes suicidaires.

5.1. Le modeéle queercrip
du suicide (assisté)

La nécessité d'un nouveau modele de suicidalité se base sur quatre obser-
vations dont jai traité dans ce livre et que je résume ici. Premiérement, il
nexiste aucun modele global de la suicidalité théorisant a la fois le suicide
et le suicide assisté a travers une approche antioppression (chapitre 1).
De maniére générale, les personnes qui adoptent une approche antiop-
pression pour analyser le suicide le font pour critiquer la violence et
les oppressions systémiques qui meénent les personnes suicidaires a
senlever la vie elles-mémes ou par I'entremise de I'Etat par le suicide
assisté (chapitres 2 et 3). Autrement dit, je conteste dans ce chapitre
l'idée qu’il serait contradictoire pour une perspective antioppression
d’endosser le suicide et le suicide assisté. Deuxiémement, a ma connais-
sance, personne n’a encore défendu un droit a mourir impliquant des
droits positifs (comme le droit de recevoir de l'aide et des services)
et le soutien de I’Etat pour les personnes suicidaires, et non seulement
pour les personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou
agées (chapitre 4). Dans le cadre des recherches que jai menées durant
la derniere décennie, je n’ai jamais rencontré un-e seul-e chercheureuse,
auteurice ou activiste dont les travaux pronent des droits positifs pour les

276



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

personnes suicidaires dans une optique antioppression. Troisiemement,
les modeles actuels de conceptualisation du suicide et du suicide assisté
ne reproduisent pas seulement plusieurs -ismes, mais reproduisent aussi
activement loppression suicidiste ou omettent de la problématiser.
En effet, comme je I'ai démontré dans plusieurs chapitres de ce livre,
soit les discours actuels sur le suicide et les stratégies pour le prévenir
produisent plus de mal que de bien (ce qui est aussi vrai des discours
sur le suicide assisté) et constituent ainsi de puissantes formes de soma-
technologies de vie et doptimisme cruel, soit ces discours et stratégies
dénoncent la maltraitance des personnes suicidaires sans toutefois
proposer des gestes concrets pour mettre fin au suicidisme et soutenir
les volontés des personnes suicidaires. Dans ce sens, le suicidisme et la
contrainte a la vie n'ont toujours pas été théorisées, et ce, méme dans une
certaine mesure dans les mouvements sociaux et les travaux innovateurs
en suicidologie critique. Quatriemement, malgré les «guerres» pour
léradication de la suicidalité, quelles s'appuient sur une perspective
médicale, sociale, de santé publique ou de justice sociale, certaines
personnes veulent toujours mourir pour diverses raisons, qu’elles soient
soutenues ou non dans ce geste par le suicide assisté. Les personnes
suicidaires ne cherchent pas d’aide et accomplissent leur suicide en
privé. Qui plus est, les suicides assistés composent une proportion élevée
de la mortalité dans les pays ol cette option est disponible; quand elle
ne lest pas, cette pratique perdure malgré tout dans la clandestinité*.
La popularité du marché clandestin du suicide assisté est attestée par
I'intérét massif porté envers les technologies de substitution aux
approches médicales et les méthodes DIY [Do It Yourself] visant a provo-
quer une mort paisible par soi-méme. Plusieurs millions de copies de
livres sur les méthodes d’autoaccomplissement du suicide sont vendues
chaque année'®. Pour toutes ces raisons, je crois que nous devrions
mettre en place un modele du suicide (assisté) qui tient compte de ces
faits et qui permet de potentiellement surmonter certaines limites des
autres modéles.

Mon modele queercrip du suicide (assisté) comprend deux
composantes: descriptive et normative. Premiérement, sur le plan
descriptif, ce modele implique de reconnaitre le suicidisme systémique
et ses impacts sur les personnes suicidaires. Deuxiémement, sur le plan
normatif, ce modeéle suggere d’élaborer un programme politique visant
a mettre fin au suicidisme en accompagnant les personnes suicidaires,
y compris possiblement grice au suicide assisté. Comme je le mentionnais
dans le chapitre 1, je recois généralement deux réactions a cette concep-
tualisation de la suicidalité, qui sancrent dans ces deux composantes.
Tandis que les activistes/chercheureuses trans, queers, du handicap,

277



Défaire le suicidisme

crips et Mad et les suicidologues critiques accueillent habituellement de
maniére favorable mes idées sur le suicidisme systémique et saccordent
sur la nécessité de remettre en question les traitements coercitifs,
de discuter plus ouvertement de suicidalité et de reconnaitre la violence
que subissent les personnes suicidaires, iels résistent souvent émotive-
ment al'idée dappuyer le suicide (assisté) pour les personnes suicidaires.
Par exemple, tout en adoptant le suicidisme comme cadre théorique,
Grace Wedlake (2020, 98) admet que la complexité et le caractere délicat
entourant la suicidalité des étres chers rendent plus difficile de soutenir
leur droit a la mort (assistée ou pas). Elle décrit sa réaction émotive (102):

Si je reconnais que mes ami-es suicidaires méritent une
agentivité dans leur décision de vivre ou de mourir, je
me demande encore comment mettre en pratique ce
précepte. [...] Je n’ai pas encore été en mesure de trouver
une explication convaincante pour mettre en ceuvre cette
approche de réduction des risques d’'une fagon qui recon-
naitrait la vulnérabilité, la complexité et la souffrance
engendrées par I'idée de perdre un-e ami-e [...]. De plus,
jen’ai pas encore pu me débarrasser de mon désir —sans
doute égoiste — de me battre pour les gens que jaime, et
je me débats toujours avec la possibilité de résister aux
discours dominants de prévention du suicide tout en me
battant pour que les personnes suicidaires restent dans
nos vies.

La réaction de Wedlake est typique de celles que je regois, souvent de
personnes non suicidaires, lorsque je présente mon modeéle queercrip du
suicide (assisté). A ce stade, jespére néanmoins avoir réussi a convaincre
le lectorat que queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide et le
suicide assisté nous entrainent nécessairement sur un terrain chao-
tique, complexe et intriqué, qui exige de prendre un pas de recul et de
procéder a une réflexion sur nos propres présomptions, émotions/affects
et histoires personnelles concernant la suicidalité.

Comme l'indiquent certaines personnes qui sont en dialogue avec
mes propositions théoriques, la mise en ceuvre de mon modele queercrip
du suicide (assisté) souleve plusieurs questions!*’. Sa mise en ceuvre
exigerait effectivement un changement de paradigme en suicidologie
et en suicidologie critique, ainsi que dans notre maniere de percevoir
le suicide et le suicide assisté. Ce modele queercrip transforme drasti-
quement la notion de devoir en matiere de suicide et de suicide assisté.
D’un devoir de prévenir le suicide des personnes suicidaires et de soutenir

278



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

le suicide assisté des « populations spéciales» sur la base d’une ontologie
validiste, saniste, dgiste et suicidiste du suicide assisté, nous nous tournons
vers un devoir de soutenir les personnes suicidaires et leurs besoins, y compris
par le suicide assisté. Le modeéle queercrip du suicide (assisté) cherche
ainsi a ouvrir nos imaginaires quant a ce qui arriverait si nous adoptions
un cadre antisuicidiste et une approche intersectionnelle inclusive des
personnes suicidaires pour réfléchir a ces enjeux. Mon modele queercrip
n'est pas un canevas de peinture a numéros offrant des réponses a toutes
les questions soulevées par 'enquéte épistémologique que je mene dans
ce livre. Inspiré par les perspectives abolitionnistes dont je traite en
introduction, ce modele constitue plutdt une théorie «hors des sentiers
battus» permettant de commencer a envisager les transformations
profondes qu'une perspective antisuicidiste pourrait engendrer dans
les discours, interventions, politiques, lois et représentations sociales
et culturelles sur le suicide et le suicide assisté. Néanmoins, suivant la
«dis-épistémologie » de Liat Ben-Moshe (2020, 126), ce modele queercrip
exige d'abord d’abandonner nos certitudes sur les «vérités» du suicide
(assisté) pour accepter 'imprévisibilité et 'inconnu que suppose une
transition si radicale.

Dans lesprit de transer le suicide (assisté), jaime penser que les
réalités actuelles des personnes suicidaires partagent certaines ressem-
blances avec celles que vivaient les personnes trans il y a plusieurs décen-
nies, lorsque leurs droits, les soins de santé transaffirmatifs et certains
termes comme cisgenre, cisgenrisme et cisnormativité n'existaient pas.
Les gens posaient plusieurs questions: et si de plus en plus de personnes
voulaient transitionner ? Qui paiera pour leurs traitements ? Quels sont
les motifs valables pour justifier une transition ? Quel devrait étre I'age
légal pour pouvoir transitionner ? Que faire des regrets potentiels apres
une transition ? Qui décidera qui peut transitionner ? Comment I’Etat
gérera-t-il les formulaires administratifs et les statistiques s’il y a plus de
deux sexes/genres ? Cette liste de questions est apparemment sans fin. Ce
sont ces interrogations qui étaient (et qui restent) soulevées lorsqu'’il était
question des enjeux trans. A Iépoque, les activistes, le personnel médical
et les chercheureuses qui défendaient le respect, l'inclusion, la recon-
naissance et l'agentivité des personnes trans n'avaient pas de réponses
a ces questions pertinentes. Iels ont di en formuler au fur et a mesure
que les attitudes sociales, les pratiques médicales et les lois évoluaient.
Iels devaient d’abord ouvrir les esprits, les coeurs et les imaginaires aux
identités trans. Avec mon modéle queercrip du suicide (assisté), je veux
essentiellement faire la méme chose.

Avant méme de répondre aux questions quant au qui, au quoi, au
quand, au ou, au pourquoi et au comment des transitions de sexe/genre,

279



Défaire le suicidisme

cette analogie montre la nécessité de reconnaitre tout d’abord la possi-
bilité qu'une transition soit une option valable. La méme chose peut étre
dite du suicide (assisté). Les questions sur le suicide (assisté) touchent
tous les aspects de nos sociétés. Et si de plus en plus de personnes deman-
daientl'acces au suicide assisté ? Quarriverait-il si 'approche affirmative
du suicide déstigmatisait la suicidalité et rendait la mort attrayante pour
des personnes qui vivent une détresse temporaire ? Comment distinguer
un authentique désir de mourir d'un désir impulsif? Quels sont les motifs
qui justifient le suicide assisté? Qui administrera les suicides assistés?
Qui paiera pour les suicides assistés? Quel devrait étre I'Age minimum
pour avoir acces au suicide assisté? Que faire de l'obligation morale
qu'ont certaines personnes suicidaires, comme les personnes mono-
parentales ayant de jeunes enfants, envers les autres personnes dont elles
prennent soin ? Comment éviter que le suicide assisté volontaire dérive
vers des pratiques non consentantes, comme l'euthanasie involontaire ?
Une personne peut-elle préparer en avance des directives anticipées pour
son suicide assisté ? Si le suicide assisté était universellement accessible,
affecterait-il disproportionnellement les communautés marginalisées ?
Comment peut-on mettre en place des interventions basées sur le
consentement éclairé pour des décisions aussi cruciales? Combien de
jours, de semaines ou de mois une personne devrait-elle attendre avant
d’accéder au suicide assisté? Comment pourrait-on intervenir dans
des situations de crise a partir d'un cadre antisuicidiste ? Cette liste de
questions est, elle aussi, apparemment sans fin. Mais avant d’aborder ces
dernieres, nous devons d’abord envisager le suicide et le suicide assisté
comme des options valables, et méme positives dans certains cas. Le
but de ce livre est douvrir ces possibilités dans nos caeurs et nos esprits.
Il s’agit de commencer a nommer, a conceptualiser et a dénoncer le
suicidisme, et de commencer a envisager ce a quoi pourrait ressembler
un programme sociopolitique ou une thanatopolitique luttant contre
loppression systémique que vivent les personnes suicidaires, comme
je le propose dans le reste de ce chapitre. Il est important de répondre
a ces questions, mais je crois que cela ne peut arriver qu'apres avoir
d’abord reconnu la possibilité du suicide assisté pour tous les individus,
y compris pour les personnes suicidaires.

Sans répéter mes arguments sur la nécessité de queeriser, de
transer, de cripper et de détraquer le suicide (assisté), j’insiste sur le
fait que mon modele queercrip se nourrit simultanément du tournant
antisocial dans la théorie queer et de ses notions de négativité, d’anti-
futurité et déchec, et du tournant affectif et relationnel queer appliqué
aux personnes suicidaires et de 'imaginaire de la futurité crip. Dans
une perspective antivalidiste et antisaniste, ce modéle condamne

280



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

les attitudes de mépris et de dénigrement des personnes suicidaires,
souvent considérées comme «irrationnelles», «folles», «détraquées»
ou trop «aliénées» pour comprendre leurs propres choix. Ce modéle
rejette également la logique validiste, saniste, agiste et suicidiste qui
sous-tend les discours actuels sur le droit a mourir. Il appelle a une
politique de la compassion et de la responsabilité capable de soutenir
les personnes suicidaires dans toutes les sphéeres ou elles pourraient
vouloir exercer leur agentivité et leur autodétermination, y compris
dans leur désir de mourir d’'un suicide assisté. Le plus important est
que ce modele est congu pour compléter, et non pour remplacer, la lutte
contre les oppressions qui influencent la suicidalité chez les groupes
marginalisés. Permettez-moi détre clair: ce modele queercrip ne propose
pas une solution rapide et individualiste, par le suicide assisté, permettant
de sortir de leur misere toutes les personnes affectées par I’hétérosexisme, le
cisgenrisme, le validisme, le sanisme, le colonialisme, le racisme, le capitalisme
ou l'dgisme, sans combattre les systémes d oppression qui rendent leur vie
invivable en premier lieu. Au contraire, ce modele s’ancre dans un combat
contre tous les systémes violents, y compris le systéme suicidiste. Ce modele
postule qu’il n'est pas antithétique de lutter pour la justice sociale et des
transformations sociales tout en pronant une approche plus responsable
vis-a-vis des expériences et la stigmatisation que vivent les personnes
suicidaires, les préjugés avec lesquels elles vivent (et meurent) et la
violence suicidiste systémique quelles subissent.

Le modele queercrip du suicide (assisté) s’inspire dépistémologies
émancipatrices comme les épistémologies Noires (Hill Collins 2000;
Medina 2012) et trans (Radi 2019). Comme je l'explique dans le chapitre 1,
ce modéle s’ancre dans une position épistémologique suicidaire qui recon-
nait la 1égitimité, la crédibilité et l'expertise des personnes suicidaires
comme sujets connaissants par rapport au suicide (assisté). Mon modele
queercrip est aussi guidé par ce que Katrina Jaworski (2020, 598) considére
comme les deux «principes et attitudes philosophiques» nécessaires a
létude de la suicidalité: I'émerveillement et la générosité. Plus que des
principes et des attitudes, I'émerveillement et la générosité forment la
base de ce quelle considere comme une approche éthique du suicide,
incluant des formes d’écoute active des personnes suicidaires (596):
«Il peut étre utile de pratiquer 'émerveillement et la générosité lorsque
nous écoutons des personnes qui ont survécu a une tentative. Ce genre
d’écoute signifie que nous respectons leur choix tel qu’il leur appartient,
selon le sens quelles y attribuent'®”. »

En somme, mon modele queercrip cherche a démanteler les
systéemes d'oppression qui poussent certains groupes marginalisés vers
la suicidalité, et ce, plus que d’autres. Il cherche aussi a démanteler le

281



Défaire le suicidisme

suicidisme, la contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité.
Ce modele nous permet de dépasser «la contrainte a I'ontologie de la
pathologie» (Marsh 2010b, 4) au sujet de la suicidalité afin de probléma-
tiser le suicidisme. Il nous permet aussi denvisager le suicide assisté dans
une perspective antioppression pour surmonter l'ontologie du suicide
assisté qui limite ce dernier aux personnes handicapées, souffrantes,
malades, détraquées ou agées. Cette double critique de deux ontologies,
l'une reliée au suicide et l'autre au suicide assisté, permet de soutenir le suicide
assisté pour les personnes suicidaires a partir d 'une approche antioppression.
Ce modele créerait également des espaces plus siirs ou discuter ouver-
tement de la suicidalité et du désir de mourir, en créant simultanément
l'espace ou trouver de potentielles voies permettant a certaines personnes
suicidaires de continuer a vivre. En ce sens, ce modele épouse une
«éthique de I'émerveillement et de la générosité» envers les personnes
suicidaires et propose une éthique pour vivre avec elles, en ouvrant des
canaux de communication et en fournissant a ces derniéres l'aide dont
elles ont besoin, quelles choisissent de continuer a vivre ou qu'elles
préférent mourir. Tandis que le modeéle queercrip du suicide (assisté)
ouvre les imaginaires pour conceptualiser différemment le suicide et le
suicide assisté sur les plans épistémologique et théorique, il sert égale-
ment de fondement pour élaborer des approches alternatives du suicide
(assisté), telles que 'approche affirmative du suicide que je propose dans
la section qui suit. Dans ce sens, l'approche affirmative du suicide pourrait
étre considérée comme un premier pas vers la concrétisation de la trans-
formation radicale proposée par le modéle queercrip du suicide (assisté).

5.2. Lapproche affirmative
du suicide

Mon approche affirmative du suicide [suicide-affirmative approach]
promeut et senracine dans le modele queercrip du suicide (assisté),
et peut étre mobilisée a divers niveaux: théorique et épistémologique
(dans les recherches), 1égal (dans les lois), politique (dans les politiques
publiques), social (dans les représentations culturelles et les attitudes
sociales), médical/psychologique (dans les soins de santé et les services
sociaux), et ainsi de suite. Mobilisée dans les soins de santé et les services
sociaux, l'approche affirmative du suicide peut se traduire par des «soins
de santé affirmatifs du suicide» (Baril 2020c, section 2.3.2), similaires
aux soins de santé transaffirmatifs offerts aux communautés trans. De la
méme maniere que l'approche transaffirmative informe les recherches,
les lois, les politiques sociales, les interventions et les soins de santé

282



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

pour progressivement rendre nos sociétés et institutions antitrans plus
respectueuses et inclusives des personnes trans, une approche affir-
mative du suicide pourrait étre pleinement appuyée durant la période
de transition des sociétés suicidistes vers des sociétés antisuicidistes.
Il est important de mentionner que mon approche affirmative du suicide
est affirmative de la vie aussi bien que de la mort. Plus qu’une approche de
défense du droit au suicide assiste, elle se concentre sur 'accompagnement des
personnes qui considérent la possibilité de mourir d’un suicide (assisté) pour
les aider a prendre des décisions éclairées. L'approche affirmative du suicide
délaisse radicalement les discours médicaux sur le droit a mourir qui se
fondent sur le validisme, le sanisme, I'dgisme et le suicidisme, ainsi que
le modeéle basé sur les droits, que propose entre autres Exit International.
La logique qui sous-tend les discours sur le droit & mourir est souvent
dérivée de politiques libérales et de ce que Sally Chivers (2020, 52) appelle
«la pensée d’austérité» — clest-a-dire une logique de coupures budgétaires
visant a réaliser des économies, mais aussi la maniére dont nous pensons
a nous-mémes et a nos vies. Lapproche affirmative du suicide détonne
avec les conceptualisations dominantes du droit a mourir, non seulement
du fait des valeurs antioppression qui lui sont constitutives, mais aussi
sur le plan des criteres et des objectifs du soutien au suicide assisté.
En effet, la logique qui sous-tend mon approche affirmative du suicide
n'est pas une «pensée daustérité» ou une logique de la sacrifiabilité
des communautés marginalisées. Elle se concentre au contraire sur les
personnes qui sont les plus marginalisées dans nos sociétés et cherche
a combattre diverses formes de -ismes, y compris des formes que les
mouvements sociaux n'ont pas encore reconnues, comme le suicidisme.
Cette approche demanderait des ressources et des investissements
pour améliorer les soins de santé (universels), les conditions de vie, le
soutien psychologique et communautaire, etc. En somme, alors que les
activistes/chercheureuses antioppression présentent presque toujours le droit a
mourir par le suicide assisté comme l'une des positions les plus conservatrices
et violentes qu'on saurait adopter, Uapproche affirmative du suicide montre
qu’un soutien a une forme renouvelée de suicide assisté ne se conjugue pas
avec le conservatisme politique, la pensée d’austérité et la logique validiste,
saniste, dgiste et suicidiste.

Dans lesprit du champ émergeant des études queers de la mort
(Petricola 2021 ; Radomska, Mehrabi et Lykke 2019), mon approche
affirmative du suicide historicise et politise la mort au lieu de la voir
comme un événement naturel. Le passage entre la vie et la mort, qu'’il
s’agisse d'une mort soi-disant naturelle ou par suicide (assisté), est un
passage profondément social et relationnel. Néanmoins, sa socialité et sa
relationnalité sont déniées aux personnes suicidaires, qui, en 'absence

283



Défaire le suicidisme

d’'une approche affirmative du suicide, sont condamnées a mourir seules
si elles veulent compléter leur suicide. L'approche affirmative du suicide
insiste sur I'importance d’'un tournant affectif et relationnel orienté vers
les personnes suicidaires. Elle tient compte des expériences subjectives
de souffrance que ces dernieres vivent, sans égard aux sources de cette
souffrance. Elle ouvre la possibilité dexplorer la suicidalité sans honte
ni culpabilité. Elle nous permet dexplorer des questions cruciales avec
les personnes suicidaires. Qu'est-ce qui vous attire dans l'option du
suicide (assisté) ? De quel type d’aide ou de soutien avez-vous besoin
pour traverser cette période difficile de votre vie ou pour y mettre fin?
Avez-vous informé vos proches de votre désir de mettre fin a vos jours,
et vous soutiennent-iels dans ce processus ? Avez-vous considéré d’autres
options ? Avez-vous considéré toutes les implications de cette décision?
Avez-vous planifié votre fin de vie, votre mort et sa suite? Comme
l'approche transaffirmative, l'approche affirmative du suicide offre un
soutien, une compassion et des soins a travers un modeéle basé sur le
consentement éclairé, en tenant pour acquis que ce sont les personnes
qui font ces choix qui détiennent 'expertise permettant de prendre des
décisions sur leur transition —dans ce cas, de la vie a la mort. Comme
l'approche transaffirmative, I'approche affirmative du suicide ne pousse
pas les gens a procéder a une transition ou, dans ce cas, a avoir recours
au suicide assisté, mais offre plutét un espace plus sir ou toutes les
options peuvent étre explorées.

L’approche affirmative du suicide est centrée sur les voix des
personnes suicidaires, qui, malgré les formes de violence épistémique
queelles subissent, y compris des formes généralisées d’injustices testi-
moniales et herméneutiques et de marginalisation herméneutique (voir
le chapitre 1), ont des choses importantes a partager qui sont trop peu
souvent écoutées. Il semble cruel de forcer une personne qui ne veut
pas vivre a le faire au nom d’une injonction a la futurité et parce que
les personnes non suicidaires ou anciennement suicidaires estiment
savoir mieux que les personnes suicidaires elles-mémes ce qui est bon
pour elles. Quand Graeme Bayliss a exprimé son désir de mourir sur
les ondes de I'émission de radio The Current, a CBC, il était fascinant
découter comment tout le monde — psychologues, sociologues et divers
autres «-logues» —se pronongait sur ce que devrait étre son destin
(cest-a-dire de continuer a vivre), convaincu de savoir ce qui était le
mieux pour lui. Mon approche vise a créer des espaces plus silirs ou
les voix des personnes suicidaires peuvent étre entendues, 1égitimées
et désassujetties, pour utiliser une terminologie foucaldienne. Ces
espaces plus slirs doivent étre exempts dans la mesure du possible
de toute forme de jugement, de stigmatisation, de paternalisme et

284



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

d’'oppression, et doivent étre des environnements accueillants ou les
personnes suicidaires peuvent exprimer librement leurs expériences,
leurs pensées et leurs revendications sans peur des représailles ou
des conséquences suicidistes. Cette approche reconnait la douleur et
la souffrance causées par les oppressions sociales et/ou les handicaps
mentaux et psychologiques sans pour autant utiliser la condition
mentale et psychologique des personnes suicidaires ou leur aliénation
sociale pour invalider et rejeter leur agentivité. Cette approche suggere
de travailler sur plusieurs plans: s’il est nécessaire de s’attaquer sans
relache aux oppressions sociopolitiques qui peuvent créer ou intensifier
les idéations suicidaires, nous devons aussi reconnaitre que la souffrance
vécue par les personnes suicidaires est réelle et respecter leur besoin
de mettre fin a leurs jours apres une réflexion approfondie et grace a un
processus daccompagnement soutenant.

5.2.1. Dix principes de l'approche affirmative du suicide

Dans cette section, jesquisse dix principes de base de mon approche
affirmative du suicide pour en faciliter la compréhension. Je m'inspire de
principes directeurs qui guident les approches de réduction des risques et
adoptés par des organisations comme Trans Lifeline (voir le chapitre 2).
Méme si chaque principe pourrait étre décrit plus exhaustivement,
mon but est ici de rester succinct. J'explore davantage les deux derniers
principes, car 'approche de réduction des risques et le soutien au suicide
assisté des personnes suicidaires par le consentement éclairé sont les
principes les plus controversés de mon approche.

» Principe 1: Adopter un cadre antisuicidiste

11 est essentiel pour une approche affirmative du suicide d’adopter une
perspective antisuicidiste (voir chapitre 1). Comme je I'ai déja mentionné,
cultiver des espaces plus silirs commence par la reconnaissance des
oppressions vécues par les groupes affectés. Soutenir les personnes trans
sans reconnaitre le cisgenrisme serait inefficace, et le méme principe
sapplique aux personnes suicidaires. La reconnaissance du suicidisme
systémique nous permet de nommer et de dénoncer loppression que
subissent les personnes suicidaires, de rejeter sa naturalisation a travers
un regard pathologisant et de reconnaitre les mesures nécessaires pour
mettre fin a cette oppression.

» Principe 2: Soutenir une perspective intersectionnelle

Comme je le démontre tout au long de ce livre, le suicidisme se conjugue
a d’autres formes doppression, tout particulierement le validisme,

285



Défaire le suicidisme

le sanisme et 'Agisme, mais aussi le classisme, le capitalisme, le colo-
nialisme, le racisme, 'hétérosexisme, le cisgenrisme, le santéisme et
le taillisme, pour ne nommer que celles-1a. Sans perspective intersec-
tionnelle, il serait impossible pour une approche affirmative du suicide
de comprendre le réle joué par I'interconnexion entre les oppressions
dans la vie des personnes suicidaires. Par exemple, comme nous l'avons
vu précédemment, les personnes suicidaires qui sont handicapées,
malades, souffrantes, détraquées ou agées, racisées ou pauvres sont
traitées différemment des personnes suicidaires qui sont en santé,
jeunes, blanches, privilégiées financierement ou valides physiquement
ou mentalement.

» Principe 3: Comprendre la suicidalité comme un phénoméne com-
plexe

Une approche affirmative du suicide devrait éviter les explications
simplistes et réductrices (causales) de la suicidalité, quelles sancrent
dans les modeles médical, social, de santé publique ou de justice sociale
de la suicidalité. Comprendre la suicidalité sous le seul prisme de
la maladie mentale, de l'oppression sociale ou des déterminants sociaux
de la santé nous prive d’'une lecture plus robuste et complexe tenant
compte des multiples facettes qui composent la suicidalité. Par-dessus
tout, les conceptualisations limitées de la suicidalité s’enracinent
le plus souvent dans un script suicidiste préventionniste qui cherche
a comprendre le « pourquoi» de la suicidalité pour la prévenir au lieu
de se pencher sur les maniéres de soutenir les besoins des personnes
suicidaires. Voir la suicidalité comme un phénomene complexe nous
permet de dépasser une conception unilatéralement négative de la
suicidalité comme probléme a «régler».

» Principe 4 : Adopter une attitude sans jugement

L'approche affirmative du suicide nécessite d'adopter une attitude sans
jugement aupres des personnes suicidaires. Tout comme l'approche trans-
affirmative exige une attitude autoréflexive, autocritique et consciente
des relations de pouvoir dans les interactions cis/trans, les personnes
non suicidaires devraient étre conscientes des relations de pouvoir dans
les régimes suicidistes et demeurer vigilantes quant au risque d’imposer
leurs perspectives, préférences ou jugements aux personnes suicidaires.
Elles devraient aborder avec un regard critique les notions discutées
dans un cadre théorique antisuicidiste, comme la contrainte a la vie et
Iinjonction a la vie et a la futurité, et évaluer la maniere dont ce systeme
d'intelligibilité imprégne leurs réactions vis-a-vis des personnes suici-
daires et du suicide (assisté).

286



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

» Principe 5: Encourager les initiatives par et pour les personnes
suicidaires

Si une chose traverse tous les mouvements sociaux, c’est bien 'impor-
tance de centrer nos réflexions, actions et programmes politiques sur
les voix des personnes principalement concernées. Un mouvement
féministe ou les voix des hommes enterrent celles des femmes ou un
mouvement antiraciste priorisant les voix des personnes blanches mine-
raient les valeurs de ces mouvements. De la méme facon que l'exprime un
slogan souvent mobilisé par les activistes/chercheureuses du handicap,
«rien sur nous sans nous», lequel souligne I'importance des personnes
handicapées dans la lutte contre le validisme, I'approche affirmative
du suicide vise a encourager les initiatives par et pour les personnes
suicidaires, ou leurs voix ne sont pas seulement entendues, mais aussi
valorisées et priorisées.

» Principe 6 : Promouvoir le soutien par les pairs et par lacommunauté
L'approche affirmative du suicide appuie les initiatives de soutien
communautaire, que proposent méme parfois les programmes conven-
tionnels de prévention du suicide. Les programmes de soutien par les
pairs (comme DISCHARGED; voir le chapitre 2) sont par contre plus
rares et devraient occuper une plus grande place dans le paysage des
interventions sur le suicide. Au lieu de craindre, sur la base d’'un discours
de panique morale sur la suicidalité et sa possible «contagion'**», que
les personnes suicidaires encouragent inconsciemment ou, pire, ouver-
tement, le suicide des autres, 'approche affirmative du suicide considere
quelles sont des sujets connaissants qui détiennent une expertise sur
la suicidalité et une riche expérience de vie qui pourrait étre utile aux
autres.

» Principe 7: Refuser les interventions coercitives et non consenties
Les activistes/chercheureuses des mouvements sociaux/champs
détudes antipsychiatrie et Mad ont proposé des manieres innovantes
de répondre avec compassion aux personnes vivant avec des enjeux de
santé mentale et qui traversent des crises (Ben-Moshe 2020; Dixon et
Piepzna-Samarasinha 2020 ; Fireweed Collective 2020). Ces approches
non coercitives et non carcérales devraient s’étendre aux personnes
suicidaires. Quelques auteurices et organisations ont commencé a
refuser les interventions coercitives et non consenties en ce qui a trait
au suicide'®. Comme je le démontre tout au long de ce livre, les inter-
ventions coercitives et non consenties sur les personnes suicidaires ne
sont pas seulement suicidistes, mais se basent aussi sur d’autres formes
de violence comme le sanisme, le racisme ou le cisgenrisme, tout en

287



Défaire le suicidisme

les nourrissant. Cette démonstration devrait suffire a montrer qu'une
perspective intersectionnelle devrait amener les activistes/chercheu-
reuses a refuser les interventions coercitives et non consenties qui ont
des impacts plus déléteres sur les personnes qui vivent a l'intersection
de plusieurs oppressions.

» Principe 8: Valoriser Pautonomie et 'autodétermination

Les notions dautonomie et dautodétermination ont été débattues sous
plusieurs angles, ce qui rend difficile de mobiliser ces concepts généraux
sans de longues explications. Je spécifierais que la notion d'autonomie que
jai alesprit, inspirée de féministes et d’autres activistes/chercheureuses
de divers mouvements sociaux/champs d’études antioppression, est
relationnelle, c’est-a-dire qu’elle n'est pas conceptualisée en vase clos,
mais vue comme reliée a un large éventail de relations (de pouvoir)
et d'influences (Gill 1999 ; Ho 2014). Ici, I'autodétermination et 'auto-
nomie dans la prise de décisions ne sont pas conceptualisées dans le
vide. Je reconnais que nos relations personnelles (comme la famille et
les ami-es) et les systemes doppression peuvent jouer un role central
dans la suicidalité des communautés marginalisées. La méme chose
est vraie de nombreuses décisions, comme celle d’avoir des enfants, de
pratiquer le travail du sexe ou d’avoir recours a des chirurgies plastiques
ou transaffirmatives. Si nous pouvons reconnaitre que nous demeurons
des sujets dotés d’'une agentivité et d'une autodétermination malgré les
systémes personnels, sociaux, culturels, politiques, légaux, médicaux,
religieux et économiques qui influencent nos décisions quotidiennes,
la méme chose devrait sappliquer au suicide (assisté). En somme, dans
une approche affirmative du suicide, nous ne devrions appliquer aucun
double standard au regard de la capacité quont les gens dexercer leur
autonomie et leur autodétermination en lien avec la mort.

» Principe 9: Adopter une approche de réduction des risques

L’approche de réduction des risques est centrale dans mon approche
affirmative du suicide. Basée sur la prémisse empiriquement fondée
selon laquelle il est impossible dempécher les gens de mettre fin
a leurs jours s’ils sont déterminés a le faire (méme dans le contexte
d’une incarcération ou d’'une hospitalisation forcées), 'approche de
réduction des risques semble plus appropriée que de chercher a
éradiquer le suicide. Une recherche des termes réduction des risques
et suicide effectuée en aolt 2021 sur Google révele a quel point
l'approche de réduction des risques n’a pas encore été mobilisée dans
le contexte spécifique de la suicidalité, exception faite de mes travaux
antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020c). Quand quelques rares auteurices

288



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

suggerent d’aborder la suicidalité dans une perspective de réduction
des risques, ce concept est compris d'une maniére plutot littérale,
c’est-a-dire comme une réduction des risques que la suicidalité cause
aux personnes suicidaires et a leurs proches. Par exemple, le neuropsy-
chologue Jerrold Pollak (2020, 29) écrit: « Les objectifs des programmes
basés sur ce modéle [de réduction des risques] comprennent une sécu-
rité accrue, la réduction des risques et 'amélioration des conditions
de comorbidité médicale et psychiatrique qui contribuent au risque
élevé. » Je vois 'application a la suicidalité de I'approche de réduction
des risques d’'une maniere opposée a celle de Pollak. Dans le contexte
d’'une approche affirmative du suicide, la réduction des risques implique
de reconnaitre que, dans le contexte suicidiste actuel, ce n’est pas
nécessairement la suicidalité en soi qui est risquée ou négative, mais
surtout ce qui l'entoure, par exemple, sa criminalisation et la violence
des hospitalisations forcées ou des traitements coercitifs. Dans ce cas,
lobjectif de la réduction des risques est de s’assurer que, lorsqu’une
personne décide dexprimer sa suicidalité ou de mener un suicide a
terme, elle possede toutes les données lui permettant de prendre une
décision éclairée, que toutes les autres options lui ont été présentées,
quelle sache qu’elle sera soutenue si elle prend une autre décision et
quelle recevra le meilleur soutien et les meilleurs soins si elle choisit
d’opter pour un suicide (assisté).

L'approche de réduction des risques a été mobilisée dans divers
contextes pour soutenir différents groupes marginalisés, comme les
travailleureuses du sexe, les personnes qui consomment des drogues et
les personnes ayant des pratiques sexuelles «a risque ». Cette approche
ne se base pas sur une logique de la prohibition ou de I'abstinence,
méme si sa popularisation dans les vingt dernieres années a mené
dans certains cas a mobiliser cette approche de fagon problématique
dans une perspective prohibitionniste. Néanmoins, 'approche de
réduction des risques repose généralement sur la croyance que certaines
personnes continueront de pratiquer des activités stigmatisées et qu’il
faut les respecter dans leurs décisions et les soutenir pour réduire les
risques pouvant découler de ces pratiques, dans une perspective prag-
matique et compatissante'””. Comme I'indiquent Susan E. Collins et ses
collegues (2012, 6), la réduction des risques représente plutot une «atti-
tude» a adopter vis-a-vis denjeux sociaux:

Cette attitude générale a donné lieu a une série d'appro-
ches basées sur la compassion et le pragmatisme dans
plusieurs domaines, y compris les politiques de santé
publique, la prévention, l'intervention, I’éducation,

289



Défaire le suicidisme

le soutien par les pairs et 'activisme. Ces approches
visent a réduire les risques résultant de comportements
liés a la santé [...] qui sont considérés comme entrai-
nant des conséquences négatives sur ces individus
et/ou leurs communautés [...]. Ces approches visent
également a améliorer la qualité de vie des personnes
affectées, [...] [ce qui] émerge de la reconnaissance
que certaines personnes continueront d’adopter des
comportements a haut risque méme si elles subissent
les dommages qui y sont associés. Pour ces individus,
l'approche de réduction des risques fournit une autre
voie a mi-chemin entre I'abstinence totale et la poursuite
d’'un comportement/usage dommageable, ouvrant ainsi
d'autres pistes de changement tout en réduisant les consé-
quences négatives aussi bien pour l'individu affecté que
pour sa communauté. [...] La réduction des risques reflete
une perspective humaniste: les gens feront des choix plus
favorables a leur santé s’ils ont acceés a un soutien, a un
empouvoirement et a une éducation adéquate.

En se concentrant sur l'empouvoirement des groupes qui vivent souvent a
lintersection de plusieurs oppressions, cette attitude humaniste, compa-
tissante et exempte de jugement et de pathologisation correspond tout
a fait a I'«éthique de I'émerveillement et de la générosité » de Jaworski,
a laquelle jadhere. Plusieurs groupes marginalisés et les organisations
communautaires qui les soutiennent endossent une approche de réduc-
tion des risques, souvent vue comme centrale dans les mouvements
trans, du handicap et de justice transformatrice (par exemple: Dixon
et Piepzna-Samarasinha 2020). Malgré la valeur heuristique de cette
approche, il ne semble pas que des activistes/chercheureuses l'aient
mobilisée avec les personnes suicidaires jusqu’a ce que je commence
a le faire (Baril 2017, 2018, 2020c). Le chercheur Russel Ogden (2001)
évoque brievement la réduction des risques en lien avec le droit & mourir
des personnes handicapées, malades ou souffrantes, mais il ne I'étend
pas aux personnes suicidaires'’. Similairement, si les travaux d’Amy
Chandler (2016, 2019), d’Elizabeth McDermott et Katrina Roen (2016),
et de Katrina Roen (2019) mobilisent I'approche de réduction des risques a
partir d'un regard queer sur les atteintes auto-infligées, elles ne I'étendent
pas au suicide en soi.

L’approche de réduction des risques que javance ici vise a
compléter, et non a remplacer, la lutte contre les oppressions systémiques
qui contribuent a la surreprésentation des groupes marginalisés dans

290



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

les taux de suicide. Appliquée aux personnes suicidaires, cette approche
de réduction des risques inclurait de soutenir, a chaque étape du
processus, les personnes qui expriment un désir de mourir. Finalement,
je voudrais indiquer que les conceptualisations actuelles de la suicidalité
qui endossent les scripts suicidistes préventionnistes appuient impli-
citement, a certains égards, une perspective d«abstinence» au sujet
du suicide. En effet, la nécessité d’éviter colite que cofite le suicide, ou
l'idée qu’il ne faudrait jamais poursuivre ou soutenir le suicide sont des
philosophies pronant un discours d«abstinence ». Je crois plutot qu’il
serait utile d'étendre au suicide (assisté) les valeurs de non-stigmatisation
et de non-jugement propres a la réduction des risques qu’appuient de
nombreux cercles antioppression. Lapproche de réduction des risques
implique de reconnaitre la complexité et le désordre [messiness] inhérents
au fait d'offrir de I'aide, du soutien et des droits dans le cadre de pratiques
qui ne sont pas considérées comme «idéales». Par exemple, transformer
les lois, les politiques sociales, les institutions et les interventions pour
permettre aux gens qui consomment de I'héroine de le faire en toute
sécurité peut a premiere vue paraitre contre-intuitif, vu les études qui
ont démontré les dégits causés par cette drogue. Lapproche de réduc-
tion des risques nous invite a regarder au-dela de I'idée de soutenir une
pratique qui n'est pas considérée comme idéale: grice a ce soutien, les
personnes qui consomment des drogues disposent de plus d'occasions
d’'interagir avec des praticien-nes qui peuvent leur offrir des conseils sur
leur santé, discuter de solutions de remplacement a la consommation de
drogues, ou encore leur donner acces a de 'accompagnement et fournir
du matériel plus sir pour les injections. Autrement dit, l'approche de
réduction des risques n'encourage pas l'usage de drogues en soi, mais
reconnait simplement que les consommateurices de drogue existent et
les soutient dans leurs pratiques et dans leur désir potentiel de trouver
des solutions de remplacement a 'usage de drogues. La méme chose
peut étre dite de l'approche de réduction des risques que je propose
d’appliquer au suicide (assisté). Ce dernier n'est pas une panacée, et mon
espoir, avec mon approche affirmative du suicide, n'est pas dencourager
ou daugmenter la suicidalité, mais de mieux soutenir et accompagner
les personnes suicidaires.

» Principe 10: Soutenir le suicide assisté par le consentement éclairé
Le dernier principe guidant mon approche affirmative du suicide, mais
non le moindre, est de soutenir le suicide assisté avec le modele du
consentement éclairé employé pour d’autres groupes marginalisés. Il
convient de réitérer d'abord ma définition du suicide assisté, méme sije
l'ai déja fait dans d’'autres chapitres. J'utilise le terme suicide assisté comme

291



Défaire le suicidisme

un mot parapluie faisant référence a diverses pratiques volontaires
ayant l'objectif de causer la mort. Je ne fais pas référence a des formes
involontaires de mort comme l'euthanasie involontaire (« contre les désirs
exprimés par une personne compétente » [Downie 2004, 7]) ou l'euthanasie
non volontaire («sans la connaissance » de la personne [Downie 2004, 7]).
Ces pratiques involontaires et non volontaires sont inacceptables, car
elles ne se fondent pas sur le consentement éclairé. Par contraste, le
suicide assisté sur une base volontaire (y compris ce qu'on appelle parfois
leuthanasie volontaire) se base sur le désir et la requéte qu'exprime
une personne d’étre soutenue pour causer sa propre mort. Certain-es
auteurices utilisent l'expression parapluie mort assistée pour désigner
toutes ces formes d’aide a mourir, mais dans une perspective queercrip,
je préfére conserver le terme suicide assisté, qui contient le mot suicide
tel que resignifié dans ce livre.

Dans certains pays comme la Suisse et les Etats-Unis, on interdit
au personnel médical de participer activement a une euthanasie
volontaire, définie comme «un geste entrepris par une personne avec
l'intention de soulager la souffrance d’'une autre personne en sachant que
ce geste mettra fin a la vie de cette [derniere] » (Downie 2004, 6). Dans de
tels contextes, la personne qui demande I'aide a mourir recoit les rensei-
gnements et la prescription médicale dont elle a besoin pour accomplir
son suicide par elle-méme. Dans d'autres pays, comme la Belgique, le
Canada et les Pays-Bas, l'euthanasie volontaire est autorisée. Au Canada,
par exemple, la loi sur 'aide médicale a mourir (AMM) distingue «l'aide
médicale a mourir administrée par un-e clinicien-ne » de «I'aide médicale
a mourir autoadministrée» et autorise ces deux formes. Quand je dis
qu’une approche affirmative du suicide devrait soutenir le suicide assisté,
je fais référence a ces diverses pratiques volontaires. N’autoriser que les
formes de mort autoadministrées est validiste, car certaines personnes
handicapées, malades ou souffrantes ne peuvent pas sadministrer elles-
mémes ces traitements létaux pour diverses raisons (tremblements ou
difficulté a avaler, par exemple). Ainsi, le suicide assisté auquel je pense
pourrait étre administré aussi bien par la personne qui désire mourir
que par une autre personne.

La personne suicidaire devrait étre compétente, clest-a-dire
«capable de comprendre la nature et les conséquences de la décision
quelle prend» (Downie 2004, 7). A la lumiére des réflexions développées
dans le chapitre 3 sur les formes généralisées de sanisme, d'agisme et de
suicidisme qui privent les individus marginalisés de leur compétence
mentale, il est important de comprendre que je n'utilise pas la notion
de compétence dans un sens validiste, saniste, cogniticiste, agiste ou
suicidiste restrictif. La compétence mentale devrait étre évaluée au

292



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

cas par cas, une décision a la fois. La simple présence d'une maladie
mentale, d'un handicap mental ou cognitif, de la folie ou de la suicidalité
ne devrait jamais étre une raison de présumer qu’'une personne nest
pas compétente pour prendre des décisions sur son corps, sa santé,
sa vie et, dans ce cas, sa mort. En méme temps, ma conception rela-
tionnelle de 'autonomie reconnait I'influence des autres dans nos vies,
ainsi que le rdle joué par les facteurs et oppressions systémiques dans
nos décisions. Gardant cela a l'esprit, l'approche affirmative du suicide
cherche a soutenir et a accompagner les personnes suicidaires pour
les aider a réfléchir de maniére critique a leurs décisions pendant un
certain temps, évitant ainsi d’offrir le suicide assisté a une personne
qui vit une crise mentale/émotionnelle aigiie ou qui subit une influence
indue (par exemple: contraintes économiques ou pressions familiales
ou sociales). On me demande souvent quelle devrait étre la durée de
cette période d’attente pour s'assurer que les personnes vivant une crise
temporaire n'aient pas acces au suicide assisté. Je crois qua moins d’'une
circonstance de mort imminente, auquel cas le processus pourrait étre
accéléré, l'accompagnement devrait durer au moins quelques mois pour
empécher de prendre une décision précipitée lors d’'une crise de santé
mentale aigiie ou d'une autre sorte de crise (par exemple: financiéere ou
relationnelle) résultant de facteurs personnels et/ou sociaux.

Jenvisage un soutien au suicide assisté reposant sur le modele
du consentement éclairé qui est utilisé de maniére plus générale dans
le monde de la santé (Eyal 2011) et aupres de certaines communautés
marginalisées, comme avec les personnes trans (Kirby 2014 ; Pearce 2018;
Winters 2006). Conformément a 'approche transaffirmative, Damien
W. Riggs et ses collegues (2019, 921) décrivent le modéle du consentement
éclairé de la maniere suivante:

Les personnes transgenres ont cherché a élaborer des
approches affirmatives de la recherche et de la pratique
cliniques qui remettent en question la régulation disci-
plinaire psy plus large de leur vie. Un élément clé des
approches cliniques affirmatives a été I’élaboration
récente, en partenariat avec des personnes trans-
genres, d'un modeéle de soins basé sur le consentement
éclairé [...]. Au lieu de se concentrer sur le diagnostic
clinique et 'autorisation du traitement, ce modele de
soins souligne que les personnes transgenres sont tres
bien capables d’autoriser leur propre traitement en
collaboration avec les clinicien-nes [...]. Cette approche
conteste les modeles de soins traditionnels [...], qui

293



Défaire le suicidisme

continuent souvent de controler [gatekeep] I'acces aux
soins. De plus, le modéle du consentement éclairé
reconnait que, dans plusieurs cas, les personnes trans-
genres connaissent mieux leurs besoins que beaucoup
de clinicien‘nes [...].

Le modele du consentement éclairé permet aux personnes d’amoindrir
le pouvoir des professionnelles de la santé et du complexe médico-
industriel. Mon but n’est pas d'empouvoirer les protagonistes du
complexe médico-industriel, mais d'empouvoirer les personnes les
plus directement concernées. S’il est difficile dentreprendre une tran-
sition médicale de sexe/genre ou une transition de la vie a la mort sans
soutien médical (contrairement a ce que les gens pensent, il est difficile
de causer la mort, comme l'attestent de nombreuses personnes ayant
survécu a des tentatives de suicide non fatales'”), il importe d’éviter de
retomber dans un modele médical guidé par une ontologie du suicide
assisté sur la base de criteres validistes, sanistes, agistes et suicidistes
(voir le chapitre 4). Le modele du consentement éclairé répond a ce
probleme, en transférant la prise de décisions des mains du personnel
meédical a celles des personnes suicidaires. La personne suicidaire serait
accompagnée pour prendre des décisions qui seraient ensuite soutenues
par les prestataires de soins.

5.2.2. Les avantages de
l'approche affirmative du suicide

Comme je le démontre dans le chapitre 1, dans le systéme suicidiste
actuel, les personnes suicidaires ont peur de parler de leur suicidalité.
Ces craintes pourraient étre transformées par une approche affirmative
du suicide visant a briser I'isolement qui est au coeur de la suicidalité
et a encourager les personnes suicidaires a utiliser les services. Cette
approche pourrait aussi radicalement transformer la maniere dont
les praticien-nes offrent ces services. A I'heure actuelle, beaucoup de
praticien-nes craignent des conséquences légales si leur client-e meurt
d’un suicide (Borecky, Thomsen et Dubov 2019 ; Stefan 2016), ce qui les
mene a adopter des stratégies d’intervention qui affectent négativement
les personnes suicidaires, comme de contacter les services d’'urgence
aussitot que la suicidalité est évoquée. Transformer les discours actuels
sur le suicide, selon lesquels «le suicide n'est jamais une option »,
en discours suggérant plut6t que «le suicide est toujours une option»,
leur permettrait de véritablement explorer les désirs de mort de
leurs client-es et de les accompagner sans imposer des actions ou des

294



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

traitements spécifiques. Dans le reste de cette section, je me pencherai
sur quatre avantages additionnels d'une approche affirmative du suicide.

Le premier avantage de cette approche repose sur le fait quen
reconnaissant l'expertise et la légitimité des personnes suicidaires
comme sujets connaissants, nous promouvons la justice épistémique
et traitons ces personnes comme les autres groupes marginalisés qui
demandent que leurs perspectives soient valorisées et reconnues. Il est
important de réaliser que beaucoup de personnes qui ont des idéations
suicidaires font partie de multiples communautés marginalisées. Adopter
une approche affirmative du suicide permettant aux personnes de parler
ouvertement de leur détresse mentale/émotionnelle aurait nécessai-
rement pour résultat d’offrir un plus grand soutien a celles qui vivent
a l'intersection de plusieurs oppressions et qui ne demandent généra-
lement pas d’aide, par crainte que la révélation de leur détresse ne fasse
quaggraver la violence colonialiste, raciste, hétérosexiste, cisgenriste,
validiste ou saniste quelles subissent déja. Considérant, par exemple,
qu’une proportion «stupéfiante de 39 % des répondant-es [trans] ont vécu
une détresse psychologique sérieuse dans le mois précédant le sondage,
en comparaison a seulement 5% de la population étasunienne » (James
etal. 2016, 5), j'ai de bonnes raisons de croire qu'une approche affirmative
du suicide aurait des débouchés positifs pour les populations affectées
par de multiples oppressions.

Le deuxieme avantage d’'une approche affirmative du suicide
serait de permettre une mort et une préparation a la mort moins solitaires
et/ou violentes, évitant aussi les conséquences de «suicides baclés», pour
reprendre les mots de certaines personnes suicidaires (Paperny 2019a;
Scully 2020). Comme je l'ai suggéré précédemment, sans pour autant
verser dans un trope validiste sur les handicaps, les maladies et les souf-
frances résultant de tentatives de suicide non fatales, il est important de
comprendre que les tentatives de suicide entrainent des traumas et des
conséquences physiques et psychologiques/émotionnelles a long terme.
Appuyer le suicide assisté diminuerait ces conséquences. Les personnes
suicidaires auraient non seulement plus de temps pour réfléchir aux
implications de leur décision, diminuant possiblement les suicides
complétés, mais ces derniers seraient moins violents et «risqués» en
termes de conséquences éventuelles. En effet, si les suicides assistés par
des moyens médicaux ne présentent pas un taux de réussite de 100 % des
la premiére tentative (Engelhart 2021), la présence de professionnelles
garantit au moins que toutes les étapes seront suivies de sorte que la mort
se produise paisiblement. A I'inverse, beaucoup de tentatives de suicide
telles que 'empoisonnement ou I'ingestion de médicaments menent
a plusieurs jours de souffrance atroce avant que la personne ne soit

295



Défaire le suicidisme

trouvée et «sauvée » de sa détresse, ou qu'elle ne meure seule. Ayant
envisagé le suicide comme beaucoup d’autres, y compris Anna Mehler
Paperny, Bayliss (2016, §4) explique:

Le fait est que se tuer est une chose extrémement complexe
a faire. [...] Les fusils peuvent avoir des ratés, les cordes
peuvent se rompre, les médicaments peuvent entrainer
des vomissements et vous laisser avec rien dautre qu'un
estomac douloureux et un foie bousillé. Environ 40 %
des personnes qui tentent de se suicider dans le métro
survivent [...]. Seules 5% des personnes qui se lacerent les
poignets meurent. La plupart des personnes suicidaires
sont conscientes des risques et du fait que n'importe quel
type de tentative est statistiquement voué a échouer, a leur
causer encore plus de douleur et dhumiliation, a aggraver
leur tristesse, leur anxiété et leur solitude et a rendre leur
vie encore plus sombre et misérable.

Comme le dit Bayliss, le suicide n'est pas seulement une chose difficile
a accomplir en solitaire ; dans le contexte suicidiste actuel, les tentatives
non fatales ménent a plus de solitude et de stigmatisation, ce qui accroit
encore davantage la suicidalité. Une approche affirmative du suicide
permettrait donc une réflexion prudente sur la vie et la mort ainsi
qu'une mort paisible, si cette derniére est choisie, en ayant toute 'aide
nécessaire pour préparer cet événement. Une personne pourrait donc
accomplir ses dernieres volontés et étre entourée des gens quelle aime
pendant ce passage.

Le troisieme avantage d’'une approche affirmative du suicide
est que les suicides complétés seraient aussi moins traumatiques pour
les familles et I'entourage. Les recherches abordées dans ce livre sont
remplies de déclarations sur les «traumatismes» que vivent les familles
etles ami-es. Comme jen discute dans le chapitre 1, cela méne certaines
personnes a utiliser le vocabulaire de la survie non seulement pour
les personnes suicidaires qui survivent a leurs tentatives, mais aussi
pour les personnes qui sont laissées derriere quand les suicides sont
complétés. Je ne répéterai pas ici mes critiques de 'usage du terme
survivant-es du suicide en référence aux familles et aux ami-es, mais je
veux souligner que ce qui est souvent au moins aussi traumatisant que
la mort en tant que telle est I'existence du systeme suicidiste dans lequel
les suicides se produisent. Premiérement, étant donné que, dans un
systéme suicidiste, les personnes suicidaires doivent dissimuler leurs
plans, le suicide prend tout le monde de court, méme si 'entourage

296



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

savait parfois qu'une personne était suicidaire. Deuxiémement, cette
politique du «ne rien demander, ne rien dire [don’t ask, don’t tell] » meéne
beaucoup de proches a se demander «pourquoi» le suicide a eu lieu,
ce quelles auraient pu faire différemment pour soutenir la personne,
ou ce quelles auraient dit ou fait si elles avaient su que c’était la leur
derniere interaction avec cette personne. Autrement dit, l'effet de
surprise et le silence précédant le suicide enferment les proches dans
des émotions négatives comme la culpabilité, la honte et la colére (envers
elleux-mémes ou envers la personne suicidaire). Troisiemement, vu la
stigmatisation de la suicidalité, les proches d’'une personne qui se suicide
vivent un deuil différent de celui des gens qui perdent un étre cher dans
des circonstances autres que le suicide; a leur tristesse d’avoir perdu une
personne proche s’ajoute souvent la dissimulation de la cause de la mort
par crainte de la stigmatisation (Joiner 2005). Les études montrent que,
lorsque l'entourage révele cette cause, il n'obtient pas le méme soutien
que les personnes qui ont perdu un étre cher par d’autres causes (Beattie
et Devitt 2015; Friesen 2020). Quatriemement, il est assez traumatique
pour les familles et les ami-es de trouver un cadavre aprés un suicide. Les
méthodes violentes utilisées pour accomplir un suicide (par exemple:
lacération, étranglement ou arme a feu) laissent des souvenirs insou-
tenables a celleux qui trouvent le corps d’'une personne qu’iels aiment.
J'insiste sur le fait que toutes ces conséquences négatives, qui constituent des
fardeaux pour les familles et les ami-es, ne sont pas causées par la personne
suicidaire ou par le suicide lui-méme, mais par l'environnement suicidiste dans
lequel le suicide est accompli. Siune approche affirmative du suicide était
adoptée, il n'y aurait plus d’effet de surprise, car les personnes suicidaires
seraient accompagnées pour discuter de leur mort avec les personnes
significatives dans leur vie. Le silence et les questions sans réponse dimi-
nueraient probablement, tout comme les sentiments de culpabilité ou de
honte: les proches auraient eu le temps de parler avec la personne, de lui
poser des questions, d'exprimer leurs craintes et leurs préoccupations, et
de montrer leur amour et leur soutien avant que la personne ne les quitte.
Une approche affirmative du suicide pourrait leur fournir une tranquillité
d’esprit, sachant qu’iels auront fait tout ce qu’iels pouvaient et auraient
eu la chance de mener en toute conscience leurs derniéres interactions
avec la personne. Une déstigmatisation totale du suicide (assisté) aiderait
aussi les proches avec leur processus de deuil. Comme pour les autres
formes de mort, les personnes en deuil recevraient le soutien quelles
méritent et sentiraient moins qu'elles doivent dissimuler les détails sur
la mort. Une approche affirmative du suicide avec un soutien au suicide
assisté empécherait également la découverte traumatique de cadavres
mutilés par des coups de feu ou des impacts violents. Finalement, les

297



Défaire le suicidisme

personnes sachant qu'un étre cher est suicidaire, comme c’était le cas
de la famille de Maier-Clayton (Engelhart 2021), auraient I'occasion de
lui offrir leur soutien sans craindre des poursuites pénales (Stefan 2016).
En somme, sans négliger les émotions difficiles que vivent l'entourage
et les ami-es d'une personne suicidaire, jargumente qu'une approche
affirmative du suicide réduirait leur traumatisme au lieu de 'augmenter.

Le quatrieme avantage d’'une approche affirmative du suicide
est quelle pourrait sauver plus de vies que les mesures de prévention
actuelles (Baril 2017, 2018, 2020c). Quand je discute de mes travaux,
cet avantage retient le plus souvent l'intérét du public, sans doute
parce qu’il entretient le script suicidiste préventionniste. Je déploie cet
argument avec précaution, car le but ultime de mon approche affirmative du
suicide n'est pas de sauver plus de vies. Sauver des vies est un effet secondaire
bénéfique de 'abandon du script préventionniste, et non son but principal.
Il est important de souligner que, comme les autres avantages, celui-ci
reste hypothétique. Il ne saurait en étre autrement, étant donné que
l'approche affirmative du suicide n'a jamais été mise en ceuvre dans
quelque contexte historique ou géographique que ce soit. Néanmoins,
la ou des approches alternatives de la suicidalité ont été tentées, y
compris celles qui sont, dans une certaine mesure, compatibles avec
l'approche affirmative du suicide, comme les interventions non coerci-
tives de soutien par les pairs proposées par Trans Lifeline ou le projet
DISCHARGED (chapitre 2), les résultats sont encourageants. Par exemple,
selon Trans Lifeline (2020, 139):

Pour beaucoup de membres de notre communauté, les
idéations suicidaires chroniques sont une réponse a des
traumatismes et peuvent étre gérées. Quand nous validons
mutuellement nos sentiments, partageons nos expériences
de vie et parlons honnétement de la suicidalité et des crises,
nous rencontrons un taux de succes plus élevé que si la
personne qui nous a appelé-es sent que sa confiance a été
trahie par un sauvetage actif non consenti. Chez Trans
Lifeline, nous voyons les personnes en crise comme des
étres humains dotés d’agentivité et de la capacité d’avoir une
conversation sans besoin d’'une intervention non consentie,
et nous voyons des résultats positifs a cette approche.

Les perspectives dissidentes comme celles de Trans Lifeline sont souvent
discréditées ou simplement ignorées par les milieux d’intervention sur le
suicide. Néanmoins, des voix de plus en plus nombreuses en suicidologie
critique insistent sur I'importance de ces approches alternatives du

298



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

suicide et sur leurs résultats potentiellement positifs'’®. De plus, bien
que mon approche affirmative du suicide n'appuie pas les lois sur le
suicide assisté sous leur forme actuelle, je trouve éclairants les résultats
empiriques issus des pays autorisant 'accés au suicide assisté sur la
seule base d’'une détresse psychologique/émotionnelle. En effet, si
certaines personnes accomplissent leur suicide assisté aprées avoir été
accompagnées et en ayant rempli tous les criteres, d’autres retrouvent
le désir de vivre grace au processus daccompagnement. Plusieurs
clinicien-nes qui offrent le suicide assisté, comme Lieve Thienpont
(Thienpont et al. 2015), témoignent du fait que beaucoup de gens dont
le suicide assisté avait été autorisé sur la base d'une souffrance émotion-
nelle ont trouvé le soutien, la compassion et 'aide dont ils avaient besoin
a travers le processus de préparation a la mort, et que ce processus
leur a paradoxalement fait changer d’idée (Appel 2007 ; Engelhart 2021;
Friesen 2020; Gandsman 2018b; Stefan 2016). Dans un documentaire
émouvant, 24 and Ready to Die, Emily, une femme belge de 24 ans qui
est physiquement en santé mais qui souffre de détresse psychologique,
raconte comment le soutien de ses ami-es et de sa famille, ainsi que la
préparation a son suicide assisté, lui ont redonné le désir de continuer
de vivre au moins pour un certain temps (elle mourra deuthanasie deux
ans plus tard). Elle dit: «Sans l'option de l'euthanasie, mes années de
souffrance auraient été aggravées par une mort macabre et solitaire. Je
me serais tuée » (The Economist 2015). Emily n'est pas la seule personne
ayant témoigné du fait que la possibilité dexprimer son désir de mourir
et détre écoutée et respectée dans ce choix 'a finalement aidée a conti-
nuer de vivre. Dans un court métrage de 2017 intitulé I Want to Kill Myself,
lartiste et chercheuse Vivek Shraya raconte comment elle a réussi a
survivre en brisant le silence:

En disant je veux me tuer, je me sentais comme si c’était
la premiere fois que je n'étais pas en train de mentir, a
moi-méme ou a toi.

Ou de faire semblant. Pour moi-méme ou pour toi.

Dire je veux me tuer a rendu ma douleur explicite.

Dire je veux me tuer aux gens qui maiment m’a permis de
me voir offrir un genre de soin immédiat et spécifique
dont javais désespérément besoin.

Dire je veux me tuer m’a gardée en vie [souligné dans
loriginal].

Sefforcer de déstigmatiser le suicide (assisté) et de le reconnaitre comme
une option viable parmi d’autres pourrait paradoxalement aider les

299



Défaire le suicidisme

personnes suicidaires a trouver d’autres solutions que le suicide dans
leur quéte exploratoire de la vie et de la mort. En méme temps, une
approche de réduction des risques pourrait permettre a un petit nombre
de personnes suicidaires qui sont déterminées a mourir d’étre accom-
pagnées dans la préparation et 'accomplissement de leur décés. Dans
tous les cas, mon approche affirmative du suicide insiste sur le fait de
nouer des relations avec les personnes suicidaires, de les aider et de
les soutenir dans leur parcours. Une approche affirmative du suicide
pourrait potentiellement sauver plus de vies que les stratégies de préven-
tion actuelles, qui échouent manifestement a répondre aux besoins des
personnes suicidaires, qui se suicident sans avoir contacté les services
de prévention. En somme, cette approche propose une «éthique de la
vie» avec les personnes suicidaires alors quelles prennent leur ultime
décision.

5.3. Les objections
potentielles a une approche
affirmative du suicide

Ma proposition de combattre le suicidisme et de soutenir les personnes
suicidaires avec une approche affirmative du suicide, qui implique la
possibilité d'accompagner les personnes durant leur suicide assisté,
provoque des réactions et des objections qui ne peuvent pas étre disso-
ciées du contexte du biopouvoir, de la biopolitique, du santéisme, du
sanisme et du suicidisme propres a la société dans laquelle nous vivons.
Dans cette sous-section, je me penche sur dix objections possibles a une
approche affirmative du suicide. Ces objections, qui m'ont été partagées
par des gens qui ont lu/entendu mes idées sur le suicide (assisté) a diverses
occasions, sont informées aussi bien par des positions intellectuelles et
politiques que par des affects, des émotions et des craintes «viscérales ».
Bien que je croie que ces préoccupations sont légitimes, je démontre
que beaucoup d’entre elles reposent sur des postulats inexaminés,
des peurs non fondées ou une compréhension trop simpliste de ma
position. Cette liste d'objections et de réponses que joffre a celles-ci ne
prétend pas étre exhaustive. Alors que je pourrais en dire beaucoup plus,
jespere néanmoins que ces courtes réponses aideront a déconstruire
certaines de ces craintes et donneront lieu a des conversations sur la
faisabilité et 'applicabilité de mon approche.

300



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

» Objection 1: Pourquoi est-il nécessaire d’offrir du soutien sous la
forme du suicide assisté alors qu'une personne peut se suicider toute
seule?

Une réaction courante que je recois quand je parle de 'importance d'offrir
le suicide assisté aux personnes suicidaires est l'argument selon lequel
rien ne les empéche de se suicider. Autrement dit, les gens peuvent
décider de mettre fin a leurs jours a tout moment en utilisant les moyens
qu’ils veulent. Si cela est vrai pour beaucoup de gens, cet argument ne
tient pas compte de la réalité de certaines personnes handicapées,
malades, souffrantes ou agées, qui n’en ont pas la capacité ou n'ont pas
acces, pour diverses raisons, aux moyens de mettre fin a leurs jours.
Vivre dans un environnement institutionnel, comme c’est le cas pour
beaucoup de ces populations, rend tres difficile d'accéder a un espace
privé pour nombre d’activités, comme les relations amoureuses et
la sexualité. C’est aussi le cas des personnes incarcérées. La méme situa-
tion s'applique au suicide: sin'importe qui peut entrer dans votre chambre
a tout moment, si vous étes sous la surveillance constante du personnel
de votre institution, il devient difficile, voire dans certains cas impossible,
de se suicider.

Hormis les aspects validistes, sanistes et dgistes de cette
objection, qui ne tient pas compte de certaines des personnes les plus
marginalisées dans la société, elle est aussi problématique dans son
individualisation des enjeux sociaux et politiques. Beaucoup d’activistes
dans les mouvements sociaux, comme ceux de défense des droits des
personnes handicapées ou de la justice pour toutes les personnes
handicapées, ou encore les mouvements trans, queers ou antiracistes,
soutiennent que, si certaines personnes suicidaires veulent mourir,
elles devraient étre laissées a elles-mémes et ne pas recevoir d’aide
(Coleman 2010, 2018; Thom 2019). En comparaison avec le soutien
offert aux autres groupes marginalisés dans les mouvements sociaux,
il semble non seulement contradictoire, mais franchement cruel de
balayer du revers de la main les moyens pénibles, violents et solitaires
que certaines personnes dans nos communautés marginalisées sont forcées
d'utiliser pour mettre fin a leurs jours.

De plus, comme discuté précédemment, il n'est pas facile de se
suicider, et un soutien peut étre requis. Non seulement il est difficile de
compléter son suicide, mais des somatechnologies de vie imprégnent
tous les discours, institutions, pratiques et interventions pour empécher
les suicides. Dans une réponse incisive a la question « qui vous empéche
de vous tuer ?», Susan Stefan (2016, 55) rétorque : « Le gouvernement vous
en empéche, par le biais de la police, de 'ambulance, des urgences, des
professionnelles de la santé mentale, des tribunaux et du dispositif entier

301



Défaire le suicidisme

de détention et de traitements involontaires dans ce pays.» En somme,
le systéme suicidiste et ses mécanismes dissuadent et empéchent les
gens de se suicider, dou le besoin de soutenir les personnes suicidaires.

Finalement, il est nécessaire de soutenir le suicide assisté car,
comme beaucoup d’'autres gens, les personnes suicidaires préféreraient
ne pas mourir seules dans des conditions atroces (Stefan 2016). Des
études empiriques montrent que, dans les pays ou le suicide assisté est
offert sur la seule base d’'une souffrance mentale/émotionnelle, les gens
croient qu’il serait préférable de mourir dans un environnement soute-
nant que dans des circonstances difficiles et solitaires. Comme l'explique
Phoebe Friesen (2020, 38), «une analyse qualitative des personnes
qui demandent l'aide a mourir en Belgique pour cause de souffrance
psychologique a permis de découvrir que, “méme si le suicide était géné-
ralement considéré comme douloureux, horrible et humiliant, il était
encore vu comme une possibilité par les patient-es dont les demandes
deuthanasie ne pouvaient pas étre acceptées. Néanmoins, mourir dans
un environnement accueillant, entouré-e de ses proches, était de loin
considéré comme la meilleure option [Verhofstadt et al. 2017, 241].”»

» Objection 2: N'est-il pas dangereux d’endosser votre approche affir-
mative du suicide en I'absence de preuves sur son efficacité ?

Une deuxieme objection soulevée a travers les années est que mon
argument selon lequel une approche affirmative du suicide pourrait
sauver des vies est une pure spéculation qui ne se base pas sur des
données scientifiques probantes. Ce qui est encore plus inquiétant
pour certaines personnes est que mon hypothése selon laquelle une
approche affirmative du suicide sauverait plus de vies que les straté-
gies actuelles de prévention du suicide est risquée et pourrait méme
mener a plus de déces. Des chercheureuses étudiant les taux de suicide
en lien avec les réglementations sur le suicide assisté concluent qu’il
n'existe pas de preuve empirique appuyant I'idée que rendre le suicide
assisté (ou l'euthanasie, comme iels l'appellent) accessible pour les
personnes ayant des maladies mentales «séveres» diminuerait les taux
de suicide (Gorsuch 2006). Le chercheur Theo A. Boer (2017, 6) affirme
que «le postulat selon lequel l'euthanasie ménera a des taux de suicide
plus bas n'est pas appuyé par les chiffres». De plus, les chercheureuses
Katrine Del Villar, Lindy Willmott et Ben White (2020) concluent que
beaucoup des cas qu’iels appellent de « mauvaises morts»— c’est-a-dire
les suicides —auraient eu lieu malgré les lois sur le suicide assisté,
car beaucoup de gens ne sont pas éligibles selon les criteres actuels.
En somme, les gens se demandent a juste titre comment mon approche
pourrait ne pas causer plus de dommages si elle était adoptée.

302



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

Jaitrois réponses a cette objection. Premierement, je nai jamais
prétendu et je ne prétendrai jamais que mon hypothése selon laquelle
une approche affirmative du suicide pourrait sauver plus de vies est
soutenue par des preuves scientifiques. Bien au contraire: a I'instar
d’autres approches radicales, comme les perspectives abolitionnistes,
il s’agit d’'une approche nouvelle et radicale qui n’a pas encore été mise a
Iépreuve, et il n'y a aucune maniere de savoir ce qui se passerait si elle
était mise en ceuvre. Chose plus importante, comme je I'ai mentionné
a plusieurs reprises dans cet ouvrage, un objectif central de ce livre
consiste a dénoncer le suicidisme et la violence que les personnes suici-
daires subissent sous les régimes suicidistes actuels. Mon but premier est
de chercher un meilleur accompagnement pour les personnes suicidaires,
et non de sauver des vies. Comme je le mentionnais en introduction,
lorsque nous faisons face a une transformation aussi radicale, nous
devons accepter de ne pas savoir d'avance comment les choses se
dérouleront. Cela fait partie de la dis-épistémologie que les activistes/
chercheureuses abolitionnistes comme Ben-Moshe (2020) nous invitent
a adopter.

Deuxiémement, décennie apres décennie, nous faisons face a
une triste réalité: aucune initiative ni stratégie ne fonctionne, du moins
pas avec les personnes qui completent leur suicide. Personne ne peut nier
cette réalité. Quand vous essayez a répétition et avec des méthodes
variées dobtenir des résultats, mais que vous échouez, vous devez vous
demander: comment pourrions-nous penser différemment? Comment
pourrions-nous adopter des stratégies innovantes qui n'ont jamais été
tentées? Autrement dit, nous n'avons pas beaucoup a perdre, car nous
sommes déja en train de «perdre » les personnes déterminées a mourir. Je
préfere demander: quavons-nous a gagner ? Quelles possibilités souvri-
raient si nous repensions radicalement notre approche de la suicidalité ?

Troisiémement, la conclusion selon laquelle les lois actuelles sur
le suicide assisté ne réduisent pas les taux de suicide et ne préviennent
pas les «mauvaises morts» est tout simplement erronée, car ces lois
sont spécifiquement congues pour exclure les personnes suicidaires,
comme je le démontre dans le chapitre 4. Comment des lois aidant les
personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou agées a
mourir peuvent-elles affecter les taux de suicidalité des personnes suici-
daires ? Nous ne pouvons pas déterminer si des lois sur le suicide assisté
favoriseraient une diminution des taux de suicide parmi les personnes
suicidaires tant et aussi longtemps que ces lois continueront dexclure
les personnes suicidaires. Il est impossible de confirmer mon hypothése
tant et aussi longtemps qu'une approche affirmative du suicide ne sera
pas mise en ceuvre, avec une déstigmatisation et une décriminalisation

303



Défaire le suicidisme

totale de la suicidalité et un soutien au suicide assisté pour les personnes
suicidaires. Néanmoins, il est aussi impossible de confirmer qu'une telle
approche serait inefficace ou dommageable.

» Objection 3: Comment peut-on s’assurer que les décisions des per-
sonnes suicidaires sont vraiment autonomes ?

Comme discuté dans les chapitres précédents, certaines personnes qui
défendent le modele médical de la suicidalité ou le modéle de santé
publique, en se basant sur des conceptualisations sanistes de la maladie
mentale, croient que les personnes suicidaires sont des sujets irrationnels
et non autonomes. J’ai aussi démontré que la plupart des activistes/
chercheureuses qui adhérent aux modeéles social ou de justice sociale
de la suicidalité questionnent la compétence des sujets suicidaires,
croyant que des influences indues venant de relations interpersonnelles
(comme des pressions familiales) ou des systemes oppressifs influencent
la capacité décisionnelle et 'autonomie nécessaire a la prise de décisions
éclairées'™. Autrement dit, peu importe le modele adopté, les personnes
suicidaires ne sont pas percues comme des sujets dotés de 'agentivité et
de la compétence nécessaires pour prendre des décisions importantes
sur leur vie et leur mort. J'espére qu’a ce stade, mon utilisation des
recherches venant des mouvements/champs d’études antipsychiatrie
et Mad aura convaincu le lectorat que traiter les personnes suicidaires
comme «folles» et «irrationnelles», en les empéchant dexercer leur
autonomie et leur autodétermination, fait partie du systeme saniste et de
ses formes insidieuses de violence. Comme nous l'avons vu, l'argument
de lirrationalité des personnes suicidaires est parfois méme endossé par
des activistes/chercheureuses des cercles antioppression. Par exemple,
Kai Cheng Thom (2019, 45) soutient que, si certaines personnes avancent
comme moi qu’il est validiste/saniste de nier 'autodétermination des
personnes suicidaires, 'argument pourrait étre renversé. Il est validiste
et saniste de dire que les gens sont toujours rationnels:

Voila ou la facette antivalidiste de l'argument selon lequel il faut
«soutenir le suicide» seffondre aussi—il peut étre validiste de
rejeter les motifs qu'une personne avance pour mourir, mais
il est tout aussi validiste de s’attendre a ce que toute personne
vivant une crise douloureuse soit capable dexprimer ou méme
de connaitre ses besoins d'une maniére parfaitement linéaire et
logique. Il est validiste de présumer que le simple fait de demander
le consentement pour intervenir une ou méme deux fois serait
suffisant pour déterminer qu'une personne veut ou a besoin
daide.

304



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

Mon approche affirmative du suicide tient compte des possibles crises
mentales ou émotionnelles. En effet, il ne serait pas bénéfique pour
les personnes suicidaires de soutenir leur mort par le suicide assisté si
elles vivent une crise qui réduit leur capacité de prendre des décisions
éclairées. Mais ces moments de crise sont temporaires. De plus, le
processus d'accompagnement que je propose, fondé sur des perspectives
antivalidistes et antisanistes, écarterait toute décision précipitée et se
pencherait avec prudence sur les influences des relations personnelles
et des facteurs systémiques modelant le processus de prise de décision.
L'accompagnement dans la préparation a un suicide assisté serait néces-
sairement un processus a plusieurs facettes, se déroulant sur plusieurs
mois, de concert avec une équipe professionnelle et le réseau de soutien
de la personne.

Des activistes/chercheureuses ont aussi abondamment discuté
des multiples conceptions de la compétence et de 'autonomie, et de la
maniére dont les déterminants sociaux influencent considérablement
nos décisions sur notre santé, y compris la décision de rester en vie ou
de mourir'. Jadopte sans réserve la notion d’autonomie relationnelle,
par opposition aux conceptions individualistes et libérales de 'autonomie
quavancent plusieurs philosophes, bioéthicien-nes et partisan-es du droit
a mourir. Je suis aussi conscient des impacts des systemes d'oppression
sur les taux de suicide dans les groupes marginalisés. Les chapitres 2 et 3
documentent le fait qu'on ne saurait conceptualiser le désir de mourir
sans tenir compte de la violence systémique hétérosexiste, cisgenriste,
validiste et saniste, et de leurs manifestations sur le plan interpersonnel.
Mais ce portrait demeure incomplet, comme le démontre ce livre, si
nous ne tenons pas compte de I'un des systemes d'oppression centraux
dans la suicidalité: le suicidisme.

Alors que je suis d’accord qu’il existe des forces sociopo-
litiques — certain-es diraient des «régimes suicidaires» (Button
2020, 87) —contribuant a la surreprésentation de certains groupes
marginalisés dans les statistiques sur la suicidalité ou, autrement dit,
poussant les gens a mourir, un aspect souvent dissimulé, et que ce livre
révele, est qu'il existe en méme temps des forces ou des somatechno-
logies de vie qui poussent les personnes suicidaires a rester en vie.
Une analyse véritablement intersectionnelle qui tiendrait compte non
seulement d’'une, de deux ou de trois oppressions liées a la suicidalité,
mais aussi du suicidisme, dévoilerait un tout autre portrait. Si certains
éléments affectent la compétence et I'autonomie et influencent les
personnes suicidaires a vouloir mourir, je soutiens qu’autant de forces
les poussent simultanément dans la direction contraire. Alors que divers
-ismes peuvent étre intériorisés (par la pression de 'entourage et de la

305



Défaire le suicidisme

société) et mener a la suicidalité, le suicidisme peut aussi étre intériorisé
et exercé par 'entourage et la société. En somme, les groupes margi-
nalisés sont piégés dans une toile complexe de forces nécropolitiques
et biopolitiques entrelacées. Une conceptualisation relationnelle de
leur autonomie doit étre pensée en relation non seulement a certains
systemes d'oppression, comme le cisgenrisme et le validisme, mais aussi
a d’autres systemes, comme le suicidisme et la contrainte a la vie. Dans
nos mouvements sociaux/champs d’études, si nous défendons le droit
a lautonomie et a l'autodétermination pour des décisions importantes
comme les enjeux reproductifs ou les enjeux trans, nous ne saurions
promouvoir 'autodétermination seulement quand elle correspond avec
notre vision du monde et jouer les cartes de l'irrationalité, de l'aliénation,
de I'incapacité et des décisions biaisées quand elle contrarie nos valeurs
ou nos préférences.

» Objection 4: Les groupes marginalisés seraient-ils surreprésentés
dans les statistiques sur le suicide assisté ?

Une crainte majeure par rapport aux formes actuelles de suicide assisté,
basées sur une ontologie suicidiste, validiste, saniste et agiste, concerne
la surreprésentation des groupes marginalisés dans les statistiques
sur le suicide assisté. Alors que je suis d’accord avec la critique selon
laquelle les lois actuelles sont fondamentalement validistes, sanistes
et agistes en ciblant certaines « populations spécifiques», des données
empiriques montrent que, dans les pays ol certaines formes de suicide
assisté sont autorisées, ce sont surtout les personnes privilégiées quiy
accedent (Davis 2013b; Engelhart 2021 ; Stefan 2016). Dans le contexte
canadien, certain-es juristes inspiré-es par la pensée féministe ont aussi
suggéré que, selon les données empiriques, les personnes qui meurent
par suicide assisté font partie des groupes les plus privilégiés. Par
exemple, Jocelyn Downie (2020, 25) explique:

Selon une étude récente menée en Ontario, «les bénéfi-
ciaires de TAMM étaient plus jeunes, avaient des revenus
plus élevés, avaient significativement moins de chances
de résider en milieu institutionnel et étaient plus souvent
marié-es que les personnes défuntes dans la population
en général, suggérant qu’il est peu plausible que TAMM
soit motivée par la vulnérabilité sociale ou économique »
(Downar et al. 2020). Ceci est conforme a l'expérience des
autres juridictions permissives, ot on a trouvé que '’AMM
est disproportionnellement utilisée par des personnes
ayant davantage de pouvoir et de privileges (Carter 2012,

306



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

§26; Truchon 2019, §452). Une chose que nous ne savons
pas, méme si la philosophie féministe [...] nous enjoint a
nous le demander, est si ces résultats découlent dobstacles
dans l'accessibilité pour les populations marginalisées.

Downie n'est pas la seule personne ayant souligné ces obstacles dans
l'acces au suicide assisté. Comme jen discute dans le chapitre 4, si
les groupes les plus marginalisés dans nos sociétés rencontrent des
barrieres systémiques dans l'acces aux soins de santé et aux services
sociaux, il serait logique que leur acces aux services leur permettant
de mettre fin a leurs jours soit également compromis. Ces barrieres
peuvent en partie expliquer la surreprésentation des groupes dominants
dans les statistiques.

D’une facon similaire, certaines personnes pourraient soutenir
quouvrir les vannes du suicide assisté a tout le monde, comme je le
propose avec mon approche affirmative du suicide, pourrait potentiel-
lement mener a une surreprésentation des groupes marginalisés dans
les requétes de suicide assisté. Apres tout, étant donné que plusieurs
personnes marginalisées luttent avec la suicidalité, si le suicide
assisté était rendu universellement disponible et que les obstacles
systémiques (-ismes) étaient combattus pour rendre le suicide assisté
véritablement accessible, ne devrait-on pas s’attendre a ce que toutes
les personnes qui veulent mourir parce quelles sont maltraitées dans
notre société demandent d'y accéder ? Ma réponse honnéte est que oui,
clest une possibilité. A de rares exceptions prés, les personnes veulent
habituellement mourir parce quelles sont profondément malheureuses.
Cet état peut résulter d’une variété de facteurs: la génétique, la maladie
mentale, les malheurs et les traumatismes personnels, mais aussi —et, je
le crois, souvent —les facteurs sociaux et politiques. Néanmoins, comme
je l'ai défendu dans ce livre, nous ne devrions pas établir de hiérarchies
entre les bonnes et les mauvaises raisons de vouloir mourir. Prendre
les personnes suicidaires en otage et les garder en vie alors que nous
menons la révolution n'est ni juste ni éthique. Une personne qui articule
un désir stable de mourir devrait étre soutenue, peu importe la source de
son désespoir. Cela dit, jespere sincérement que mon approche, qui consiste
a travailler sans reldche sur deux fronts — c‘est-a-dire de mettre fin a toutes les
formes de violence systémique tout en soutenant les personnes suicidaires grdce
a une approche affirmative du suicide— contribuerait a diminuer le nombre
de personnes marginalisées voulant mourir parce qu'elles ne disposent pas de
conditions de vie décentes, ni d’interventions adéquates quant au suicide. En
ce sens, mon approche répond a la crainte d'une surreprésentation des
groupes marginalisés dans le suicide assisté car, contrairement a tous

307



Défaire le suicidisme

les arguments pour le droit a mourir qui se concentrent sur les droits
individuels mais qui n'ancrent pas leurs analyses dans une approche
antioppression engagée envers un changement systémique, ma double
approche tient compte du role des facteurs systémiques dans les vies
des groupes marginalisés en lien avec la suicidalité.

» Objection 5: Envoyons-nous un mauvais message aux personnes
marginalisées et aux personnes suicidaires en leur disant que nous
appuyons leur suicide assisté ?

Comme discuté dans le chapitre 3, beaucoup d’'activistes/chercheureuses
du handicap ont avancé que les lois sur le suicide assisté envoient un
mauvais message aux personnes handicapées, malades ou souffrantes,
suggérant que leur vie ne vaut pas la peine d'étre vécue. Des craintes simi-
laires ont été exprimées par rapport a d’autres groupes et a leurs idéations
suicidaires. Par exemple, dans un texte autocritique a 'égard des idées
qu'elle entretenait auparavant au sujet du suicide et qu’elle a publié sur
les réseaux sociaux, Thom (2019, 43) a exprimé des regrets par rapport au
fait qu’elle voulait, plus tot dans sa carriere, déstigmatiser la suicidalité,
particulierement dans le cas des communautés marginalisées. Dans des
sociétés hétérosexistes, cisgenristes, racistes, classistes, validistes ou
sanistes, qui endossent une culture de la sacrifiabilité pour les groupes
marginalisés, soutenir leur suicide envoie, dans cette perspective, le
message néfaste que leurs vies n'auraient aucune valeur. Comme le
disent les chercheureuses Anita Ho et Joshua S. Norman (2019, 53), «sile
désespoir d’'une personne se fonde en partie sur son contexte socio-
historique et économique, il serait moralement pervers de répondre a
cette souffrance avec compassion en fournissant 'acces a la mort médi-
calement assistée, au lieu de suggérer des conditions de vie meilleures
et durables. »

Je ne crois pas que mon approche affirmative du suicide envoie
le message aux groupes marginalisés que leurs vies ne valent pas la
peine d’étre vécues. Bien au contraire: mon approche est centrée sur la
reconnaissance de la valeur des vies des personnes les plus margina-
lisées, du fait que les lois et reglements actuels sur le suicide assisté sont
violents et catégorisent leurs vies comme n’ayant aucune valeur, et du fait
qu'une approche antisuicidiste devrait nécessairement se traduire par de
meilleures conditions de vie pour divers groupes marginalisés, y compris
pour les personnes suicidaires. Le message envoyé par mon approche
affirmative du suicide est de renforcer les messages, valeurs et principes
que les mouvements sociaux envoient aux groupes marginalisés: nous
voulons écouter ce que vous avez a dire, nous voulons créer des espaces
plus siirs pour que vous puissiez partager vos expériences et vos réalités,

308



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

nous estimons et croyons vos témoignages, nous reconnaissons votre
expertise a 'égard de votre réalité, nous chérissons votre autonomie
et votre autodétermination, et nous sommes la pour vous soutenir peu
importe les décisions que vous prendrez pour vous-mémes. Le message
sous-jacent a mon approche affirmative du suicide est que tout devrait
étre fait pour combattre les multiples -ismes auxquels font quotidien-
nement face les membres des groupes marginalisés. Néanmoins, si ces
personnes vivent encore un niveau de détresse trop élevé et qu'elles sont
trop fatiguées pour continuer de vivre, alors elles ne devraient pas avoir
a quitter ce monde de la méme maniere quelles ont parfois vécu leur
vie, c’est-a-dire dans la solitude, le rejet, la stigmatisation, l'absence de
soutien, l'isolement et la violence. Le message de Défaire le suicidisme
est que tous les groupes marginalisés comptent et que la méme recon-
naissance, le méme respect et le méme soutien devraient aussi étre
accordés aux personnes suicidaires.

» Objection 6: N'est-il pas antirévolutionnaire de donner aux per-
sonnes suicidaires un droit A mourir a cause de souffrances causées
par des violences sociopolitiques ?

Ce livre montre clairement qu'une logique de la sacrifiabilité des
personnes qui ne correspondent pas aux normes et structures
dominantes est a ',euvre dans nos sociétés. Ainsi, soutenir le suicide
(assisté) pour ces sujets indésirés représente pour beaucoup la pire
manifestation de cette culture de la sacrifiabilité. Comme nous le
rappelle Thom (2019, 45):

En ce qui concerne les suicides des femmes trans dans
un systéme social transmisogyne, je ne crois pas que
«soutenir I'agentivité du suicide » est une réfutation 1égi-
time de ce systeme social. Au contraire, cest l'expression
ultime de la culture de la sacrifiabilité, nous permettant
de déguiser I'inaction face a la souffrance et a la mort de
masse sous des apparences de compassion et de politique
radicale. Ce nest pas radical de «soutenir» la mort des
femmes trans quand nous nous faisons déja réguliere-
ment assassiner. Ce n'est pas révolutionnaire d’accepter
tout simplement que la société soit terrible au point que
les filles trans puissent se tuer.

De fagon similaire, tout en louangeant certains aspects de mon cadre

antisuicidiste et de mon approche affirmative du suicide, Ian Marsh,
Rachel Winter et Lisa Marzano (2021, 13) concluent néanmoins que mon

309



Défaire le suicidisme

approche ne meéne pas a une «forme authentique de libération» des
personnes ciblées par les systémes d'oppression.

Le probléme avec cette objection est que certain-es de ces
auteurices, qui se penchent, par exemple, principalement sur les enjeux
trans, présument que je propose de mettre fin au cisgenrisme par le
suicide assisté des personnes trans. Dans cette perspective, ma position
peut apparaitre assez antirévolutionnaire et mener a cette logique de la
sacrifiabilité. Cependant, pour combattre l'oppression que subissent les
personnes trans, nous devons lutter contre le cisgenrisme ainsi que les
systémes doppression interreliés, comme le sanisme et le suicidisme,
pour ne nommer que ceux-la. Autrement dit, ma solution pour mettre fin
aux souffrances des personnes trans n'est pas d offrir une sortie facile et rapide
par le suicide assisté. Au contraire, des ressources et de l'énergie doivent étre
consacrées a combattre la violence systémique qu'elles vivent pour diminuer
la suicidalité dans ces communautés. En méme temps, nous devons aussi tenir
compte du réle joué par d’autres formes d’'oppression, comme le suicidisme,
qui demeurent invisibles dans la maniére dont nous traitons les personnes
trans suicidaires (et les autres personnes suicidaires). Travailler a éliminer le
suicidisme implique d’écouter les personnes suicidaires, de ne pas nier
leur autonomie et leur autodétermination, et de soutenir leurs besoins,
leurs discours et leurs demandes comme nous tentons de le faire avec
d’autres groupes marginalisés, sans délégitimer leurs voix sous prétexte
de leur irrationalité ou de leur aliénation politique.

En somme, les révolutions ne se produisent pas dans le vide.
L'intersectionnalité nous a enseigné que la révolution ne devrait aban-
donner personne. Vouloir libérer un groupe aux dépens d’'un autre n'est
pas une solution acceptable, et surtout, cela nourrit une idée fausse a
propos des effets entrecroisés des oppressions. Pour le dire autrement,
offrir le suicide comme solution pour combattre le cisgenrisme est
effectivement antirévolutionnaire (et ce n'est pas ce que je propose), mais
je voudrais dire que prévenir et sopposer au suicide pour libérer les
communautés trans est une perspective tout aussi antirévolutionnaire
et étroite, oubliant les personnes suicidaires, leur oppression et leurs
besoins. Les luttes de libération des personnes trans (et des autres groupes
marginalisés) et des personnes suicidaires ne s'excluent pas.

» Objection 7: La médicalisation du suicide assisté ne donne-t-elle
pas trop de pouvoir au complexe médico-industriel ?

Une autre objection que je rencontre concerne le fait d'accorder trop
de pouvoir au complexe médico-industriel dans les diverses formes de
suicide assisté. Tania Salem (1999) et Thomas F. Tierney (2006, 2010, 2021)
indiquent avec justesse que les lois sur le suicide assisté consolident la

310



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

1égitimité des médecins et de I'Etat & déterminer qui devrait étre auto-
risé-e a mourir. Ces lois ne donnent pas plus de liberté, d’autonomie ou
d’autodétermination aux individus, mais seulement l'apparence d’'un
choix qui est hautement régulé par la biopolitique médico-1égale dans
le dispositif du biopouvoir. Comme l'affirme Salem (1999, 24):

L'autonomie n'est pas lésée par la répression [...], mais
plut6t par [...] la subordination au contréle médical de
cet événement [le suicide assisté] et de la personne qui
formule la demande. Lae «patient-e» est soumis-e a
une observation, a un examen et a une enquéte visant a
confirmer la «rationalité » et le « caractere volontaire »
de sa demande. Ainsi, la médicalisation du suicide
(assisté) met en péril son autonomie, non seulement
quand sa requéte est rejetée pour une raison ou pour
une autre. Demander a ce-tte patient-e de se soumettre
a une surveillance médicale est en soi un outrage a
l'autonomie.

Je suis d’accord avec les analyses de Salem et Tierney. Je suis parti-
culierement sensible a cette objection comme je l'ai entendue chez
des personnes trans au sujet des soins trans, notamment quand elles
défendent un modele alternatif de prestation des soins de santé. Le
complexe médico-industriel agit comme controle d’acces [gatekeeper]
contre les personnes trans, et l'organisation des soins trans par d’autres
voies, comme les groupes de soutien par les pairs, les organismes
communautaires et les méthodes d’autogestion, offre souvent des espaces
beaucoup plus siirs que le systéme de santé ou de services sociaux actuel
pour les transitions des personnes trans et l'exploration de leur identité
de genre. La méme chose serait probablement vraie pour les personnes
suicidaires si I'on adoptait une approche affirmative du suicide. En ce
sens, le suicide assisté régulé par 'Etat et dispensé par le systéme de
soins de santé et les services sociaux risque la méme cooptation. J'estime
donc que nous devrions travailler sur plusieurs fronts, comme nous le
faisons pour la reconnaissance des personnes trans, cest-a-dire obtenir
le soutien officiel de I'Etat et du systéme médical, en plus d‘élaborer nos
propres réseaux, organismes communautaires et groupes pour mieux
servir nos communautés. Malheureusement, tout comme les personnes
trans qui désirent entreprendre une transition médicale trouvent cela
trés difficile, voire impossible, sans le soutien de I'Etat et du complexe
médico-industriel, c’est également le cas pour les personnes suicidaires.
Le savoir-faire et les prescriptions nécessaires a une mort paisible



Défaire le suicidisme

sont dans les mains des médecins. Nous devons donc savoir comment
naviguer dans ces eaux troubles et insister sur la décentralisation du
pouvoir médical/psychiatrique pour les personnes qui doivent interagir
avec le systeme de santé et les services sociaux pour diverses raisons
(par exemple: grossesse, transition, suicide assisté ou soins de santé
en général). En résumé, nous devons nous demander si le probleme
réside dans la médecine elle-méme ou dans la maniere dont elle est
pratiquée. Ma réponse est que, si le systeme médical présente des
problémes majeurs, l'objectif ne devrait probablement pas étre d’éviter
entiérement le systeme médical, mais de repenser la maniere dont les
soins médicaux sont dispensés.

» Objection 8: L'autorisation du suicide assisté sera-t-elle une pente

glissante menant a plus de déces?

L'argument de la pente glissante a été abondamment discuté dans
les débats sur les formes actuelles de suicide assisté. Je ne répéterai
pas ces débats étant donné que d’autres auteurices lont déja fait'’.
Dans la méme veine, mon approche affirmative du suicide pourrait
soulever certaines préoccupations relatives a une « romantisation» du
suicide. Un journaliste m’a déja demandé: « Votre approche pourrait-
elle présenter la mort comme un processus paisible et sans douleur
et ainsi augmenter le nombre de décés de personnes qui auraient
autrement été dissuadées de se suicider par crainte de la douleur et
d’un suicide “baclé” ? » Beaucoup de gens pensent que dépathologiser
et déstigmatiser le suicide est dangereux (par exemple: Hecht 2013).
Comme le dit Thomas Joiner (2005, 43), «toute analyse qui encourage
d’'une quelconque maniere le comportement suicidaire — surtout de
maniére a le romantiser ou a le glorifier, ou a le montrer comme facile et
normatif — a potentiellement des conséquences négatives pour la santé
publique ». De plus, les notions de pente glissante et de «contagion »
sont souvent utilisées pour justifier le fait de contrer plusieurs pratiques
opposées aux normes et structures dominantes, comme diverses
pratiques sexuelles ou identités de genre.

Tai trois réponses a cette préoccupation. Premierement, si mon
approche affirmative du suicide déstigmatise le suicide, elle n'en fait pas
la promotion comme la seule ou la meilleure option, mais le considere
simplement comme une option parmi d’autres. Comme je I'ai mentionné,
l'approche affirmative du suicide est affirmative de vie et affirmative de
mort. Ma proposition ne glorifie pas le suicide, mais endosse plut6t une
approche de réduction des risques. J'estime que beaucoup de personnes
suicidaires choisiraient n'importe quelle autre option disponible pour
éviter le suicide et que la plupart des personnes suicidaires ne sont pas

312



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

heureuses a I'idée d’accomplir leur suicide, qui représente au contraire
un dernier recours pour venir a bout de leur désespoir. Ma position est
pragmatique: si une personne estime que les autres options n'ont pas
fonctionné, alors le suicide assisté resterait une maniere de soulager
son désespoir/sa détresse apres avoir pesé le pour et le contre de cette
décision. L'approche de réduction des risques que je propose nous
permettrait daccompagner la personne suicidaire pour qu’elle prenne
une décision éclairée, en lui présentant plusieurs options. Cette approche
réduirait les dommages potentiels vécus par ses proches et elle-méme
si elle décide d’aller de I'avant avec sa décision de mourir.

Deuxiemement, mon approche affirmative du suicide ne présente
pas la mort comme une option facile. Bien au contraire: 'accompa-
gnement que jenvisage dans une perspective affirmative du suicide
implique une réflexion approfondie et une préparation attentive a la
mort. Préparer sa mort n'est pas un processus aisé, et voir mon approche
affirmative du suicide comme une voie facile et rapide est une représen-
tation inexacte de ce processus.

Troisiemement, sans revenir sur les arguments abordés plus tot
dans ce chapitre, 'approche affirmative du suicide nous permettrait pour
la premiere fois de rejoindre les gens qui considérent sérieusement la
possibilité de mourir d’un suicide, et qui, sans cela, resteraient silencieux
dans l'accomplissement de leurs plans de mort. Au lieu de voir une
possible augmentation des déces par le suicide (assisté), jenvisage une
possible diminution de ces déceés, car les personnes suicidaires auraient
pour la premiére fois la chance d’aller chercher de I'aide, du soutien et
une forme de connexion plut6t que de compléter leur suicide sans avoir
discuté de leurs plans. Le soutien dont bénéficieraient les personnes
suicidaires grice a ce processus pourrait sauver la vie de beaucoup
dentre elles. Et les personnes qui sont déterminées a mourir le feraient
indépendamment de l'existence de mon approche affirmative du suicide,
comme le démontrent les statistiques sur le suicide. Je ne crois donc pas
que mon approche augmenterait le nombre de déces ou provoquerait
un phénomene de «contagion », bien au contraire.

» Objection 9: N’est-ce pas trop demander aux familles et aux ami-es
que de soutenir une personne suicidaire dans son suicide assisté ?

De nombreuses personnes m'ont dit qu'elles comprennent et quelles
sont d’accord avec beaucoup de mes arguments, mais qu'elles éprouvent
un blocage affectif quand il s’agit de potentiellement accepter le suicide
assisté de leurs proches, de leur partenaire, de leur enfant (a I'dge de
la majorité) ou de leur ami-e. Je sympathise profondément avec cette
préoccupation. Si ma partenaire voulait que je 'accompagne dans son

313



Défaire le suicidisme

suicide assisté, jaurais beaucoup de mal a la laisser partir. La difficulté de
laisser partir les gens que nous aimons (que ce soit par la mort, par une
séparation ou d’autres circonstances de vie) fait partie de tout processus
de deuil. Je suis d’accord que toute perte, y compris par la mort, est
terriblement douloureuse. Il est normal d’avoir du mal a accepter la
mort d'une personne que nous aimons par le suicide, car cela implique
une perte. Néanmoins, la difficulté de perdre une personne n'est pas
une raison suffisante pour la forcer a rester dans notre vie (Arcan 2008;
Horncastle 2018). Cet argument s'applique aussi bien aux relations amou-
reuses qua la mort. Aimer une personne et vouloir passer le reste de son
existence avec elle ne nous autorise pas a la forcer a rester avec nous.
Alors que nous trouverions la situation abusive si une personne forgait
son-sa partenaire a demeurer dans la relation du simple fait qu'une
séparation lui causerait de la souffrance, du chagrin, de la douleur, de
la colere ou un deuil, le systeme suicidiste fait en sorte qu’il nous semble
moins problématique de forcer une personne a rester en vie du simple
fait que nous voulons queelle reste dans notre vie.

Une approche affirmative du suicide qui aiderait la famille et les
ami-es a accompagner une personne dans son suicide assisté engen-
drerait des conséquences probablement moins traumatiques a moyen et
along terme qu’un suicide inattendu. Comme je l'ai dit précédemment,
cette approche permettrait au réseau de soutien d'une personne de
mieux comprendre les raisons d’'un suicide (assisté), de soutenir cette
personne du mieux qu’il peut et dobtenir un sentiment de cl6ture plus
complet grace ala préparation a la mort. La famille et les ami-es seraient
aussi moins traumatisé-es s’iels n‘avaient pas a découvrir un cadavre
ayant perdu la vie par des méthodes violentes. Je demande souvent aux
gens: préféreriez-vous revenir a la maison et trouver votre partenaire
mort-e sans avoir eu le temps de parler de son désir de mourir, ou
préféreriez-vous étre la pour ellui, écouter les raisons pour lesquelles
iel veut mourir, lui offrir le soutien, I'aide et 'amour dont iel a besoin et,
éventuellement, savoir que sa mort n'aura pas été un événement violent,
mais un moment a la fois profondément triste et plein d’amour que vous
aurez partagé ensemble ? Quand je me pose cette question, ma réponse
est claire: je préférerais la deuxiéme option. Je suis peut-étre le seul,
mais je ne le crois pas.

» Objection 10: Et I'espoir ?

L'espoir est probablement le leitmotiv de tous les discours préven-
tionnistes et de toutes les stratégies d’intervention, tous modeles de la
suicidalité confondus. La contrainte a la vie est partiellement nourrie par
lespoir de traitements médicaux miraculeux, comme les antidépresseurs,

314



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

de nouvelles formes de psychothérapie ou d'une transformation sociopo-
litique globale pour améliorer les vies des personnes marginalisées. Si
les individus, la santé mentale et les conditions de vie peuvent changer
et s'améliorer, pourquoi faudrait-il abandonner cet espoir et recourir
a une solution permanente pour régler des problémes temporaires?
Cestune question que posent beaucoup de personnes dans les campagnes
de prévention du suicide. Friesen (2020, 37) note que l'espoir est
probablement l'un des facteurs les plus importants pour distinguer
le suicide du suicide assisté, le premier étant associé a l'espoir d'une
amélioration, alors que le second est lié a une condition irrémédiable
et désespérée. La notion d’espoir est centrale, par exemple, dans le livre
de Thom. Cest le message clé quelle semble vouloir transmettre a ses
soeurs trans racisées (2019, 142):

Mais pour l'instant, quelque chose me garde ici: 'espoir,
je crois, ou peut-étre 'amour. Je me demande silon peut
avoir l'espoir ou I'amour sans foi. La foi que les choses
s'amélioreront, que nous vivrons des vies longues et
heureuses, qu'une force bénéfique dans l'univers nous
donnera une meilleure fin ? Je pense que c’est sans doute
possible. Ce que jespere, cest de vivre d'une facon aussi
brillante que les méres et les sceurs que j’ai rencontrées.

Méme si je suis certainement ému par 'appel a l'espoir de Thom et
méme si je reconnais la centralité de l'espoir dans mon travail d’activiste/
chercheur luttant pour un monde ot les groupes marginalisés peuvent
sépanouir au lieu de survivre, nous ne pouvons pas imposer nos espoirs
aux autres. Cette regle est particulierement vraie si, par cette imposition,
nous forgons ces personnes a faire des choses auxquelles elles n'ont pas
consenti. Je peux espérer que mon amie Témoin de Jéhovah transgresse
les regles de sa foi lui interdisant la transfusion sanguine dont elle a besoin
pour continuer a vivre, mais mon espoir quelle choisisse une voie plutot
qu'une autre n'est pas une raison suffisante de lui imposer ma volonté.
Imposer notre volonté, nos espoirs et nos souhaits aux autres est inac-
ceptable, méme quand il s’agit de décisions sur les soins de santé qui sont
une question de vie et de mort. Paradoxalement, sil'on reconnait dans la
plupart des pays quimposer une transfusion sanguine a mon amie brime-
rait ses droits et valeurs religieuses, le méme respect n'est pas accordé a
la suicidalité ; au contraire, la suicidalité devient une justification pour agir
contre la volonté et les besoins d'une personne. S’il n'est pas uniquement
négatif, l'espoir est définitivement une composante des somatechnolo-
gies de vie forgant les sujets suicidaires a rester en vie malgré leur désir

315



Défaire le suicidisme

de mourir. Et dans ce cas spécifique, I'espoir est probablement I'une des
incarnations les plus puissantes de l'optimisme cruel, qui préserve «un
attachement a un objet significativement problématique » (Berlant 2011,
24) — cest-a-dire l'espoir d'un meilleur avenir. Avec la promesse de
meilleurs jours offerte grace a des cures médicales/psychologiques
ou sociopolitiques, l'espoir nourrit malheureusement la violence suici-
diste vécue ici et maintenant par les personnes suicidaires.

5.4. La thanatopolitique
du suicide assisté comme
éthique de la vie

Méme si Kafer (2013, 2-3) ne songe pas a la suicidalité quand elle pense la
futurité crip et la politique queer et crip, le mot handicap, dans le passage
suivant, pourrait presque, a la lumiére de ce que je théorise dans ce livre,
étre remplacé par le terme suicidalité:

Si le handicap est conceptualisé comme une tragédie
terrible et sans fin, alors tout futur incluant le handicap
ne peut étre qu'un futur a éviter. Un meilleur futur, autre-
ment dit, est celui qui exclut le handicap et les corps
handicapés; en effet, c’est 'absence méme du handicap
qui signale ce meilleur futur. La présence du handicap
signale donc autre chose : un futur qui porte trop de traces
des maux du présent pour étre désirable. Dans cette pers-
pective, un futur qui comprendrait le handicap serait un
futur dont personne ne veut [...]. Cest cette présomption
d’'un consensus, cette croyance que nous désirons
toustes les mémes futurs, que jaborde dans ce livre. [...]
Je soutiens que les décisions sur l'avenir du handicap et
des personnes handicapées sont des décisions politiques
et devraient étre reconnues et traitées comme telles. Au
lieu de présumer qu'un «meilleur» futur dépend natu-
rellement et évidemment de Iéradication du handicap,
nous devons reconnaitre que cette perspective est teintée
par les histoires du validisme et de l'oppression des
personnes handicapées. [...] Ce quoffre Feminist, Queer,
Crip est une politique de la futurité crip, une insistance sur
I'importance de repenser ces futurs imaginés—et donc
ces présents vécus — différemment. Tout au long de ce
livre, je m’accroche a I'idée de la politique comme cadre

316



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

pour réfléchir sérieusement a la maniere de se retrouver
«ailleurs», a d'autres manieres d’étre qui pourraient étre
plus justes et durables. En imaginant des futurs plus
accessibles, jaspire a un ailleurs — et peut-étre a un autre
temps —ou le handicap serait compris autrement: comme
politique, valorisé, intégral [souligné dans l'original].

Comme pour le handicap, la suicidalité «est un futur dont personne
ne veut», un postulat communément partagé qui senracine dans le
suicidisme et la contrainte a la vie. D’une fagon similaire a la maniére
dont Kafer cherche a imaginer une futurité crip'”, jespere que ce livre
aiderales gens qui le lisent a imaginer une futurité suicidaire. Par futurité
suicidaire, je veux dire un futur ot la suicidalité cesse d’étre seulement un
probleme a régler et a guérir, une solution inacceptable, une option hors
de portée ou I'échec ultime de la vie. Imaginer une futurité suicidaire
ouvre nos esprits pour concevoir la suicidalité dans toute sa complexité :
dans satristesse, salaideur et son c6té sombre, mais aussi dans ses compo-
santes plus productives et constitutives, pour reprendre une formulation
foucaldienne. La suicidalité fagonne effectivement beaucoup dentre
nous et influence nos vies. Elle vit a 'intérieur de nous, nous procurant
parfois une paix d’esprit et un répit du désespoir que nous vivons. Dans
le travail de Simone Fullagar (2003, 296), une personne suicidaire ayant
participé a I'étude de l'autrice parle du suicide comme d’un «lieu»: un
lieu siir ou l'on se rend par un mécanisme d’adaptation pour trouver
une sortie de secours mentale et émotionnelle a la cruauté du monde.
Comme Ann Cvetkovich démontre que la dépression politique peut aussi
étre remplie de joie et d’espoir, la suicidalité peut aussi étre remplie de
joie, d’espoir et de vie. Comme mécanisme d’adaptation pour beaucoup
de personnes, la suicidalité chronique offre une évasion. Quand nous
commengons a voir la suicidalité non seulement comme une mauvaise
chose a éviter, mais comme un phénomene complexe a explorer, nous
nous permettons d’écouter les témoignages actuellement étouffés ou
rejetés par les injustices épistémiques suicidistes. Envisager une futurité
suicidaire n'est pas seulement une bataille politique transitoire pour les
gens qui mourront d'un suicide (assisté), mais cest aussi une bataille pour
beaucoup de personnes suicidaires qui continueront fort probablement
avivre. La futurité suicidaire ouvre un espace pour toutes les personnes
qui réfléchissent a leur attachement a la vie et qui souhaitent un lieu
social et politique ou discuter de ces idées. Quand nous commencons a
comprendre la suicidalité différemment, comme le propose Kafer pour
le handicap — clest-a-dire, comme un phénomene «politique, valorisé [et]
intégral » ala vie —, nous pouvons voir la pertinence d'une thanatopolitique

317



Défaire le suicidisme

ou d'une politique de la mort pour les individus suicidaires vivants,
plutot que seulement pour ceux qui sont morts ou le seront bientot.

Au premier abord, la thanatopolitique semble incompatible avec
une éthique de la vie, et ma notion d’'une futurité suicidaire peut sembler
étre un oxymore. Cette interprétation serait correcte si, par exemple,
jendossais les théorisations originales de la logique «thanatopolitique »
sous-jacente a certaines stratégies politiques, comme les camps de la
mort dont discute Giorgio Agamben (1998), ou certaines vies consi-
dérées comme non valables («la vie nue») sont destinées a mourir. Ici,
je m'intéresse moins a considérer la notion de thanatopolitique et ses
conséquences létales telles que décrites par Agamben, un travail qui a
été fait ailleurs par d’autres chercheureuses, qu’a repenser cette notion
dans son aspect productif, comme le propose Stuart J. Murray (2006, 2008).
Pour Murray (2018, 718), la thanatopolitique et la biopolitique sont
profondément entrelacées: «La biopolitique cause, mais tolere aussi,
un certain seuil de mort dans son modus operandi [...]. Cette perspective
devrait remettre en cause les décisions implicites et le fait de cultiver
clandestinement la mort dans la logique biopolitique, qui détermine et
distingue les gens qui méritent de vivre, qu'on fera vivre, de ceux a qui
on permet de mourir. » Utilisant 'exemple des attentats suicides, Murray
décrit la thanatopolitique comme «a la fois une réponse et une résistance
au pouvoir biopolitique» (2006, 195; souligné dans loriginal), car le suicide
annihile littéralement l'exercice potentiel du biopouvoir ainsi que la
surveillance, la régulation et le contréle qu’il exerce sur les sujets.

Pour moi, la thanatopolitique n'est pas seulement ou principa-
lement une politique visant a accomplir la mort, mais une politique
proposant de la politiser et de I'historiciser, de méme que la tension entre
le désir de vie et le désir de mort chez certaines personnes. La thanato-
politique n'est pas antithétique aux perspectives affirmatives de vie. Dans
lesprit des études queers de la mort (Petricola 2021 ; Radomska, Mehrabi
et Lykke 2019), qui cherchent a théoriser les aspects sociopolitiques
de la mort dans une pollinisation croisée entre les études queers et les
études de la mort (thanatologie), une politique de la mort est celle ou
la mort peut aussi étre réclamée et resignifiée. Comme les politiques
queers ou crips quenvisagent Kafer et d’autres activistes/chercheureuses,
la thanatopolitique pourrait devenir un horizon social et politique de
compréhension de la mort, y compris la mort par le suicide (assisté).
A la lumiére des échecs majeurs du mouvement pour le droit & mourir
dans sa poursuite d'un programme politique guidé par la justice sociale
pour les communautés marginalisées, la thanatopolitique que je
propose est une autre voie ayant le potentiel doffrir des réflexions et
un programme politique pour queeriser, transer, cripper et détraquer

318



Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté

le droit a mourir et le suicide (assisté). Selon Thomas Szasz (1999, 119),
«mourir appartient apres tout aux vivant-es, pas aux mort-es». En ce
sens, la thanatopolitique pourrait constituer une éthique de la vie pour
toutes les personnes qui théorisent et qui luttent pour la justice dans la
mort, y compris la justice pour les personnes suicidaires.

Selon Kafer, ce qui est néfaste pour les personnes handicapées/
crips/détraquées, c’est le manque de futurité et 'imposition d’'un seul
futur potentiel ou une partie delles-mémes —leur handicap/folie —est
éradiquée. La méme chose est vraie des autres communautés margi-
nalisées, que les normes et structures poussent vers la normalisation et
l'assimilation dans les systemes d’intelligibilité dominants. Pour le dire
autrement, la futurité a laquelle elles révent est rendue inaccessible
et indésirable. En ce qui concerne les personnes trans cherchant des
soins de santé transaffirmatifs, certain-es auteurices, comme Victoria
Pitts-Taylor (2019) ou Ruth Pearce (2018), démontrent que cette futurité
bloquée ou différée catalyse souvent le désespoir et, dans certains cas,
la suicidalité. Comme l'illustre Pearce (2018, 153), «dans ces exemples,
un futur anticipé a effectivement été nié, etil n'y a généralement aucune
indication quant au moment ou le temps d’attente continu prendra fin.
[...] Lexpérience d’idéations suicidaires chez les participant-es démontre
encore davantage 'importance de l'anticipation chez les patient-es trans
etleurs communautés. Pour les participant-es qui considerent le suicide,
la possibilité d'une transition future peut offrir un autre chemin. » Tout
comme des soins de santé transaffirmatifs peuvent offrir un bien-étre
aux personnes trans, offrir des soins de santé affirmatifs du suicide
pourrait ouvrir un futur aux personnes suicidaires. Reconnaitre quune
partie cruciale des personnes suicidaires — c’est-a-dire leur suicida-
lité — posséde un futur qui pourrait exister, étre légitimé et choisi grace
a une thanatopolitique radicale pourrait paradoxalement aider les
personnes a cultiver un désir de vivre. Les alliances politiques entre les
personnes suicidaires réunies autour d’'une thanatopolitique cherchant a
éradiquer le suicidisme et a déconstruire la contrainte a la vie ainsi que
I'injonction a la vie et a la futurité pourraient aussi représenter une occa-
sion de briser I'isolement que vivent beaucoup de personnes suicidaires.
En somme, comme cest le cas de plusieurs personnes trans, s’allier avec
les membres de leurs communautés et travailler pour un avenir commun
pourraient soulager I'angoisse importante qui assombrit le désir de vivre
de certaines personnes suicidaires. Une thanatopolitique ouvrirait toutes
ces possibilités en termes de futurités suicidaires.

319



Défaire le suicidisme
5.5. Mot de la fin

Alors que le chapitre 4 souligne les limites des discours du droit a
mourir sur le suicide assisté, le chapitre 5 queerise, transe, crippe et
détraque le suicide assisté pour proposer une autre possibilité que les
mouvements actuels pour le droit a mourir et leurs politiques validistes,
sanistes, agistes et suicidistes: une thanatopolitique, ou une politique
de la mort, ancrée dans une approche antioppression et sensible aux
besoins, aux revendications et aux voix des personnes suicidaires.
La thanatopolitique a laquelle je songe permet aux futurités suicidaires
d’exister, ouvrant non seulement un espace ou la mort par le suicide
(assisté) peut advenir, mais aussi un espace ou discuter ouvertement et
honnétement de ce que signifie le fait de vivre avec un désir de mourir.
A cet égard, cette thanatopolitique est une politique non seulement
pour les individus morts ou ceux morts en devenir, mais pour toutes
les personnes intéressées par la lutte pour la justice sociale en ce qui
concerne la mort, le suicide et le suicide assisté. En ce sens, cette thanato-
politique représente une éthique de la vie, alors qu'elle vise a réfléchir ala
mort et au fait de mourir, et devrait senraciner dans le modele queercrip
du suicide (assisté) que je propose ici, en tant que modele alternatif a
ceux qui se fondent principalement sur la prévention et I'éradication de
la suicidalité. En complexifiant et en repensant nos visions du suicide
(assisté), le modeéle queercrip nous permet d’éviter de penser que les
approches antioppression et de justice sociale sont antithétiques au
droit a mourir par le suicide (assisté). Le modele queercrip est aussi
au fondement d’'une nouvelle approche de la suicidalité: une approche
affirmative du suicide caractérisée par son focus, entre autres choses, sur
les voix et les besoins des personnes suicidaires, sur leurs expériences
vécues, sur leur expertise expérientielle et sur leur autonomie et leur
autodétermination concernant leurs décisions sur la vie et la mort. Parmi
les dix principes qui guident mon approche affirmative du suicide, qui
pourrait étre déployée dans de multiples spheres, y compris les soins de
santé affirmatifs du suicide, figurent 'application a la suicidalité de la
philosophie de réduction des risques ainsi que l'application au suicide
assisté du modeéle de soins basé sur le consentement éclairé.

320









CONCLUSION

Le sujet suicidaire
peut-il parler?
Les voix des personnes
suicidaires comme
microreésistance

Le jour ol j’ai commencé a écrire cette conclusion, mon amie Cassandra'™
m’a appelé de sa voiture. En parlant de son fils dans la vingtaine, elle m’a
dit: «Vincent vient de trouver Julia morte dans son appartement. Je suis
en route pour aller le soutenir.» Tout le monde était sous le choc. Julia
faisait partie de leur famille et, étant un ami proche de Cassandra depuis
plus de vingt ans, javais rencontré Julia a quelques occasions. Quand
jai reparlé a Cassandra la semaine suivante, j’ai appris que Julia avait
soigneusement préparé sa mort. Elle avait écrit son testament et elle s'était
organisée pour qu'un courriel soit automatiquement envoyé a Vincent
le jour apres sa mort, avec des informations sur son testament et les
mots de passe de son ordinateur. Elle avait méticuleusement planifié son
geste, commandant une bonbonne d’hélium et préparant des lettres et des
boites de souvenirs pour l'ensemble de ses proches, lettres quelle a collées
alextérieur de la porte verrouillée de la chambre ot elle est morte, seule,
dans le placard. Elle ne voulait pas que Vincent découvre son corps, alors
les lettres collées sur la porte agissaient comme un signal d’avertissement.
Dans les jours précédant sa mort, elle a publié des souvenirs de vie et
des photos sur Instagram et a appelé des ami-es et des membres de sa
famille. Méme Vincent, qui soupgonnait que Julia mourrait possiblement
un jour d’'un suicide, n'avait pas été informé qu'elle allait mettre ses plans a
exécution ce jour-la. Dans ses dernieres conversations avec tout le monde,
Julia n’était pas capable de parler de son suicide.

Julia désirait fort probablement ce que beaucoup de gens veulent
dans leurs derniers moments: parler avec ses étres chers de ce quelle
avait a l'esprit. Elle avait des messages a partager, comme l'attestent les
lettres de suicide qu'elle a laissées. Pourtant, elle ne sentait pas quelle
pouvait livrer ces messages alors quelle était encore en vie a cause du
contexte suicidiste dans lequel nous vivons. Si elle avait parlé, ses plans
auraient échoué. Son désir de mourir aurait été détruit. Elle aurait subi
plusieurs formes de violence suicidiste. Dire «je veux mourir et je le
ferai» aurait mené a une hospitalisation involontaire, a des contraintes

323



Défaire le suicidisme

physiques, a des traitements forcés, a l'atteinte de ses droits et a la délégi-
timation de son désir de mort, de son agentivité et de sa voix. Comme les
subalternes qui, nous rappelle Gayatri Chakravorty Spivak, ne peuvent
pas parler ou étre entendu-es sous le colonialisme et 'impérialisme,
Julia—qui était opprimée sans étre subalterne —ne pouvait pas parler
de sa vérité. La seule maniére de livrer son message était par son suicide
etles témoignages dans ses lettres, son journal intime et les instructions
dans son testament, quelle a laissés derriere elle.

En parlant avec Cassandra, je me sentais enragé et profondément
triste. J’étais en coleére et j’avais le coeur brisé, non seulement parce que
Julia, une personne merveilleuse, avait quitté ce monde, mais parce
qu’elle avait dii le faire d'une maniére tellement violente et solitaire.
Cette expérience faisait écho a mes pires craintes et préoccupations
sur le suicide. J’ai dit a Cassandra: «Je ne peux pas croire qu'elle a di
préparer tout cela elle-méme, dissimuler ce qui était le plus important
pour elle dans toutes ses dernieres conversations et qu'elle a dfi mourir
seule'”.» Je sentais la douleur de Julia. Sa solitude. Son désespoir. Sa rage
détre forcée de traverser ces épreuves toute seule. Comme beaucoup
des personnes suicidaires avec lesquelles Susan Stefan (2016) s’est entre-
tenue, qui avaient di mentir pour échapper a des formes d’hospitalisation
involontaire et de détention, Julia a aussi dii mentir et dire aux gens ce
qu’ils voulaient entendre, juste pour s’assurer qu'elle pourrait mener a
bien son plan. Julia a dii se censurer pour éviter les formes généralisées
d’invalidation, car tout le monde autour d’elle aurait eu l'autorité de
décider ce qui était le mieux pour elle dans un tel contexte. Son autorité
et son agentivité épistémiques auraient été niées et invalidées sur la
base de sa suicidalité. Comme je 'ai articulé tout au long de ce livre au
sujet des personnes suicidaires en général, elle a été réduite au silence.

Je me suis senti réduit au silence d'innombrables fois au sujet de
ma propre suicidalité et de mes discours sur le suicide (assisté). Méme
dans le processus de publication de ce manuscrit, je me suis senti réduit
au silence. En effet, certain-es chercheureuses et des personnes dans
l'industrie de I’édition, qui font habituellement preuve d'ouverture
vis-a-vis de travaux novateurs sur d’autres sujets, ont exprimé des préoc-
cupations quant a la nature controversée de mes arguments. Je souligne
ces réactions car elles racontent une histoire commune lorsqu’il s’agit
de travaux qui critiquent les épistémologies dominantes. Un tel travail
critique est souvent écarté, considéré comme non universitaire ou, pire,
ignoré ou rejeté précisément parce qu’il trouble les manieres dominantes
de penser, méme chez les personnes radicales et progressistes. Comme
nous le rappelle Patricia Hill Collins (2000, 386), «les universitaires,
les éditeurs et d’autres experts représentent des intéréts spécifiques».

324



Conclusion

Dans sa théorisation de I'épistémologie féministe Noire, Hill Collins
illustre la maniéere dont le savoir et les «processus de validation du
savoir» (397) sont contro6lés par des personnes qui occupent des positions
dominantes, comme les hommes blancs. La méme chose peut étre dite des
personnes non suicidaires, qui dominent le monde éditorial, les travaux
universitaires, les mouvements sociaux et le domaine de I'intervention.
Les discours comme le mien, qui remettent en question non seulement
les conceptualisations dominantes du suicide promues par le modele
médical de la suicidalité, mais aussi celles produites par les modeles
social et de justice sociale de la suicidalité, sont discrédités, mécrus et
réduits au silence. Hill Collins (2000, 411) dit que «I'existence d’'un point
de vue situé autodéfini des femmes Noires qui utilise une épistémologie
féministe Noire remet en cause le contenu de ce qui est actuellement
tenu pour vrai et le processus méme par lequel cette vérité a été établie ».
Jespeére que le point de vue épistémologique suicidaire avancé dans
ce livre remette en cause le savoir actuel sur le suicide (assisté) et les
manieres dont il est créé et controlé par le personnel médical et les
universitaires ayant des conceptions individualistes et pathologisantes du
suicide. J'espére également que ce livre remette en question les discours
de certain-es partisan-es du modele de justice sociale de la suicidalité,
qu’il s’agisse de suicidologues critiques ou d’activistes/chercheureuses
queers/trans/du handicap/crips/Mad, comme il est discuté dans les
chapitres 1, 2 et 3. J'espére aussi que ce livre remette en question les
discours des partisan-es du droit a mourir, dont je traite dans le chapitre 4.
En effet, malgré leurs différences radicales, tous ces discours sur le suicide
(assisté) représentent des somatechnologies de vie visant a construire et
a préserver les vies des sujets suicidaires. Comme je I'ai montré tout au
long de celivre, certains discours radicaux et alternatifs, surtout dans les
cercles trans et de suicidologie critique, ont commencé a questionner les
effets déléteres du script suicidiste préventionniste cherchant a sauver
des vies a tout prix. Cependant, malgré ces critiques croissantes, je n’ai
pour l'instant jamais entendu, lu ou rencontré, méme chez ces activistes,
chercheureuses et organisations, un soutien au suicide assisté pour les
personnes suicidaires, comme je le propose dans le chapitre 5 a travers
mon modele queercrip du suicide (assisté) et mon approche affirmative
du suicide. Dans des discussions informelles, plusieurs personnes m'ont
confié en privé qu'elles étaient d’accord avec ma vision. Est-ce que ces
personnes sont réduites au silence dans les cercles universitaires et
activistes ? Affirmer une position comme la mienne pourrait-il miner
leur crédibilité, leur 1égitimité, leurs relations avec leurs collegues, leur
réputation ou leur carriere? Pensent-elles qu'il serait trop controversé
dexprimer des idées telles que celles que jendosse dans ce livre?

325



Défaire le suicidisme

Comme je 'ai montré dans le chapitre 3, une majorité d'activistes/
chercheureuses dans les études du handicap/crips/Mad s'opposent
farouchement au suicide assisté. Par exemple, les modifications a la
loi sur I'Aide médicale a mourir (AMM) au Canada en 2021 ayant retiré
lexigence d'une mort raisonnablement prévisible ont permis a diverses
personnes handicapées, malades ou souffrantes qui ne sont pas en fin
de vie d’accéder aTAMM. Avant les révisions officielles de 'TAMM avec le
projet de loi C-7, des activistes/chercheureuses du handicap/crips/Mad
ont tenté de repousser son expansion. Un webinaire tenu en février 2021
intitulé «Death by Coercion: A Panel on the Impacts of Changes to
Medical Assistance in Dying (MAID) on Black Indigenous Queer Sick
and Poor Communities», organisé par plusieurs organisations clés de
défense des droits des personnes handicapées au Canada et mettant
en avant des activistes pour la justice pour toutes les personnes handi-
capées, a véhiculé une forte opposition a 'AMM et a toute modification
potentielle de cette derniere. Méme si je suis d’accord avec beaucoup
des arguments des panélistes et méme si je confirme que 'AMM se
fonde sur une logique de la sacrifiabilité des personnes socialement
marginalisées (chapitre 4), j'ai senti, en tant que personne suicidaire, qu’il
y avait un manque de discussion de l'usage potentiel de TAMM par les
personnes suicidaires. Il n’a pas non plus été question des obstacles, de la
discrimination et de la violence que subissent les personnes suicidaires.
La seule personne sur le panel qui était en faveur des révisions alaloi a
accepté de participer de maniéere anonyme. Cette personne handicapée
ne se sentait clairement pas en lieu s{ir pour exprimer ses opinions
parmi des activistes du handicap. En tant qu’homme trans handicapé,
je sais que je ne me sentais pas assez a l'aise pour partager mes idées
durant la période de questions et réponses (pas a cause des panélistes,
mais a cause de la position dominante contre 'AMM dans les cercles
handicapés), et je ne me sens pas a l'aise de mexprimer sur ce sujet dans
de nombreux cercles antioppression. Au moment de réviser ce livre pour
son éventuelle publication, je crains les contrecoups qui pourraient venir
de mes propres communautés et de certain-es activistes/chercheureuses
queers, trans et du handicap/crips/Mad, qui pourraient refuser de méme
considérer la possibilité de discuter de potentielles formes d’assistance
quand il est question de suicidalité, associant automatiquement le suicide
assisté a une approbation de la culture de la sacrifiabilité.

Je veux étre trés clair et réitérer ici, comme je l'ai fait tout au
long de ce livre et dans mes travaux antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020a,
2020c, 2022), que les lois actuelles sur le suicide assisté, y compris 'AMM,
se fondent sur le validisme, le sanisme, I'Agisme et le suicidisme, entre
autres -ismes. I[déalement, ces lois seraient éliminées et remplacées par

326



Conclusion

des politiques et des lois sur le suicide assisté offrant un soutien aux
personnes qui veulent mourir, y compris les personnes suicidaires,
indépendamment de leur statut de santé. Je soutiens des perspectives
abolitionnistes et révolutionnaires, et je propose que les lois actuelles
soient démantelées plut6t que réformées de sorte a inclure diverses
catégories de personnes sur la base d’'une logique de la sacrifiabilité.
Pour étre cohérentes, de telles perspectives ne devraient pas chercher
a réformer ’AMM, une loi fondamentalement violente. Lexemple du
mouvement antipsychiatrie permet de mieux comprendre la position
abolitionniste. Des auteurices/activistes comme Bonnie Burstow ont
montré que, si nous pouvons comprendre le désir quont certaines
communautés marginalisées de réformer le systeme psychiatrique pour
améliorer les services et diminuer I'impact du racisme, du cisgenrisme et
d’autres oppressions dans les milieux psychiatriques, ces initiatives réfor-
mistes n'ont pas mené a abolir la psychiatrie. Burstow (2014, 49) conclut
que «ces campagnes pour des services [plus inclusifs et équitables] ne
sont pas compatibles avec I'abolition de la psychiatrie et pourraient étre
vues comme dangereuses pour les communautés concernées». Dans
un monde idéal, je condamnerais simplement, dans 'esprit de Burstow,
tout type de réforme de 'AMM. Dans le monde idéal que jenvisage, ou le
modele queercrip du suicide (assisté) et l'approche affirmative du suicide
seraient adoptées (chapitre 5), les lois validistes, sanistes, agistes et
suicidistes actuelles sur le suicide assisté seraient abolies, et de nouvelles
lois et prestations de suicide assisté seraient offertes a tout le monde,
y compris aux personnes suicidaires. Mais nous ne vivons pas dans un
monde idéal. Et surtout, les débats sur la mise en ceuvre des perspectives
abolitionnistes continuent. Liat Ben-Moshe (2013, 139) nous rappelle que
certaines personnes «suggerent de conceptualiser le but a long terme
de l'abolition des prisons comme une chaine pour des campagnes plus
courtes visant des enjeux spécifiques —comme la déjudiciarisation,
les programmes de restitution ou le placement communautaire. Cet
usage stratégique de l'abolition et de la réforme peut aussi s’appliquer au
contexte de I'abolition de la détention psychiatrique et des traitements
médicaux forcés [...].» Suivant Angela Y. Davis, Ben-Moshe (2013, 139)
donne des exemples de stratégies et d’actions qui pourraient a premiere
vue étre interprétées comme réformistes, mais qui sont compatibles avec
le but a long terme de l'abolition : « Par exemple, lutter pour des soins de
santé pour les détenu-es est une proposition que les activistes devraient
appuyer comme faisant partie intégrante des stratégies abolitionnistes et
décarcérales. » Je soutiens que la méme chose est vraie de 'incarcération
des personnes suicidaires, du suicidisme et de 'AMM. Il est peu probable
que 'AMM soit abolie dans quelques années (ou décennies), et ce n'est

327



Défaire le suicidisme

pas demain que des soins de santé affirmatifs du suicide seront mis en
place. Pendant ce temps, les personnes suicidaires sont laissées a elles-
mémes. Comme les détenu-es auront encore besoin de soins de santé
jusqu’a 'abolition des prisons, les personnes suicidaires auront besoin
de soins de santé et de soutien jusqu’a ce que mon modéle queercrip du
suicide (assisté) et mon approche affirmative du suicide soient adoptés.
Ainsi, dans le monde actuel, qui est imparfait, une réforme des lois sur
le suicide assisté visant a inclure les personnes vivant avec une maladie
non terminale, comme les maladies mentales, bien que problématique
dans une perspective abolitionniste a long terme, serait probablement
une des «meilleures» options a court terme pour beaucoup de personnes
suicidaires. C’est pour ces raisons que jadopte une posture pragmatique
dans laquelle je défends simultanément l'objectif de l'abolition des lois
sur le suicide assisté, qui se basent sur une logique de la sacrifiabilité
des personnes handicapées, malades, souffrantes ou 4gées, et I'objectif
d’'un meilleur acces aux services existants de suicide assisté pour les
personnes suicidaires. Autrement dit, nous pouvons travailler a déman-
teler ceslois violentes sur le long terme, tout en soutenant les personnes
suicidaires a court terme, pendant que la révolution se déroule.

Je crois qu’un programme strictement abolitionniste au regard de
PAMM, excluant tout recours stratégique aux lots actuelles pour offrir un
soutien aux personnes suicidaires, ne constitue pas une réponse responsable
vis-a-vis des personnes suicidaires. Les objectifs révolutionnaires/aboli-
tionnistes et les stratégies pragmatiques dans I'ici et maintenant ne sont
pas antithétiques ou mutuellement exclusifs. En effet, nous pouvons
travailler a 'abolition éventuelle de la psychiatrie, des prisons et des lois
sur le suicide assisté tout en cherchant simultanément, ici et maintenant,
a améliorer les services psychiatriques pour les groupes marginalisés,
a obtenir de meilleures conditions d’'incarcération pour les détenu-es
(comme l'acces aux soins de santé) et a rendre plus inclusives les lois sur
le suicide assisté pour les personnes suicidaires. En d’autres mots, s’il est
crucial de déterrer les racines outrageusement validistes, sanistes, agistes
et suicidistes des lois sur le suicide assisté dans divers pays et de travailler
aleur abolition, nous pouvons aussi temporairement transformer ces lois
pour quelles soient moins dommageables pour les groupes marginalisés,
y compris les personnes suicidaires. Quand je songe a la possibilité
que PAMM au Canada soit étendue aux personnes dont la requéte se
base uniquement sur la souffrance mentale (dont I'exclusion dans la loi
actuelle devrait étre réévaluée en 2027), je ne peux mempécher de penser
que méme si elle est injuste, violente et problématique, comme je l'ai
montré dans le chapitre 4, l'extension de la loi aux personnes vivant avec
des maladies mentales serait néanmoins un gain pour des gens comme

328



Conclusion

moi, qui veulent potentiellement mourir d’'un suicide, mais pas d’'une
maniere violente et solitaire. En effet, méme si elle est profondément
imparfaite, la potentielle inclusion future des personnes vivant avec
des maladies mentales dans 'TAMM offrirait néanmoins un processus de
mort plus humain pour certaines personnes. Lentement mais stirement,
l'expansion des critéeres de 'AMM pour inclure les individus suicidaires
pourrait radicalement changer la maniére dont ils interagissent avec les
services d’intervention, le systeme de santé et méme leur entourage et
leurs ami-es. Ce type de changements graduels pourrait paver la voie a
une abolition totale de TAMM et a 'adoption d’'une approche affirmative
du suicide.

La situation de Julia aurait pu étre différente si une approche
et des soins de santé affirmatifs du suicide avaient été disponibles. Elle
aurait pu contacter ces services pour l'aider a préparer sa mort. Cette
préparation lui aurait permis de se connecter avec ses proches pour les
informer quelle planifiait de quitter ce monde, afin que son entourage et
le personnel de santé puissent 'accompagner dans ses réflexions et dans
son passage de la vie a la mort. Grace a ce processus de soin bienveillant,
elle aurait peut-étre pu établir une connexion avec ses proches d'une
maniere transformative, ce qui aurait pu lui donner le désir de continuer
avivre, comme le raconte Vivek Shraya (2017) dans I Want to Kill Myself.
Cependant, méme si Julia avait fini par choisir de mourir d'un suicide
assisté, elle n'aurait au moins pas été obligée de mourir violemment.
Elle aurait été entourée d'amour. Elle aurait pu parler avec ses étres
chers et ce processus leur aurait épargné la tache atroce de trouver son
cadavre de méme qu'un processus de deuil complexe marqué par toutes
les questions qu’on se pose quand une personne se suicide sans qu’on ait
eu la chance de lui parler: Pourquoi? Aurais-je pu faire quelque chose
pour mieux la soutenir avant quelle meure ?

Dans lesprit des chercheureuses qui insistent sur I'importance
d’une épistémologie de la résistance, sur la résistance épistémique et sur
les formes de microrésistance (Medina 2012; Mills 2014 ; Tuana 2017),
ainsi que des auteurices qui reconnaissent que, malgré leurs défauts
majeurs, certaines stratégies réformistes peuvent parfois améliorer la
vie quotidienne des membres des groupes marginalisés (Dolmage 2017;
Price 2011), je crois que nous devons nous engager dans une micro-
résistance contre les somatechnologies de vie décrites dans ce livre.
Les lois sur le suicide assisté, comme '’AMM, et leur logique du retrofit
consistant a étendre le droit a mourir a certaines «populations spéci-
fiques », resteront toujours hantées par le fait qu'elles sont inaccessibles
aux personnes qui en ont le plus besoin, comme je I'explique dans le
chapitre 4. Cependant, cette inaccessibilité ne signifie pas que ces lois

329



Défaire le suicidisme

actuelles ne peuvent pas étre utilisées pour améliorer la vie et la mort
des personnes suicidaires. Comme le souligne Margaret Price (2011, 86)
dans ses travaux sur le handicap et I'accessibilité, ce quelle appelle les
«microrébellions» ont parfois plus a offrir que les initiatives révolution-
naires qui «ne sont pas tres utiles pour la survie au jour le jour». Cette
approche pourrait aussi s'appliquer aux lois sur le suicide assisté dans
divers pays, y compris au Canada. Pour la survie quotidienne et la mort
des personnes suicidaires, des microchangements a la législation actuelle
sur le suicide assisté pourraient représenter une option viable a court et
a moyen terme alors que nous continuons, a long terme, a démanteler
les systemes oppressifs sous-jacents a ces lois a travers différentes autres
formes de microrésistance et de visions révolutionnaires/abolitionnistes
concertées. Les petits changements par échelons produits par la micro-
résistance pourraient trans-figurer ces lois et éventuellement les vider de
leur logique validiste, saniste, agiste et suicidiste. En somme, bien que la
thanatopolitique pragmatique que je propose dans le chapitre 5 cherche
arévolutionner la maniere dont nous conceptualisons le suicide (assisté),
elle doit aussi rester sensible au besoin quéprouvent plusieurs personnes
de mobiliser les outils actuellement disponibles pour atteindre leurs
fins, particulierement quand cette fin est la fin. Comme nous le rappelle
José Medina (2012, 2017), si les microrésistances ne sont pas suffisantes
pour combattre l'oppression systémique, elles peuvent certainement
jouer un roéle crucial dans les nombreuses stratégies qui sont utilisées
comme riposte aux idéologies et structures racistes. La méme chose est
vraie des idéologies et structures suicidistes. Prises ensemble, toutes les
formes de microrésistance pourraient mener a des transformations plus
larges et profondes.

Les formes de microrésistance et les voix dissidentes des
personnes suicidaires, comme la mienne et les autres que présente
Défaire le suicidisme, pourraient étre considérées comme des outils de
«désobéissance épistémique» permettant de déconstruire l'oppression
épistémique suicidiste, pour reprendre une expression mobilisée par
Medina (2012). Les lettres et les notes de suicide, comme celles de Julia,
constituent également des micropratiques de résistance et des microré-
bellions proposant des visions alternatives a celles dominées par le script
suicidiste préventionniste. Comme le soulignent judicieusement les
chercheureuses Isabelle Perreault (Perreault, Corriveau et Cauchie 2016)
et Patrice Corriveau (Corriveau et al. 2016; Corriveau et al. 2021), ces
messages ont beaucoup a nous apprendre et remettent en question nos
conceptions du suicide. Mon invitation, dans ce livre, a créer un nouveau
mouvement social, soit le mouvement antisuicidiste, s'appuie sur les
travaux importants de ces chercheureuses qui se penchent sur les voix

330



Conclusion

des personnes suicidaires, et elle les prolonge en tentant de donner une
visibilité a leurs voix alors que les auteurices de ces potentielles lettres et
notes de suicide sont toujours en vie. En effet, les personnes suicidaires
ont des messages cruciaux a transmettre, qui pourraient transformer les
discours et les interventions sur le suicide (assisté). Mais elles ne peuvent
pas parler, ou si elles le font, leurs voix sont étouffées. Plus précisément,
leurs messages ne sont pas entendus sauf a partir d’'un script suicidiste
préventionniste. Tout comme 'ont montré des chercheureuses en études
critiques de la race comme Charles W. Mills (1997) et José Medina (2012)
par rapport au racisme, les groupes au pouvoir adoptent une ignorance
volontaire pour éviter de troubler les conceptions raciales dominantes.
Les personnes non suicidaires qui refusent de reconnaitre 'agentivité
des personnes suicidaires et qui rejettent leurs discours sur la vie et la
mort exercent des formes d’ignorance volontaire au sujet de la contrainte
a la vie ainsi que de I'injonction a la vie et a la futurité. Comme je l'ai
démontré tout au long de cet ouvrage, le désir de mourir ne peut pas
étre entendu pour ce qu’il est: il ne peut étre percu qu’a travers la méme
logique de la prévention qui cherche a 'empécher. Permettre 'émergence
d’espaces plus stirs ou parler du désir de mourir en utilisant un modele
queercrip du suicide (assisté) constitue ainsi une forme d«activisme
épistémique » (Hamraie 2017, 132) résistant aux imaginaires dominants
sur la suicidalité. Cela ouvre la possibilité de Iémergence de «commu-
nautés épistémiques» (Tuana 2017, 130) suicidaires et vise a refuser
aux mouvements sociaux le droit de différer, au nom de l'espoir et de
la futurité, l'offre de soutien et d’aide dont les personnes suicidaires ont
besoin ici et maintenant.

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide (assisté) peut
nous aider non seulement a s’affranchir des récits médicaux dominants
qui consideérent la suicidalité comme un probleme individuel a guérir,
mais aussi de certains récits dominants plus récents dans les cercles
queers, trans, du handicap/crips/Mad et dans la suicidologie critique, qui
interprétent la suicidalité uniquement a travers le prisme de l'aliénation,
de l'oppression, de la mutilation, de la destruction ou de la violence
systémique tournée contre soi-méme. Kai Cheng Thom estime que cest
une compréhension déformée de 'amour qui nous entraine a ne pas
faire tout ce qui est en notre pouvoir pour empécher les suicides dans
nos communautés marginalisées. Selon Thom (2019, 43; souligné dans
loriginal), «I'idée que nous devrions soutenir les décisions de mourir
des femmes trans — autrement dit, les laisser mourir —vient des maniéres
dont nous comprenons et ressentons 'amour». Thom croit que nous
devons continuer a tendre la main aux personnes suicidaires et a nous
battre pour améliorer leurs conditions de vie, méme quand elles disent ne

331



Défaire le suicidisme

pas vouloir notre aide (45). Je suis entierement d’accord avec Thom quand
elle dit que nous devons tout tenter pour mettre fin aux oppressions qui
rendent les gens suicidaires en premier lieu. Je suis aussi d'accord pour
dire que notre position sur le suicide (assisté) dépend de la maniere
dont nous définissons I'amour, le soutien et le soin [care], mais je suis en
désaccord avec la maniere dont elle définit ces termes. Thom estime
que le geste de soin, de soutien et d'amour ultime est dempécher une
personne de se suicider, méme si elle a exprimé ce souhait a répétition
et méme si elle y a sérieusement réfléchi en explorant toutes les options.
Thom affirme clairement qu’il ne faudrait offrir aucune forme de soutien
qui appuierait la décision de mourir d’'une personne suicidaire.

En plus de faire tout ce qui est en notre pouvoir pour transformer
notre monde pour qu’il soit plus accueillant et vivable pour tous les
groupes marginalisés, quadviendrait-il si le geste ultime de soin, de
soutien et d'amour consistait a accepter qu'une personne ne veuille
plus vivre pour diverses raisons, ou ne puisse plus vivre, ou ne vivra
plus, comme l'a décidé Julia? Et si aimer une personne signifiait de
l'accompagner dans ce processus de prise de décision complexe et délicat
concernantlavie etla mort, de l'aider a se préparer a ce passage effrayant
et de prendre soin d’elle durant ce processus, méme si cette décision
nous déchire le coeur et nous laisse avec un espace vide rempli de ses
souvenirs ? Et si aimer une personne signifiait parfois d’accepter qu'elle
doive nous quitter et quitter ce monde?

Pour moi et pour beaucoup de personnes suicidaires que je
connais (ainsi que les personnes suicidaires citées dans ce livre et celles
qui ont partagé leurs réflexions avec moi au fil des ans), le soin, le soutien
etlamour impliquent d’accepter nos décisions de quitter ce monde etla
souffrance que nous vivons. Nous ne sommes pas des personnes dupes,
naives, aliénées ou délirantes. Il n'y a pas de bonnes ou de mauvaises
raisons de vouloir mourir: il y a simplement des raisons, une multitude
de raisons, toutes valables, 1égitimes et pertinentes, dans la mesure ou
elles ont été conscientisées et considérées sous différents angles pour
prendre une décision vraiment éclairée sur la mort. Voila précisément
ou les approches actuelles du suicide (assisté) échouent a répondre aux
besoins des personnes suicidaires: il n'existe aucun espace ou avoir
des conversations honnétes sur le suicide et discuter, a de multiples
occasions et avec diverses personnes, de la décision fatale que nous
nous apprétons a prendre. Quand les personnes ne peuvent pas demander
de laide, elles sont privées de l'option de prendre une décision véritablement
éclairée. Selon ma définition, ce déni ne constitue pas du soin, du soutien ou de
Uamour. En tant que personne suicidaire, mon espoir n'est pas seulement
de trouver une solution médicale ou sociopolitique miracle pour guérir

332



Conclusion

ma suicidalité, mais aussi d’étre capable d’articuler mes pensées devant
des gens ouverts d’esprit et de voir des changements concrets dans les
interventions, les politiques publiques, les lois, les institutions et les
représentations du suicide pour quelles refletent mieux ma réalité, mes
besoins et mes revendications.

Tai souvent pensé et exprimé a quelques personnes qui partagent
mes perspectives sur le suicide que je mourrai fort probablement d'un
suicide un jour. Jespére seulement que lorsque ce jour viendra, je ne
serai pas seul dans mon placard comme Julia, n’ayant pas eu l'occasion de
dire au revoir aux personnes que jaime. J'espére que les personnes que
jaime et qui m’aiment seront la pour m'appuyer dans ma décision, pour
me soutenir physiquement et émotionnellement dans le moment le plus
effrayant de ma vie et pour m’accompagner jusqu’a mon dernier souffle.
Cette acceptation profonde de mon départ et leur accompagnement
tout au long de ce processus symboliseraient, pour moi, la puissance
de 'amour. Mais pour quelles puissent le faire, une reconceptualisation
radicale du suicide (assisté) et des soins offerts aux personnes suicidaires
doit avoir lieu. Commencer cette révolution et défendre cet agenda
politique m'ont donné une raison de vivre jusqu’a maintenant. Un jour
de plus, une semaine de plus, une année de plus ou peut-étre encore
beaucoup plus.

333






REMERCIEMENTS

Si I'écriture et la théorisation sont des pratiques solitaires, elles sont
en méme temps profondément collectives et relationnelles. Nos voix,
comme chercheureuses et comme personnes qui écrivent, sont mélées
a une pluralité d’autres voix, parfois celles d’autres auteurices, mais
aussi celles qui résultent d'une multiplicité de rencontres, de moments
partagés, de discussions et déchanges. Ce livre n‘aurait pas été le méme
sans toutes les personnes magnifiques que jai croisées en chemin au
cours de l'aventure fantastique, difficile et surprenante qu’a constituée
son écriture. En effet, 'idée de ce projet a d'abord émergé lors de mon
séjour postdoctoral aux Etats-Unis, en 2014. Cétait un projet différent
alépoque, etle livre ne se concentrait pas, comme c’est aujourd’hui le cas,
sur le suicide (assisté). Je crois néanmoins que ce livre doit beaucoup a ce
projetinitial, méme si je n’ai commencé a travailler sur la version actuelle
qu'en 2020. Je suis donc reconnaissant envers toutes les personnes que
jairencontrées durant ces années et qui ont joué un réle dans I'évolution
de mes idées sur les themes abordés ici ou dans mon parcours acadé-
mique. Certaines de ces personnes sont des ami-es, des connaissances,
des collegues ou des mentors. Certaines personnes viennent de diverses
communautés militantes ou académiques, comme des camarades et des
collegues dans les études et mouvements queers, trans, du handicap,
crips et Mad ainsi qu'en suicidologie critique. Je voudrais toustes les
remercier, et je mexcuse aupres des personnes que jai oubliées dans
la liste alphabétique qui suit: Julie Abbou, Maria Fernanda Arentsen,
Florence Ashley, A. J. Ausina-Dirtystein, Sébastien Barraud, Janik Bastien
Charlebois, Leila Benhadjoudja, Sonia Ben Soltane, Tammy Berberi,
Emmanuelle Bernheim, Nael Bhanji, Hélene Bigras-Dutrisac, Isabelle
Boisclair, Dominique Bourque, Ann Braithwaite, Mary Bunch, Marie
Carriere, Alana Cattapan, Jean-Francois Cauchie, Sheila L. Cavanagh,
Amy Chandler, Ryoa Chung, Patrice Corriveau, Luiza Cesar Riani Costa,
Rob Cover, Lucas Crawford, Paisley Currah, Ann Cvetkovich, Lise
d’Amboise, Jenny L. Davis, Francois Delisle, Maxime De L'Isle, Margaret
Denike, Bruno Dion, Emilie Dionne, Jay Dolmage, Michel Dorais, Elsa
Dorlin, André Duhamel, Chacha Enriquez, Karine Espineira, Samantha
Feder, Scott J. Fitzpatrick, Christian Flaugh, France Fortin, Kelly Fritsch,
Pat Gentile, Lucie Gosselin, Laura Grappo, Claire Grino, Kim Q. Hall, K.
Allison Hammer, Naima Hamrouni, Michael Harrish, Dominique Hétu,
Cressida Heyes, Dave Holmes, Laura Horak, Dan Irving, Katrina Jaworski,
Dani Kasprzak, Christine Kelly, Ummni Khan, Hannah Kia, Jennifer Kilty,
Loes Knaapen, Katefina Kolarova, Marc Lafrance, Pierre-Luc Landry,

335



Défaire le suicidisme

Monique Lanoix, Bruno Laprade, Josée Laramée, Kévin Lavoie, Helen
Hok-Sze Leung, Sandra Lehalle, Suzanne Lenon, Susanne Luhmann,
Kinnon R. MacKinnon, Shoshana Magnet, Zack Marshall, Robyn Martin,
Corinne L. Mason, Marie-Josée Massicotte, Dominique Masson, Jennifer
Matsunaga, Laura Mauldin, Mireille McLaughlin, Denise Médico, Maria
Nengeh Mensah, Elisabeth Mercier, David Moffette, Francoise Moreau-
Johnson, Baljit Nagra, Dahlia Namian, Andrea Nicki, Michael Orsini,
Michelle Owen, Laurent Paccaud, Colette Parent, Laurence Parent,
Danielle Peers, Shanna Peltier, Guillaume Poirier Girard, Jasbir K. Puar,
Annie Pullen Sansfacon, Jake Pyne, Blas Radi, Baharak Raoufi, Geneviéve
Rail, Mythili Rajiva, Juliette Rennes, Joel Michael Reynolds, Carla Rice,
Phyllis L. F. Rippey, Valérie Robin Clayman, Jamy Ryan, Paul Saurette,
Corrie Scott, Christabelle Sethna, Alexis Shotwell, reese simpkins,
Stacy Clifford Simplican, Sam Singer, Denise L. Spitzer, Eliza Steinbock,
Thérése St-Gelais, Chris Straayer, Susan Stryker, Anais Tatossian, Michael
Tattersal, Chloé Taylor, Alanna Thain, Maud-Yeuse Thomas, Cara Tierney,
Tom Tierney, Kathryn Trevenen, Alexis Hieu Truong, Marie-Eve Veilleux,
Syrus Marcus Ware, Amanda Watson, Jennifer White, Christine Wieseler,
Elisabeth Woods, Emily Yue, Libe Garcia Zarranz et Ruth Zurbruegg.
Je voudrais aussi remercier Christina Crosby, maintenant décédée,
qui fut si accueillante lors de mon passage a 'Université Wesleyan. Un
remerciement particulier a William Hébert et Isabelle Perreault, qui, en
plus de partager des amitiés de long terme avec moi, mont toujours été
d’une aide précieuse et m'ont soutenu professionnellement, y compris
pour ce projet de livre. Un autre merci particulier a Ozzie Silverman
et Chantal Maillé pour leur relecture généreuse du manuscrit et pour
la pertinence de leurs commentaires et réflexions. Je remercie égale-
ment Xan Dagenais pour ses suggestions réfléchies sur des articles plus
anciens réutilisés dans ce livre. Je veux aussi remercier Paolo Troilo de
m’avoir généreusement permis d’utiliser 'une de ses peintures en page
couverture pour la version originale du livre en anglais et sa premiere
version traduite. Je suis aussi profondément reconnaissant pour les
six mois que jai passés en 2020 dans le chalet de Kate Kroeger dans
les bois et sans Internet, qui ont catalysé le processus d’écriture de ce
livre. Je conserve de beaux souvenirs de ces collines enneigées, de ces
promenades quotidiennes dans la nature et de ces soirées assis pres du
feu, immergé dans ce projet créatif.

Je suis redevable a toutes les personnes qui ont étudié sous
ma supervision aussi bien que de celles qui m'ont aidé en faisant de
l'assistanat de recherche pour mes divers projets dans les dernieres
dix années. Les personnes suivantes étaient les plus impliquées dans
ce projet de recherche spécifique sur le suicide (assisté): Sarah Cavar,

336



Remerciements

Lois Crémier, Vanessa Dubuc, Marie-Claire Gauthier, Clark Pignedoli,
Myriam Pomerleau et Markus Yanakoulias. Un merci particulier a Celeste
E. Orr, qui a réalisé une brillante revue de la littérature sur la question du
suicide (assisté) et les mouvements sociaux en 2015-2016. Ses réflexions
et nos discussions m'ont aidé a formuler certaines idées dans ce livre.

En tant que Canadien francais, 'anglais est ma seconde langue.
Je n'aurais pas réussi a compléter ce manuscrit sans le soutien de
personnes qui ont, a divers moments et de différentes manieres, traduit
des passages ou révisé le manuscrit. Je veux remercier Catriona LeBlanc,
Marjorie Silverman et Stef Gude. Méme si le fait de travailler sur mon
manuscrit faisait partie de leurs contrats, jestime que leur travail est allé
bien au-dela de cet engagement professionnel. Cest particulierement
le cas de Marjorie, et je suis profondément reconnaissant de I'énergie
émotionnelle, intellectuelle et créative quelle a investie dans mon livre.

Deux personnes ont aussi joué un réle important pour me soutenir
et me guider dans le processus de publication : Robert McRuer et Victoria
Pitts-Taylor. Robert et Victoria ont été les premieres personnes qui ont
«cru» en ce projet de livre et ont été utiles, aidantes et généreuses dans
leurs commentaires et dans leurs conseils pour mieux naviguer dans le
monde éditorial. Leurs réflexions ont aussi approfondi ma these et mes
arguments, et je suis redevable de leur aide précieuse. En plus d’offrir
son aide pour mon livre, Victoria a été une superviseuse fantastique
dans mes études postdoctorales. Son travail brillant, complexe, nuancé
et d’avant-garde a constitué une source d’'inspiration permanente pour
moi. Mais ce qui m’a touché le plus durant mon séjour postdoctoral a la
City University de New York et a I'Université Wesleyan sous sa supervi-
sion était sa grande humanité, sa générosité infinie et sa personnalité
formidable. Merci, Victoria, pour le role décisif que tu as joué (et continue
de jouer) dans ma vie.

Beaucoup de personnes amies et membres de ma famille ont
aussi joué un role clé dans ma vie, et leur présence chaleureuse au
cours des dernieres années se reflete de certaines manieres dans ces
pages. Merci a mes parents, Louise, Denis, et a Sylvie, conjointe de ce
dernier; et merci a ma belle-famille, Sheela, Ozzie et Gabriel. De plus,
Eileen M. LeBlanc a toujours agi comme une seconde mére pour moi. Je
veux remercier Eileen d’étre qui elle est dans le monde et pour son coeur
et son esprit infiniment ouverts. Je ne peux pas omettre de remercier
un autre genre de famille, si significative dans ma vie, que sont mes
compagnons a fourrure: Teddy, Rainbow, Mini-K et Big-K. Ma famille
choisie est si importante pour moi, et ma vie ne serait pas la méme sans
la présence de Xan Dagenais, Marie-Eve Gauvin, Véro Leduc, Stéphanie
Mayer, Marguerite Souliere, Julie Théroux Séguin, Louis Vaillancourt

337



Défaire le suicidisme

et Amélie Waddell. Leur amitié signifie tout pour moi. Un merci parti-
culier a Stéphanie pour tous nos textos, chats et zooms: sa présence
constante et généreuse dans ma vie n'a pas de prix. Un autre merci
particulier a Catriona LeBlanc, avec qui j’ai partagé presque six ans de
ma vie. Catriona a tant contribué a ce livre en traduisant d’anciennes
versions des articles qui y sont reproduits, en agissant comme inter-
locutrice intellectuelle avec un esprit ouvert et critique, et comme
ancienne partenaire m'ayant soutenu dans les meilleurs et les pires
moments dans mon parcours difficile pour obtenir un emploi permanent
tout en tentant d’écrire ce livre.

Je voudrais remercier une personne particulierement importante
dans mon parcours décriture : ma partenaire, Marjorie Silverman, avec
quijaile privilege de partager ma vie depuis 2017. Marjorie a joué tant de
roles dans ce livre : non seulement en étant ma principale interlocutrice
au quotidien (et comme premiére et plus grande partisane de ce livre!),
mais en révisant le manuscrit en entier deux fois plutét qu'une. Marjorie
est une partenaire intellectuelle unique qui nourrit, critique et encourage
ma créativité et ma passion. Embarquer avec elle dans cette odyssée
d’écriture dans un chalet éloigné dans la forét en 2020 fut 'une des
plus belles périodes de ma vie. Je chérirai ces souvenirs a jamais. Nos
promenades quotidiennes dans les bois silencieux et enneigés, pleines
de discussions a propos de nos manuscrits respectifs, ont engendré ce
livre. Mais au-dela de ce compagnonnage intellectuel, Marjorie et moi
partageons un lien véritablement unique qui a transformé ma vie pour
toujours sur tant de plans. A ses cotés, je crois que je peux étre 'lhomme
que je désire étre, et 'homme que je suis, sans honte et entouré damour,
alors que nous explorons ensemble les aspects les plus effrayants,
sombres et difficiles de l'existence, incluant les thémes discutés dans
ce livre: la mort et le suicide (assisté). A ses cotés, parler de mon désir
de mourir me fait sentir vivant.

Ecrire un livre prend du temps et de l'argent. Je voudrais remer-
cier la Faculté des sciences sociales de 'Université d’Ottawa pour le
financement fourni a travers le Programme de soutien a la recherche
pour mon projet de recherche intitulé Transformer notre regard sur le
suicide: le suicidisme comme nouveau cadre théorique (2021-2022). J'ai
également recu de la faculté une opportunité de financement spéciale,
le Fonds finisseur du Collabzium, pour couvrir une partie des cofits
associés au processus de publication, incluant le libre acces en ligne et sa
traduction. Je suis reconnaissant pour le soutien de ma faculté et de mon
université envers mon travail. Je voudrais remercier en particulier Sophie
Letouzé, qui joue un role décisif pour soutenir le corps professoral dans
ses demandes de subventions internes et externes aussi bien que pour

338



Remerciements

divers concours, comme le concours de dégrévement denseignement,
qui m’a permis d’investir plus de temps dans la recherche. Dans le méme
esprit, je voudrais aussi remercier Sébastien Savard, le directeur de mon
département a I'époque ol jécrivais ce livre, ainsi que Victoria Barham,
doyenne de la Faculté des sciences sociales, qui m'ont soutenu dans ma
recherche. Je voudrais aussi exprimer ma reconnaissance sincére aux
trois personnes qui ont révisé mon manuscrit anonymement pour leur
générosité intellectuelle, leurs retours constructifs et leur engagement
positif vis-a-vis de mes idées. Lire leurs commentaires m’a fait pleurer
de joie. La maniére dont elles ont formulé leurs critiques et leurs sugges-
tions était ancrée dans le respect, le soin/la sollicitude/l'attention et la
considération. Leurs retours précieux ont incontestablement renforcé
et amélioré les arguments dans ce livre, surtout dans le chapitre 1. Mes
derniers mots de remerciement vont a I'4quipe de Temple University
Press, en particulier a Will Forrest, Gary Kramer, Ann-Marie Anderson,
Ashley Petrucci et surtout mon éditeur Shaun Vigil pour I'intérét qu’iels
ont continuellement manifesté envers Défaire le suicidisme et pour leur
expertise, leur dévouement et leur professionnalisme durant le processus
de publication. La réponse rapide et positive de Shaun a ma proposition
de livre et son enthousiasme et sa passion vis-a-vis des idées qu’elle
contient m'ont convaincu que travailler avec lui et Temple University
Press serait mon meilleur choix, malgré l'intérét exprimé par d’autres
éditeurs. Je n'ai jamais regretté cette décision : le dévouement, la perspi-
cacité intellectuelle, la sensibilité et la vision de Shaun pour ce livre, sans
mentionner ses autres qualités (ponctuel, collégial, aidant, organisé),
ont transformé une expérience potentiellement stressante en une chose
plaisante et mémorable. Merci, Shaun, d’avoir vraiment cru au potentiel
de ce livre. JJaimerais aussi remercier chaleureusement Fanny Lallart
et Emma Fanget des éditions Burn~Aoft pour leur professionnalisme
et leur relecture minutieuse de la traduction du livre en vue de son
adaptation francaise européenne, de méme que leur précieux soutien
tout au long de notre collaboration, de méme que Théo Pall pour son
excellent travail sur la maquette du livre. Merci d'avoir cru en ce livre et
en son potentiel de rejoindre de nouveaux publics francophones.
Alors que la vaste majorité de ce livre comprend du matériel
publié pour la premiere fois, les chapitres contiennent des passages
provenant de travaux déja publiés, qui ont été mis a jour, réécrits et
recontextualisés. Une version plus courte et plus ancienne du chapitre 1,
ainsi qu'une poignée de courts passages dans d’autres chapitres et dans
I'introduction ont paru comme «Suicidism: A New Theoretical Framework
to Conceptualize Suicide from an Anti-oppression Perspective », DSQ:
Disability Studies Quarterly, vol. 40, n° 3, publié en 2020 par les Ohio State

339



Défaire le suicidisme

University Libraries, URL: http://dx.doi.org/10.18061/dsq.v40i3.7053.
Sous licence CC BY 4.0. Une version plus courte et plus ancienne du
chapitre 2 et un passage de l'introduction ont paru comme «The
Somatechnologies of Canada’s Medical Assistance in Dying Law: LGBTQ
Discourses on Suicide and the Injunction to Live», Somatechnics, vol. 7,
n° 2, 2017, p. 201-217. Certains courts passages dans ce livre ont aussi
paru dans les articles suivants : «Les personnes suicidaires peuvent-elles
parler? Théoriser loppression suicidiste a partir d'un modéle socio-sub-
jectif du handicap», Criminologie, vol. 51, n° 2, 2018, p. 189-212, URL:
https://doi.org/10.7202/1054240ar ; « ‘Fix society. Please.” Suicidalité trans et
modéles d’interprétation du suicide : Repenser le suicide a partir des voix
des personnes suicidaires», Frontieres, vol. 31, n° 2, 2020, URL: https:/
doi.org/10.7202/1070339ar ; « Theorizing the Intersections of Ableism,
Sanism, Ageism and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted Death
Debates», dans J. M. Reynolds et C. Wieseler (dir.), The Disability Bioethics
Reader, New York, Routledge, 2022, p. 221-231 (reproduit avec la permis-
sion du concédant via PLSclear). Je suis sincerement reconnaissant pour
toutes les permissions qui m'ont été accordées.

Jai aussi présenté des versions antérieures du matériel présenté
dans ce livre a diverses occasions, comme le Forum de sociologie de
I'Association internationale de sociologie (Vienne, 2016), a 1a 84¢ édition
de la conférence de I'’Acfas (Montréal, 2016), a la conférence de
I'Association canadienne des études du handicap et a la conférence des
Women’s and Gender Studies/Recherches féministes (Toronto, 2017),
a la conférence de I'Association canadienne de sociologie (Vancouver,
2019), a la conférence annuelle de ’American Political Science
Association (Seattle, 2021), et dans des séminaires a I'Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales/EHESS (Paris, 2019) et 4 'Université du
Québec a Montréal (Montréal, 2021). Jai aussi présenté des versions
antérieures du matériel publié ici comme conférences d’honneur dans
les colloques suivants: Poetics and Ethics of “Living with”: Indigenous,
Canadian and Québécois Feminist Production Today (Banff, 2018); Trans
and Non-Binary Youth and Their Families Facing Adversity: Experiences,
Strengths, Strategies and Innovative Practices (89¢ conférence de I'Acfas;
Québec, 2022); et la conférence internationale What Trans Knowledge
Does to Gender Studies (Paris, 2022). Je voudrais remercier toutes les
personnes qui ont participé a ces événements pour la pertinence de
leurs commentaires, rétroactions et questions.

340









BIBLIOGRAPHIE

Le numéro de page donné dans le corps du texte renvoie a la version
originale en francais ou a la traduction francaise, lorsque celle-ci existe.

Ackerman, F. (1998). Assisted Suicide, Terminal
Illness, Severe Disability, and the Double
Standard. Dans M. P. Battin, R. Rhodes &

A. Silvers (dir.), Physician Assisted Suicide:
Expanding the Debate (p. 149-161). Routledge.

Adams, N. & Vincent, B. (2019). Suicidal Thoughts
and Behaviors Among Transgender Adults in
Relation to Education, Ethnicity, and Income:
A Systematic Review. Transgender Health, 4(1),
226-246.

Agamben, G. (1998). Homo Sacer: Sovereign Power
and Bare Life. Stanford University Press. En
francais: Homo Sacer: le pouvoir souverain et la
vie nue. Le Seuil, 1997.

Ahmed, S. (2010). The Promise of Happiness. Duke
University Press.

Ahmed, S. (2012). On Being Included: Racism and
Diversity in Institutional Life. Duke University
Press.

Alcoff, L. (1991). The Problem of Speaking for
Others. Cultural Critique, 20, 5-32.

Alcorn, L. (2014). Lettre de suicide (28 décembre).

https://slate.com/human-interest/2014/12/
leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-
should-be-honored-in-death.html.

Améry, J. (1999). On Suicide: A Discourse on
Voluntary Death. Indiana University Press. En
francais: Porter la main sur soi. Traité du
suicide. Trad. de F. Wuilmart. Actes Sud, [1976]
1996.

Amundson, R. & Taira, G. (2005). Our Lives and
Ideologies: The Effect of Life Experience on
the Perceived Morality of the Policy of
Physician-Assisted Suicide. Journal of Disability
Policy Studies, 16(1), 53-57.

Ansloos, J. & Peltier, S. (2021). A Question of
Justice: Critically Researching Suicide with
Indigenous Studies of Affect, Biosociality, and
Land-Based Relations. Health: An
Interdisciplinary Journal for the Social Study of
Health, Iliness and Medicine, 26(1), 100-119.

Appel, J. M. (2007). A Suicide Right for the
Mentally I11? A Swiss Case Opens a New
Debate. Hastings Center Report, 37(3), 21-23.

Arcan, N. (2004). Se tuer peut nuire a la santé.
Magazine P45(14), 1-2.

Arcan, N. (2008, 15 mai). Pour un pet... https:/
nellyarcan.ca/pdf/ICI/12008-05-15-MAY-068-C-F.pdf

Ashton, J. (2019). Life After Suicide: Finding
Courage, Comfort and Community After
Unthinkable Loss. William Morrow.

Aubrecht, K., Kelly, C. & Rice, C. (dir.) (2020). The
Aging-Disability Nexus. University of British
Columbia Press.

Bach, M. & Kerzner, L. (2010). A New Paradigm for
Protecting Autonomy and the Right to Legal
Capacity: Advancing Substantive Equality for
Persons with Disabilities Through Law, Policy and
Practice. Law Commission of Ontario. https:/
www.lco-cdo.org/wp-content/uploads/2010/11/
disabilities-commissioned-paper-bach-
kerzner.pdf.

Balch, B. (2017). Death by Lethal Prescription: A
Right for Older People — Or Their Duty?
Generations: Journal of the American Society on
Aging, 41(1), 42-46.

Bantjes, J. & Swartz, L. (2019). “What Can We
Learn From First-Person Narratives?” The Case
of Nonfatal Suicidal Behavior. Qualitative
Health Research, 29(10), 1-11.

Baril, A. (2015). Transness as Debility: Rethinking
Intersections between Trans and Disabled
Embodiments. Feminist Review, 111, 59-74.

Baril, A. (2017). The Somatechnologies of
Canada’s Medical Assistance in Dying Law:
LGBTQ Discourses on Suicide and the
Injunction to Live. Somatechnics, 7(2), 201-217.

Baril, A. (2018). Les personnes suicidaires
peuvent-elles parler ? Théoriser l'oppression
suicidiste a partir d'un modele sociosubjectif
du handicap. Criminologie, 51(2), 189-212.

Baril, A. (2020a). “Fix Society. Please.” Suicidalité
trans et modeéles d’interprétation du suicide:
Repenser le suicide a partir des voix des
personnes suicidaires. Frontiéres, 31(2). https:/
doi.org/10.7202/1070339ar.

Baril, A. (2020b). Queeriser le geste suicidaire:
Penser le suicide avec Nelly Arcan. Dans
I. Boisclair, P.-L. Landry & G. Poirier Girard
(dir.), Québequeer : Le queer dans les productions
littéraires, artistiques et médiatiques québécoises
(p. 325-341). Presses de I'Université de Montréal.

Baril, A. (2020c). Suicidism: A New Theoretical
Framework to Conceptualize Suicide from an
Anti-Oppressive Perspective. Disability Studies
Quarterly, 40(3). https://dsq-sds.org/article/id/898/.

343


https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
http://www.lco-cdo.org/wp
https://doi.org/10.7202/1070339ar
https://doi.org/10.7202/1070339ar

Défaire le suicidisme

Baril, A. (2022). Theorizing the Intersections of

Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism in
Suicide and Physician-Assisted Death Debates.
Dans J. M. Reynolds & C. Wieseler (dir.), The
Disability Bioethics Reader (p. 221-231).
Routledge.

Baril, A. (2025). Saving Queer and Trans People

from “Bad” Deaths: Suicide Prevention as
“Cruel Optimism” in Suicidist Contexts. Dans
N. Lykke, T. Mehrabi et M. Radomska (dir.),
Routledge International Handbook of Queer Death
Studies (p. 294-303). Routledge.

Baril, A., Pullen Sansfagon, A. & Gelly,

M. A. (2020). Digging beneath the Surface:
When Disability Meets Gender Identity.
Canadian Journal of Disability Studies, 9(4).
https://cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/
article/view/666. En frangais: Au-dela des
apparences: Quand le handicap croise
l'identité de genre. Canadian Journal of
Disability Studies, 9(4), 2020, 24-49.

Baril, A. & Silverman, M. (2019). Forgotten Lives:

Trans Older Adults Living with Dementia at the
Intersection of Cisgenderism, Ableism/
Cogniticism and Ageism. Sexualities, 25(1-2),
1-15. https://journals.sagepub.com/doi/
full/10.1177/1363460719876835. En francais:
Des vies oubliées: Les personnes dgées trans
vivant avec une démence a l'intersection du
cisgenrisme, du capacitisme/cogniticisme et
de l'agisme. Canadian Journal of Disability
Studies, 9(4), 2020, 180-193.

Baril, A., Silverman, M., Gauthier, M.-C. &

Lévesque, M. (2020). Forgotten Wishes:
End-of-Life Documents for Trans People with
Dementia at the Margins of Legal Change.
Canadian Journal of Law and Society, 35(2),
367-390. En francais: Souhaits oubliés:
Documents de fin de vie des personnes trans
vivant avec une démence aux marges des
changements juridiques. GLAD! Revue sur le
langage, le genre, les sexualités, 10, 2021. https://
journals.openedition.org/glad/2460

Baril, A. & Trevenen, K. (2014). Exploring

Ableism and Cisnormativity in the
Conceptualization of Identity and Sexuality
“Disorders.” Annual Review of Critical
Psychology, 11, 389-416.

Bastien, R. & Perreault, I. (2018). Le négatif et le

positif. VST: Vie sociale et traitements, 137(1), 40-49.

Batavia, A. I. (1997). Disability and Physician-

Assisted Suicide. New England Journal of
Medicine, 336(23), 1671-1673.

Battin, M. P. (2005). Ending Life: Ethics and the

Way We Die. Oxford University Press.

Battin, M. P. (2015). The Ethics of Suicide: Historical

Sources. Oxford University Press.

344

Bauer, G. R, Pyne, J., Francino, M. C. & Hammond,
R. (2013). Suicidality among Trans People in
Ontario: Implications for Social Work and
Social Justice. Service social, 59(1), 35-62.

Bauer, G. R., Scheim, A. I, Pyne, J., Travers, R. &
Hammond, R. (2015). Intervenable Factors
Associated with Suicide Risk in Transgender
Persons: A Respondent Driven Sampling Study
in Ontario, Canada. BMC Public Health, 15, 1-15.

BayatRizi, Z. (2008). Life Sentences: The Modern
Ordering of Mortality. University of Toronto Press.

Bayliss, G. (2016, 14 avril). Canada’s Assisted-
Suicide Law Fails the Mentally I1l. The Walrus.
https:/thewalrus.ca/suicide-is-not-painless/

Beattie, D. & Devitt, P. (2015). Suicide: A Modern
Obsession. Liberties Press.

Benkhelifa, S., Camier-Lemoine, E., Chalancon,
B. & Leaunea, E. (2021). Pour une réflexion
éthique revisitée autour de la prévention du
suicide: L'exemple de I'approche narrative.
Ethique et santé, 18(1), 45-52.

Ben-Moshe, L. (2013). “The Institution Yet to
Come”: Analyzing Incarceration Through a
Disability Lens. Dans L. J. Davis (dir.), The
Disability Studies Reader (4¢ éd., p. 132-143).
Routledge.

Ben-Moshe, L. (2020). Decarcerating Disability:
Deinstitutionalization and Prison Abolition.
University of Minnesota Press.

Beresford, P. & Russo, J. (dir.) (2022). The
Routledge International Handbook of Mad
Studies. Routledge.

Bering, J. (2018). Suicidal: Why We Kill Ourselves.
University of Chicago Press.

Berlant, L. (2011). Cruel Optimism. Duke
University Press.

Bernheim, E. (2019). Le refus de soins
psychiatriques est-il possible au Québec?
Instrumentalisation du droit et mission
thérapeutique de la justice. Aporia, 1(11),
28-40.

Bettcher, T. M. (2014). Trapped in the Wrong
Theory: Rethinking Trans Oppression and
Resistance. Signs, 39(2), 383-406.

Boer, T. A. (2017). Does Euthanasia Have a
Dampening Effect on Suicide Rates? Recent
Experiences from the Netherlands. Journal of
Ethics in Mental Health, 10, 1-9.

Borecky, A., Thomsen, C. & Dubov, A. (2019).
Reweighing the Ethical Tradeoffs in the
Involuntary Hospitalization of Suicidal
Patients. American Journal of Bioethics, 19(10),
71-83.

Borges, A. (2019, 2 avril). I Am Not Always Very
Attached to Being Alive. The Outline.
https://theoutline.com/post/7267/
living-with-passive-suicidal-ideation.



https://cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/article/view/666
https://cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/article/view/666
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/1363460719876835
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/1363460719876835

Bibliographie

Bornstein, K. (2006). Hello Cruel World: 101
Alternatives to Suicide for Teens, Freaks and Other
Outlaws. Seven Stories Press. En francais:
Hello, monde cruel: 101 alternatives au suicide
pour les ados, les freaks et autres rebelles. Trad. de
J. C. Robinet. Au Diable Vauvert, 2018.

Braswell, H. (2018). Putting the “Right to Die” in
Its Place: Disability Rights and Physician-
Assisted Suicide in the Context of US End-of-Life
Care. Studies in Law, Politics, and Society, 76, 75-99.

Brian, K. M. (2016). “The Weight of Perhaps Ten
or a Dozen Human Lives”: Suicide,
Accountability, and the Life-Saving
Technologies of the Asylum. Bulletin of the
History of Medicine, 90(4), 583-610.

Broer, T. (2020). Technology for Our Future?
Exploring the Duty to Report and Processes of
Subjectification Relating to Digitalized Suicide
Prevention. Information, 11(170), 1-12.

Broz, L. & Miinster, D. (dir.) (2015). Suicide and
Agency: Anthropological Perspectives on
Self-Destruction, Personhood, and Power. Routledge.

Bryan, A. & Mayock, P. (2017). Supporting LGBT
Lives? Complicating the Suicide Consensus in
LGBT Mental Health Research. Sexualities,
20(1-2), 65-85.

Bryan, C. J. (2022). Rethinking Suicide: Why
Prevention Fails, and How We Can Do Better.
Oxford University Press.

Burstow, B. (1992). Radical Feminist Therapy:
Working in the Context of Violence. Sage
Publications.

Burstow, B. (2014). The Withering Away of
Psychiatry: An Attrition Model for
Antipsychiatry. Dans B. Burstow, B. A. LeFrangois
& S. Diamond (dir.), Psychiatry Disrupted:
Theorizing Resistance and Crafting the (R)evolution
(p. 34-51). McGill/Queen’s University Press.

Burstow, B. (2015). Psychiatry and the Business of
Madness: An Ethical and Epistemological
Accounting. Palgrave MacMillan.

Burstow, B. (2016, 26 avril). The Liberals’ Assisted
Dying Bill: Reflections on a CopOut. The
BizOMadness Blog. http://bizomadness.
blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-
dying-bill.html.

Burstow, B. & LeFrancois, B. A. (2014).
Impassioned Praxis: An Introduction to
Theorizing Resistance to Psychiatry. Dans
B. Burstow, B. A. LeFrancois & S. Diamond
(dir.), Psychiatry Disrupted: Theorizing Resistance
and Crafting the (R)evolution (p. 3-15).
McGill-Queen’s University Press.

Burstow, B., LeFrancois, B. A. & Diamond, S. (dir.)
(2014). Psychiatry Disrupted: Theorizing
Resistance and Crafting the (R)evolution.
McGill-Queen’s University Press.

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the
Subversion of Identity. Routledge. En francais:
Trouble dans le genre. Le féminisme et la
subversion de l'identité. Trad. de C. Kraus. La
Découverte, 2005.

Button, M. E. (2016). Suicide and Social Justice:
Toward a Political Approach to Suicide.
Political Research Quarterly, 69(2), 270-280.

Button, M. E. (2020). Suicidal Regimes: Public
Policy and the Formation of Vulnerability to
Suicide. Dans M. E. Button & I. Marsh (dir.),
Suicide and Social Justice: New Perspectives on the
Politics of Suicide and Suicide Prevention
(p. 87-101). Routledge.

Button, M. E. & Marsh, 1. (dir.) (2020a).
Introduction. Dans Suicide and Social Justice:
New Perspectives on the Politics of Suicide and
Suicide Prevention (p. 1-12). Routledge.

Button, M. E. & Marsh, I. (dir.) (2020b). Suicide
and Social Justice: New Perspectives on the Politics
of Suicide and Suicide Prevention. Routledge.

Cacho, L. M. (2012). Social Death: Racialized
Rightlessness and the Criminalization of the
Unprotected. New York University Press.

Camier-Lemoine, E. & Leaune, E. (2021). Autour
de la promesse du lien. Santé mentale: le
mensuel des équipes soignantes en psychiatrie,
256, 74-79.

Campbell, C. S. (2017). Limiting the Right to Die:
Moral Logic, Professional Integrity, Societal
Ethos. Dans M. Cholbi (dir.), Euthanasia and
Assisted Suicide: Global Views on Choosing to End
Life (p. 191-229). ABC-CLIO.

Campbell, F. K. (2019). Precision Ableism: A
Studies in Ableism Approach to Developing
Histories of Disability and Abledment.
Rethinking History: The Journal of Theory and
Practice, 23(2), 138-156.

Canetto, S. S. (1992). Gender and Suicide in the
Elderly. Suicide and Life-Threatening Behavior,
22(1), 80-97.

Case, A. & Deaton, A. (2020). Deaths of Despair and
the Future of Capitalism. Princeton University
Press.

Cavan, R. S. (1928). Suicide. University of Chicago
Press.

Cellard, A., Chapdelaine, E. & Corriveau, P. (2013).
«Des menottes sur des pansements»: La
décriminalisation de la tentative de suicide
dans les tribunaux du Québec entre 1892
et 1972. Canadian Journal of Law and Society,
28(1), 83-98.

Centre for Addiction and Mental Health (CAMH).
(2017). Policy Advice on Medical Assistance in
Dying and Mental Iliness. https:/www.camh.ca/-/
media/files/pdfs---public-policy-submissions/
camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf

345


http://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html
http://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html
http://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf

Défaire le suicidisme

Centre for Suicide Prevention. (2019). Sexual
Minorities and Suicide. Centre for Suicide
Prevention/Mental Health Commission of
Canada/Canadian Association for Suicide
Prevention.

Centre for Suicide Prevention. (2020a). Older
Adults and Suicide. Centre for Suicide
Prevention/Mental Health Commission of
Canada/Canadian Association for Suicide
Prevention.

Centre for Suicide Prevention. (2020b).
Transgender People and Suicide. Centre for
Suicide Prevention/Mental Health Commission
of Canada/Canadian Association for Suicide
Prevention.

Chandler, A. (2016). Self-Injury, Medicine and
Society: Authentic Bodies. Palgrave Macmillan.

Chandler, A. (2019). Boys Don’t Cry? Critical
Phenomenology, Self-Harm, and Suicide.
Sociological Review, 67(6), 1350-1366.

Chandler, A. (2020a). Shame as Affective
Injustice: Qualitative, Sociological
Explorations of Self-Harm, Suicide and
Socioeconomic Inequalities. Dans M. E. Button
& I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New
Perspectives on the Politics of Suicide and Suicide
Prevention (p. 32-49). Routledge.

Chandler, A. (2020b). Socioeconomic Inequalities
of Suicide: Sociological and Psychological
Intersections. European Journal of Social Theory,
23(1), 33-51.

Chandler, E. & Ignagni, E. (2019). Strange Beauty:
Aesthetic Possibilities for Desiring Disability
into the Future. Dans K. Ellis, R. Garland-
Thomson, M. Kent & R. Robertson (dir.),
Interdisciplinary Approaches to Disability Looking
Towards the Future, Volume 2 (p. 255-265).
Routledge.

Chao, Y.-S., Boivin, A., Marcoux, I., Garnon, G.,
Mays, N., Lehoux, P., Prémont, M-C.,
van Leeuwen, E., Pineault, R., Advisory
Committee, Canadian Medical Association,
College of Family Physicians of Canada,
Canadian Bar Association, ministere de la
Santé et des Services sociaux du Québec,
Réseau des soins palliatifs du Québec &
Commissaire a la santé et au bien-étre du
Québec (2016). International Changes in
End-of-Life Practices over Time: A Systematic
Review. BMC Health Services Research, 16(539).
https://doi.org/10.1186/s12913-016-1749-z.

Charland, L. C., Lemmens, T. & Wada, K. (2018).
Decision-Making Capacity to Consent to
Medical Assistance in Dying for Persons with
Mental Disorders. Journal of Ethics in Mental
Health, 1-14. https://ssrn.com/
abstract=2784291.

346

Chih, C., Wilson-Yang, J. Q., Dhaliwal, K.,
Khatoon, M., Redman, N., Malone, R., Islam,
S. & Persad, Y. (2020). Health and Well-Being
among Racialized Trans and Non-Binary
People in Canada. Trans PULSE Canada.
https://transpulsecanada.ca/results/
report-health-and-well-being-among-racialized-
trans-and-non-binary-people-in-canada/.

Chivers, S. (2020). Cripping Care Advice: Austerity
Advice Literature, and the Troubled Link
between Disability and Old Age. Dans
K. Aubrecht, C. Kelly & C. Rice (dir.). The
Aging-Disability Nexus (p. 51-64). University of
British Columbia Press.

Cholbi, M. (2011). Suicide: The Philosophical
Dimensions. Broadview Press.

Cholbi, M. (2017). Suicide. Dans E. N. Zalta (dir.),
Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://
plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/
suicide/.

Cholbi, M. & Varelius, J. (dir.) (2015). New
Directions in the Ethics of Assisted Suicide and
Euthanasia. Springer.

Chrisjohn, R. D., McKay, S. M. & Smith, A. O.
(2014). Dying to Please You: Indigenous Suicide in
Contemporary Canada. Theytus Books.

Clare, E. (2009). Exile and Pride: Disability,
Queerness and Liberation (2¢ éd.). South End
Press.

Clare, E. (2017). Brilliant Imperfection: Grappling
With Cure. Duke University Press.

Clifford Simplican, S. (2015). The Capacity
Contract: Intellectual Disability and the Question
of Citizenship. University of Minnesota Press.

Cohen-Almagor, R. (2016). Patient’s Autonomy,
Physician’s Convictions and Euthanasia in
Belgium. Annual Review of Law and Ethics, 24,
343-356.

Coleman, D. (2010). Assisted Suicide Laws Create
Discriminatory Double Standard for Who Gets
Suicide Prevention and Who Gets Suicide
Assistance: Not Dead Yet Responds to
Autonomy. Disability and Health Journal, 3,
39-50.

Coleman, D. (2018, 26 octobre). I Depend on
Life-Support to Stay Alive. Why I Oppose
Assisted Suicide Laws. NJ.com. https:/www.
nj.com/opinion/2018/10/i_depend_on_life-
support_to_stay_alive_why_i_wont.html.

Coleman, D. (2020, January 28). The Extreme
Ableism of Assisted Suicide. Not Dead Yet: The
Resistance. https://notdeadyet.org/
the-extreme-ableism-of-assisted-suicide/.

Collins, S. E., Clifasefi, S. L., Logan, D. E.,
Samples, L. S., Somers, J. M. & Marlatt, G. A.
(2012). Current Status, Historical Highlights,
and Basic Principles of Harm Reduction. Dans



https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/

Bibliographie

G. A. Marlatt, M. E. Larimer & K. Witkiewitz
(dir.), Harm Reduction: Pragmatic Strategies for
Managing High-Risk Behaviors (2¢ éd., p. 3-35).
Guilford Press.

Colucci, E., Lester, D., Hjelmeland, H. & Park,

B. C. B. (dir.) (2013). Suicide and Culture:
Understanding the Context. Hogrefe.

Corriveau, P., Cauchie, J.-F., Lyonnais, A. &
Perreault, I. (2021). Créer et gérer une banque
de données numérique: Les défis
méthodologiques et éthiques de la construction
et de la pérennité de la Plateforme d’'analyse de
la régulation sociale du suicide au Québec.
Bulletin de Méthodologie Sociologique, 150, 28-50.

Corriveau, P., Perreault, 1., Cauchie, J.-F. &
Lyonnais, A. (2016). Le suicide dans les
enquétes du coroner au Québec entre 1763
et 1986: Un projet de recherche inédit. Revue
d’histoire de UAmérique francaise, 69(4), 71-86.

Cover, R. (2012). Queer Youth Suicide, Culture, and
Identity: Unliveable Lives? Routledge.

Cover, R. (2016a). Queer Youth Suicide:
Discourses of Difference, Framing Suicidality,
and the Regimentation of Identity. Dans
J. White, I. Marsh, M. J. Kral & J. Morris (dir.),
Critical Suicidology: Transforming Suicide
Research and Prevention for the 21st Century
(p. 188-208). University of British Columbia Press.

Cover, R. (2016b). Suicides of the Marginalised:
Cultural Approaches to Suicide, Minorities and
Relationality. Cultural Studies Review, 22(2),
90-113.

Cover, R. (2020). Subjective Connectivity:
Rethinking Loneliness, Isolation and
Belonging in Discourses of Minority Youth
Suicide. Social Epistemology, 34(6), 566-576.

Creighton, C., Cerel, J. & Battin, M. P. (2017).
Statement of the American Association of
Suicidology: “Suicide” Is Not the Same as
“Physician Aid in Dying.” American Association
of Suicidology, 1-5.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the
Intersection of Race and Sex: A Black Feminist
Critique of Discrimination Doctrine, Feminist
Theory and Antiracist Practice. University of
Chicago Legal Forum, 89, 139-167.

Critchley, S. (2019). Notes on Suicide. Fitzcarraldo
Editions.

Crow, L. (1996). Including All of Our Lives:
Renewing the Social Model of Disability. Dans
C. Barnes & G. Mercer (dir.), Exploring the
Divide (p. 55-72). Disability Press.

Cvetkovich, A. (2012). Depression: A Public Feeling.
Duke University Press.

Daley, A., Costa, L. & Beresford, P. (dir.) (2019).
Madness, Violence, and Power: A Critical
Collection. University of Toronto Press.

Davis, L. J. (dir.) (2013a). The Disability Studies
Reader (4¢ éd.). Routledge. Davis, L. J. (2013b).
The End of Normal. University of Michigan
Press.

Day, A. (2021). The Political Economy of Stigma:
HIV, Memoir, Medicine, and Crip Positionalities.
Ohio State University Press.

De Berardis, D., Martinotti, G. & Di Giannantonio,
M. (2018). Editorial: Understanding the
Complex Phenomenon of Suicide: From
Research to Clinical Practice. Frontiers in
Psychiatry. https://doi.org/10.3389/
fpsyt.2018.00061.

De Lauretis, T. (1987). Technologies of Gender:
Essays on Theory, Film and Fiction. Indiana
University Press. En francais: Théorie queer et
cultures populaires: de Foucault a Cronenberg.
Trad. de S. Bourcier. Préface de P. Molinier. La
Dispute, 2007.

Del Villar, K., Willmott, L. & White, B. (2020).
Suicides, Assisted Suicides and “Mercy
Killings”: Would Voluntary Assisted Dying
Prevent These “Bad Deaths”? Monash University
Law Review, 46(2), 1-44.

Dignitas. (2021). Dignitas: To Live with Dignity, to
Die with Dignity Brochure. http://www.dignitas.
ch/images/stories/pdf/informations-
broschuere-dignitas-e.pdf. En francais:
Dignitas: vivre dignement, mourir dignement,
http:/www.dignitas.ch/images/stories/pdf/
informations-broschuere-dignitas-f.pdf

DiPietro, P. J. (2016). Of Huachaferia, Asi, and
M’ E Mati: Decolonizing Transing
Methodologies. TSQ: Transgender Studies
Quarterly, 3(1-2), 65-73.

Dixon, E. & Piepzna-Samarasinha, L. L. (dir.)
(2020). Beyond Survival: Strategies and Stories
from the Transformative Justice Movement. AK
Press.

Dolmage, J. T. (2017). Academic Ableism: Disability
and Higher Education. University of Michigan
Press.

Dorais, M. & Lajeunesse, S. L. (2004). Dead Boys
Can’t Dance: Sexual Orientation, Masculinity,
and Suicide. McGill-Queen’s University Press.
En francais: Mort ou fif. La face cachée du
suicide chez les garcons. VLB éditeur, 2000.

Dotson, K. (2011). Tracking Epistemic Violence,
Tracking Practices of Silencing. Hypatia, 26(2),
236-257.

Douglas, J. D. (1967). The Social Meanings of
Suicide. Princeton University Press.

Downie, J. (2004). Dying Justice: A Case for
Decriminalizing Euthanasia and Assisted Suicide
in Canada. University of Toronto Press.

Downie, J. (2020). Why Feminist Philosophy
(Especially Sue Sherwin’s) Matters: Reflections

347


http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf.
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf.
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf.
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-f.pdf
http://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-f.pdf

Défaire le suicidisme

through the Lens of Medical Assistance in
Dying. International Journal of Feminist
Approaches to Bioethics, 13(2), 21-27.

Dumsday, T. (2021). Assisted Suicide in Canada:
Moral, Legal, and Policy Considerations.
University of British Columbia Press.

Durkheim, E. (1951). Suicide: A Study in Sociology.
Translated by J. A. Spaulding & G. Simpson.
Free Press. En francais: Le Suicide. Etude de
sociologie. Presses universitaires de France,
1993 [1897].

Dworkin, R., Nagel, T., Nozick, R., Rawls, J.,
Scanlon, T. & Thomson, J. J. (1998). The
Philosophers’ Brief. Dans M. P. Battin,

R. Rhodes & A. Silvers (dir.), Physician Assisted
Suicide: Expanding the Debate (p. 431-441).
Routledge.

Dyck, R. D. (2015). Report on Outcome and
Recommendations: LGBTQ Youth Suicide
Prevention Summit 2012. https://egale.ca/
awareness/ysps2012/.

Dying with Dignity Canada (2016, 23 septembre).
Why Medically Assisted Dying Is Not Suicide.
https://www.dyingwithdignity.ca/blog/
assisted_dying_is_not_suicide.

East, L., Dorozenko, K. P. & Martin, R. (2019). The
Construction of People in Suicide Prevention
Documents. Death Studies, 1-10.

The Economist (2015). 24 and Ready to Die. https://
www.youtube.com/watch?v=SWWKkUzk{J4M.

Edelman, L. (2004). No Future: Queer Theory and
the Death Drive. Duke University Press. En
francais: Merde au futur: Théorie queer et
pulsion de mort. Trad. de M. Démont. Epel, 2016.

Engelhart, K. (2021). The Inevitable: Dispatches on
the Right to Die. St. Martin’s Press.

Exit International (2021). Our Philosophy: Exit
Vision, Mission and Values. https:/www.
exitinternational.net/about-exit/
our-philosophy/.

Eyal, N. (2011). Informed Consent. Dans
E. N. Zalta (dir.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy. https://plato.stanford.edu/archives/
win2015/entries/informed-consent/.

Fireweed Collective (anciennement The Icarus
Project) (2020). When It All Comes Crashing
Down: Navigating Crisis. Dans E. Dixon &

L. L. Piepzna-Samarasinha (dir.), Beyond
Survival: Strategies and Stories from the
Transformative Justice Movement (p. 127-133).
AK Press.

Fitzpatrick, S. J. (2014). Re-Moralizing the Suicide
Debate. Journal of Bioethical Inquiry, 11(2),
223-232.

Fitzpatrick, S. J. (2015). Scientism as a Social
Response to the Problem of Suicide. Journal of
Bioethical Inquiry, 12(4), 613-622.

348

Fitzpatrick, S. J. (2016a). Ethical and Political
Implications of the Turn to Stories in Suicide
Prevention. Philosophy, Psychiatry, and
Psychology, 23(3-4), 265-276.

Fitzpatrick, S. J. (2016b). Stories of Suicide and
Social Justice. Philosophy, Psychiatry, and
Psychology, 23(3-4), 285-287.

Fitzpatrick, S. J. (2020). Epistemic Justice and the
Struggle for Critical Suicide Literacy. Social
Epistemology, 34(6), 555-565.

Fitzpatrick, S. J. (2022). The Moral and Political
Economy of Suicide Prevention. Journal of
Sociology, 58(1), 113-129.

Fitzpatrick, S. J., Hooker, C. & Kerridge, I. (2015).
Suicidology as a Social Practice. Social
Epistemology, 29(3), 303-322.

Fitzpatrick, S. J., Read, D., Brew, B. K. & Perkins,
D. (2021). A Sociological Autopsy Lens on
Older Adult Suicide in Rural Australia:
Addressing Health, Psychosocial Factors and
Care Practices at the Intersection of Policies
and Institutions. Social Science and Medicine,
284, 1-9.

Foucault, M. (1976). Histoire de la sexualité: La
volonté de savoir (Vol. 1). Gallimard

Foucault, M. (1994). Dits et écrits IV. 1980-1988.
Gallimard.

Foucault, M. (1997). «Il faut défendre la société»:
Cours au College de France (1976-1976). Seuil/
Gallimard.

Foucault, M. (2001). Dits et écrits II. 1976-1988.
Gallimard.

Foucault, M. (2004a). Naissance de la biopolitique :
Cours au Collége de France (1978-1979). Seuil/
Gallimard.

Foucault, M. (2004b). Sécurité, territoire,
population: Cours au Collége de France
(1977-1978). Seuil/Gallimard.

Fournier, L. (2021). Autotheory as Feminist Practice
in Art, Writing, and Criticism. MIT Press.

Frazee, C. (2016, 6 juin). Supreme Court Now
Permits Some Canadian to Approach Death on
Their Own Terms: Who Should Those
Canadian Be? Hill Times. https:// www.hilltimes.

com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-
now-permits-some-canadians-to-approach-
death-on-their-own-terms-who-should-those-
canadians-be/67062.

Frazee, C. (2020, 17 novembre). Assisted Dying
Legislation Puts Equality for People with
Disabilities at Risk. Globe and Mail.
https://www.theglobeandmail.com/opinion/
article-assisted-dying-legislation-puts-
equality-for-people-with-disabilities/.

Fricker, M. (2007). Epistemic Injustice: Power
and the Ethics of Knowing. Oxford University
Press.



http://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not
http://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not
http://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not
http://www.youtube.com/watch?v=SW
http://www.youtube.com/watch?v=SW
http://www.youtube.com/watch?v=SW
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-consent/
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-consent/
http://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some
http://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some
http://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some
http://www.theglobeandmail.com/opin

Bibliographie

Fricker, M. & Jenkins, K. (2017). Epistemic
Injustice, Ignorance and Trans Experiences.
Dans A. Garry, S. J. Khader & A. Stone (dir.),
Routledge Companion to Feminist Philosophy
(p. 268-278). Routledge.

Friedan, B. (1963). The Feminine Mystique. Norton.

Friesen, P. (2020). Medically Assisted Dying and
Suicide. How Are They Different, and How Are
They Similar? Hastings Center Report, 50(1),
32-43.

Fritsch, K. (2016). Cripping Neoliberal Futurity:
Marking the Elsewhere and Elsewhen of
Desiring Otherwise. Feral Feminisms, 5, 11-26.

Froese, J. S. & Greensmith, C. (2019). Que(e)rying
Youth Suicide: Unpacking Sexist and Racist
Violence in Skim and 13 Reasons Why. Cultural
Studies Review, 25(2), 31-51.

Fullagar, S. (2003). Wasted Lives: The Social
Dynamics of Shame and Youth Suicide. Journal
of Sociology, 39(3), 291-307.

Fung, R. & McCaskell, T. (2012). Continental Drift:

The Imaging of AIDS. Dans M. FitzGerald &
S. Rayter (dir.), Queerly Canadian: An
Introductory Reader in Sexuality Studies

(p. 191-195). Canadian Scholars’ Press.

Furqan, Z., Sinyor, M., Schaffer, A., Kurdyak, P. &
Zaheer, J. (2018). “I Can’t Crack the Code”:
What Suicide Notes Teach Us About
Experiences with Mental Illness and Mental
Health Care. Canadian Journal of Psychiatry,
1-9.

Galasinski, D. (2019). Discourses of Men’s Suicide
Notes: A Qualitative Analysis. Bloomsbury
Academic.

Gallop, J. (2019). Sexuality, Disability, and Aging:
Queer Temporalities of the Phallus. Duke
University Press.

Gandsman, A. (2018a). «99 % des suicides sont
tragiques, nous nous battons pour le 1% qui
reste»: Des esprits sains dans des corps
malades et l'activisme du droit a la mort.
Criminologie, 51(2), 167-188.

Gandsman, A. (2018b). “Old Age Is Cruel”: The
Right to Die as an Ethics for Living. Australian
Journal of Anthropology, 29, 209-221.

Gandsman, A., Herington, T. E. & Przybylak-
Brouillard, A. (2016). Mourir comme mode de
vie. Etre vers la mort et phénoménologie de
l'activisme du droit de mourir. Anthropologie et
Sociétés, 40(3), 59-84.

Garland-Thomson, R. (2002). Integrating
Disability, Transforming Feminist Theory.
NWSA Journal, 14(3), 1-32.

Gavaghan, C. (2017). Capacity and Assisted Dying.

Dans M. Cholbi (dir.), Euthanasia and Assisted
Suicide: Global Views on Choosing to End Life
(p. 299-325). ABC-CLIO.

Gill, C. J. (1992). Suicide Intervention for People
with Disabilities: A Lesson in Inequality. Issues
in Law and Medicine, 8(1), 37-53.

Gill, C. J. (1999). The False Autonomy of Forced
Choice: Rationalizing Suicide for Persons with
Disabilities. Dans J. L. J. Werth (dir.),
Contemporary Perspectives on Rational Suicide
(p. 171-180). Brunner/Mazel.

Gill, C. J. (2000). Health Professionals, Disability,
and Assisted Suicide: An Examination of
Relevant Empirical Evidence and a Reply to
Batavia. Psychology, Public Policy, and Law, 6(2),
526-545.

Gill, C. J. (2004). Depression in the Context of
Disability and the “Right to Die.” Theoretical
Medicine, 25, 171-198.

Giwa, A. (2019). A Complete Treatise on Rational
Suicide. Bioethics UPdate, 5, 1070-120.

Goh, I. (2020). Auto-thanato-theory: Dark
Narcissistic Care for the Self in Sedgwick and
Zambreno. Arizona Quarterly, 76(1), 197-213.

Gorsuch, N. M. (2006). The Future of Assisted
Suicide and Euthanasia. Princeton University
Press.

Greensmith, C. & Froese, J. S. (2021). Fantasies of
the Good Life: Responding to Rape Culture in
13 Reasons Why. Girlhood Studies, 14(1), 85-100.

Guenther, L. (2013). Solitary Confinement: Social
Death and Its Afterlives. University of Minnesota
Press.

Halberstam, J. (2008). The Anti-Social Turn in
Queer Studies. Graduate Journal of Social
Science, 5(2), 140-156.

Halberstam, J. (2010, 20 novembre). It Gets
Worse... Social Text. http://socialtextjournal.
org/periscope_article/it_gets_worse/.

Halberstam, J. (2011). The Queer Art of Failure.
Duke University Press.

Hall, K. Q. (2017a). Feminist and Queer
Intersections with Disability Studies. Dans
A. Garry, S. J. Khader & A. Stone (dir.), The
Routledge Companion to Feminist Philosophy
(p. 405-418). Routledge.

Hall, K. Q. (2017b). Queer Epistemology and
Epistemic Injustice. Dans I. J. Kidd, J. Medina
& G. Pohlhaus Jr. (dir.), The Routledge Handbook
of Epistemic Injustice (p. 158-166). Routledge.

Hall, K. Q. (2021). Limping Along: Toward a Crip
Phenomenology. Journal of Philosophy of
Disability, 1, 11-33. https://doi.org/10.5840/
JPD20218275.

Halperin, D. (2003). The Normalization of Queer
Theory. Dans G. A. Yep, K. E. Lovaas &

J. P. Elia (dir.), Queer Theory and
Communication: From Disciplining Queers to
Queering the Discipline(s) (p. 339-343).
Harrington Park Press.

349


http://socialtext/

Défaire le suicidisme

Hamilton, G. (2013, November 22). Terminally
Transsexual: Concerns Raised Over Belgian
Euthanized after Botched Sex Change. National
Post. https://nationalpost.com/news/canada/
terminally-transsexual-concerns-raised-over-
belgian-euthanized-after-botched-sex-change.

Hamraie, A. (2017). Building Access: Universal
Design and the Politics of Disability. University
of Minnesota Press.

Hecht, J. M. (2013). Stay: A History of Suicide and
the Philosophies Against It. Yale University Press.

Henry, A. F., Jr. & Short, J. F. (1954). Suicide and
Homicide: Some Economic, Sociological, and
Psychological Aspects of Aggression. Free Press.

Hewitt, J. (2010). Schizophrenia, Mental Capacity,
and Rational Suicide. Theoretical Medicine and
Bioethics, 31, 63-77.

Hewitt, J. (2013). Why Are People with Mental
Illness Excluded from the Rational Suicide
Debate? International Journal of Law and
Psychiatry, 36, 358-365.

Hill Collins, P. (2000). Black Feminist Thought:
Knowledge, Consciousness, and the Politics of
Empowerment (2¢ éd.). Routledge. En francais:
La pensée féministe noire. Savoir, conscience et
politique de 'empowerment. Trad. de
D. Lamoureux. Remue-ménage, 2016.

Hjelmeland, H. & Knizek, B. L. (2017). Suicide
and Mental Disorders: A Discourse of Politics,
Power, and Vested Interests. Death Studies,
41(8), 481-492.

Hjelmeland, H. & Knizek, B. L. (2020). The
Emperor’s New Clothes? A Critical Look at the
Interpersonal Theory of Suicide. Death Studies,
44(3), 168-178.

Ho, A. (2014). Choosing Death: Autonomy and
Ableism. Dans A. Veltman & M. Piper (dir.),
Autonomy, Oppression, and Gender (p. 1-24).
Oxford University Press.

Ho, A. & Norman, J. S. (2019). Social
Determinants of Mental Health and Physician
Aid-in-Dying: The Real Moral Crisis. American
Journal of Bioethics, 19(10), 52-54.

Horncastle, J. (2018). Practicing Care: Queer Vulnerability
in the Hospital. Social Identities, 24(33), 383-394.

Horwitz, A. V. (2002). Creating Mental Iliness.
University of Chicago Press.

Houston, R. (2009). The Medicalization of Suicide:
Medicine and the Law in Scotland and
England, circa 1750-1850. Dans J. Weaver &

D. Wright (dir.), Histories of Suicide (p. 91-118).
University of Toronto Press.

Hwang, K. (1999). Rational Suicide and the
Disabled Individual: Self-Determination Versus
Social Protection. Dans J. L. J. Werth (dir.),
Contemporary Perspectives on Rational Suicide
(p. 181-187). Brunner/Mazel.

350

The Icarus Project (n.d.). Navigating Crisis.
https://fireweedcollective.org/publication/
navigating-crisis/.

The Icarus Project (2015). Madness and
Oppression: Paths to Personal Transformation
and Collective Liberation: A Mad Maps Guide
by The Icarus Project. https:/fireweedcollective.
org/wp-content/uploads/2018/11/
MadnessAndOppressionGuide.pdf.

Jacob, J. D., Holmes, D., Rioux, D. & Corneau,

P. (2018). Patients’ Perspective on Mechanical
Restraints in Acute and Emergency Psychiatric
Settings: A Poststructural Feminist Analysis.
Dans J. M. Kilty & E. Dej (dir.), Containing
Madness: Gender and “Psy” in Institutional
Contexts (p. 93-117). Palgrave Macmillan.

James, S. E., Herman, J. L., Rankin, S., Keisling,
M., Mottet, L. & Anafi, M. (2016). The Report of
the 2015 U.S. Transgender Survey. National
Center for Transgender Equality. https:/
transequality.org/sites/default/files/docs/usts/
USTS-Full-Report-Decl7.pdf.

Jaworski, K. (2010). The Author, Agency and
Suicide. Social Identities, 16(5), 675-687.

Jaworski, K. (2014). The Gender of Suicide: Knowledge
Production, Theory and Suicidology. Ashgate.

Jaworski, K. (2015). Suicide, Agency and the
Limits of Power. Dans L. Broz & D. Miinster
(dir.), Suicide and Agency: Anthropological
Perspectives on Self-Destruction, Personhood, and
Power (p. 183-201). Routledge.

Jaworski, K. (2016). Divorcing Suicidology,
Ethically. Social Epistemology Review and Reply
Collective, 5(2), 18-25.

Jaworski, K. (2020). Towards Ethics of Wonder
and Generosity in Critical Suicidology. Social
Epistemology, 34(6), 589-600.

Jaworski, K. & Marsh, I. (2020). Knowledge Is
Made for Cutting—An Introduction. Social
Epistemology, 34(6), 527-532.

Jaworski, K. & Scott, D. G. (2020). At the Limits of
Suicide: The Bad Timing of the Gift. Social
Epistemology, 34(6), 577-588.

Johnson, M. L. (2015). Bad Romance: A Crip Feminist
Critique of Queer Failure. Hypatia, 30(1), 251-267.

Joiner, T. (2005). Why People Die by Suicide.
Harvard University Press.

Joiner, T. E., Hom, M. A., Hagan, C. R. & Silva,

C. (2016). Suicide as a Derangement of the
Self-Sacrificial Aspect of Eusociality.
Psychological Review, 123(3), 235-254.

Kafer, A. (2013). Feminist, Queer, Crip. Indiana
University Press.

Kalish, R. & Kimmel, M. (2010). Suicide by Mass
Murder: Masculinity, Aggrieved Entitlement,
and Rampage School Shootings. Health
Sociology Review, 19(4), 451-464.




Bibliographie

Kilty, J. M. & Dej, E. (dir.) (2018). Containing
Madness: Gender and “Psy” in Institutional
Contexts. Palgrave Macmillan.

Kim, S. Y. H., De Vries, R. & Peteet, J. R. (2016).
Euthanasia and Assisted Suicide of Patients
with Psychiatric Disorders in the Netherlands
2011-2014. JAMA Psychiatry, 73(4), 362-368.

King, M. T., Merrin, G. J., Espelage, D. L., Grant,
N.J. & Bub, K. L. (2018). Suicidality and
Intersectionality Among Students Identifying
as Nonheterosexual and with a Disability.
Exceptional Children, 84(2), 141-158.

Kious, B. M. & Battin, M. P. (2019). Physician
Aid-in-Dying and Suicide Prevention in
Psychiatry: A Moral Crisis? American Journal of
Bioethics, 19(10), 29-39.

Kirby, A. (2014). Trans Jeopardy/Trans Resistance:
Shaindl Diamond Interviews Ambrose Kirby.
Dans B. Burstow, B. A. LeFrancois &

S. Diamond (dir.), Psychiatry Disrupted:
Theorizing Resistance and Crafting the (R)
evolution (p. 163-176). McGillQueen’s
University Press.

Kolarova, K. (2015). Death by Choice, Life by
Privilege: Biopolitical Circuits of Vitality and
Debility in the Times of Empire. Dans
S. Tremain (dir.), Foucault and the Government
of Disability (p. 396-423). University of
Michigan Press.

Kouri, S. & White, J. (2014). Thinking the Other
Side of Youth Suicide: Engagements with Life.
International Journal of Child, Youth and Family
Studies, 1, 180-203.

Kral, M. J. (2019). The Idea of Suicide: Contagion,
Imitation, and Cultural Diffusion. Routledge.

Krebs, E. (2020). Combating the Ills of
Involuntary Intake: A Critical Rhetorical
Analysis of Colorado’s State Psychiatric
Policies for Suicidal Patients. Journal of Applied
Communication Research, 48(3), 310-327.

Krebs, E. (2022). Disrupting Suicidism: Anti-
Oppressive Approaches to Addressing the Desire to
Die [these de doctorat, University of Utah].

Leblanc, S. & Kinsella, E. A. (2016). Toward
Epistemic Justice: A Critically Reflexive
Examination of “Sanism” and Implications for
Knowledge Generation. Studies in Social Justice,
10(1), 59-78.

Lee, J.-E. (2013). Mad as Hell: The Objectifying
Experience of Symbolic Violence. Dans
B. A. LeFrancois, R. Menzies & G. Reaume
(dir.), Mad Matters: A Critical Reader in
Canadian Mad Studies (p. 105-121). Canadian
Scholars’ Press.

LeFrancois, B. A., Menzies, R. & Reaume, G. (dir.)
(2013). Mad Matters: A Critical Reader in

Canadian Mad Studies. Canadian Scholars’ Press.

LeMaster, L. (2022). Suicidal. Cultural Studies <
Critical Methodologies, 22(4). https://doi.
org/10.1177/15327086221087667.

Lewis, B. (2013). A Mad Fight: Psychiatry and
Disability Activism. Dans L. J. Davis (dir.), The
Disability Studies Reader (4¢ éd., p. 115-131).
Routledge.

Liegghio, M. (2013). A Denial of Being:
Psychiatrization as Epistemic Violence. Dans
B. A. LeFrancois, R. Menzies & G. Reaume
(dir.), Mad Matters: A Critical Reader in
Canadian Mad Studies (p. 122-129). Canadian
Scholars’ Press.

Longmore, P. K. (2003). Why I Burned My Book and
Other Essays on Disability. Temple University
Press.

Lund, E. M., Nadorff, M. R., Winer, E. S. & Seader,
K. (2016). Is Suicide an Option? The Impact of
Disability on Suicide Acceptability in the
Context of Depression, Suicidality, and
Demographic Factors. Journal of Affective
Disorders, 189, 25-35.

Lundstrom, R. (2018). Spaces for Support:
Discursive Negotiations of Supporter Positions
in Online Forum Discussions about Suicide.
Discourse, Context and Media, 25, 98-105.

Lytle, M. C., Silenzio, V. M. B., Homan, C. M.,
Schneider, P. & Caine, E. D. (2018). Suicidal
and Help-Seeking Behaviors Among Youth in
an Online Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender,
Queer, and Questioning Social Network.
Journal of Homosexuality, 65(13), 1916-1933.

MacDonald, M. (1989). The Medicalization of
Suicide in England: Laymen, Physicians, and
Cultural Change, 1500-1870. Milbank Quarterly,
67(1), 69-91.

Magnusson, R. S. (2004). “Underground
Euthanasia” and the Harm Minimization
Debate. Journal of Law, Medicine and Ethics,
32(3), 486-495.

Maier-Clayton, A. (2016, 8 mai). As a Person with
Mental Illness, Here’s Why I Support Medically
Assisted Death. Globe and Mail. https:/www.
theglobeandmail.com/life/health-and-fitness/
health/as-a-person-with-mental-illness-heres-
why-i-support-medically-assisted-death/
article29912835/.

Mann, J. J. & Arango, V. (2016). Neurobiology of
Suicide and Attempted Suicide. Dans D.
Wasserman (dir.), Suicide: An Unnecessary Death
(p. 39-47). Oxford University Press.

Manning, J. (2020). Suicide: The Social Causes of
Self-Destruction. University of Virginia Press.

Marlatt, G. A., Larimer, M. E. & Witkiewitz,

K. (dir.) (2012). Harm Reduction: Pragmatic
Strategies for Managing High-Risk Behaviors
(2¢ éd.). Guilford Press.

351


http://www.theglobeandmail.com/
http://www.theglobeandmail.com/

Défaire le suicidisme

Marsh, I. (2010a). Queering Suicide: The
Problematic Figure of the “Suicidal
Homosexual” in Psychiatric Discourse. Dans
B. Scherer (dir.), Queering Paradigms (p. 1-24).
Peter Lang.

Marsh, I. (2010b). Suicide: Foucault, History and
Truth. Cambridge University Press.

Marsh, I. (2015). “Critical Suicidology”: Toward an
Inclusive, Inventive and Collaborative (Post)
Suicidology. Social Epistemology Review and

Marsh, I. (2016). Critiquing Contemporary
Suicidology. Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral
& J. Morris (dir.), Critical Suicidology:
Transforming Suicide Research and Prevention for
the 21st Century (p. 15-30). University of British
Columbia Press.

Marsh, I. (2018). Historical Phenomenology:
Understanding Experiences of Suicide and
Suicidality Across Time. Dans M. Pompili (dir.),
Phenomenology of Suicide (p. 1-12). Springer.

Marsh, I. (2020a). The Social Production of
Psychocentric Knowledge in Suicidology. Social
Epistemology, 34(6), 544-554.

Marsh, I. (2020b). Suicide and Social Justice:
Discourse, Politics and Experience. Dans
M. E. Button & I. Marsh (dir.), Suicide and Social
Justice: New Perspectives on the Politics of Suicide
and Suicide Prevention (p. 15-31). Routledge.

Marsh, I., Marzano, L., Mosse, D. & Mackenzie,
J.-M. (2021). First-Person Accounts of the
Processes and Planning Involved in a Suicide
Attempt on the Railway. BJPsych Open, 7(1),
1-7. https://doi.org/10.1192/bjo.2020.173.

Marsh, 1., Winter, R. & Marzano, L. (2021).
Representing Suicide: Giving Voice to a Desire
to Die? Health: An Interdisciplinary Journal for
the Social Study of Health, Illness and Medicine,
26(1), 10-26. https://doi.org/10.1177/136345932
11046843.

Martin, N. (2011). Preserving Trust, Maintaining
Care, and Saving Lives: Competing Feminist
Values in Suicide Prevention. International
Journal of Feminist Approaches to Bioethics, 4(1),
164-187.

McCloskey, M. S. & Ammerman, B. A. (2018).
Suicide Behavior and Aggression Related
Disorders. Current Opinion in Psychology, 22,
54-58.

McConnell, D., Hahn, L., Savage, A., Dubé, C. &
Park, E. (2016). Suicidal Ideation Among Adults
with Disability in Western Canada: A Brief
Report. Community Mental Health Journal, 52,
519-526.

McCormick, A. J. (2011). Self-Determination, the
Right to Die, and Culture: A Literature Review.
Social Work, 56(2), 119-128.

352

McDermott, E. & Roen, K. (2016). Queer Youth,
Suicide and Self-Harm: Troubled Subjects,
Troubling Norms. Palgrave MacMillan.

McGuire, A. (2020). From Boomer to Zoomer:
Aging with Vitality under Neoliberal
Capitalism. Dans K. Aubrecht, C. Kelly &

C. Rice (dir.), The Aging-Disability Nexus
(p. 180-199). University of British Columbia Press.

Mclnerney, F. (2000). “Requested Death”: A New
Social Movement. Social Science and Medicine,
50, 137-154.

Mclntosh, J. L. (1999). Arguments Against
Rational Suicide: A Gerontologist’s Perspective.
Dans J. L. J. Werth (dir.), Contemporary
Perspectives on Rational Suicide (p. 188-193).
Brunner/Mazel.

McNeil, J., Ellis, S. J. & Eccles, F. J. R. (2017).
Suicide in Trans Populations: A Systematic
Review of Prevalence and Correlates.
Psychology of Sexual Orientation and Gender
Diversity, 4(3), 341-353.

McRuer, R. (2006). Crip Theory: Cultural Signs of
Queerness and Disability. New York University Press.

McRuer, R. (2018). Crip Times: Disability,
Globalization, and Resistance. New York
University Press.

McRuer, R. & Johnson, M. L. (2014). Proliferating
Cripistemologies: A Virtual Roundtable.
Journal of Literary and Cultural Disability
Studies, 8(2), 149-169.

McRuer, R. & Mollow, A. (dir.) (2012). Sex and
Disability. Duke University Press. Medina,

J. (2013). The Epistemology of Resistance: Gender
and Racial Oppression, Epistemic Injustice, and
Resistant Imaginations. Oxford University Press.

Medina, J. (2017). Epistemic Injustice and
Epistemologies of Ignorance. Dans P. C. Taylor,
L. Martin Alcoff & L. Anderson (dir.), The
Routledge Companion to the Philosophy of Race
(p. 247-260). Routledge.

Mills, C. (2014). Sly Normality: Between
Quiescence and Revolt. Dans B. Burstow,

B. A. LeFrancois & S. Diamond (dir.), Psychiatry
Disrupted: Theorizing Resistance and Crafting the
(R)evolution (p. 208-224). McGill-Queen’s
University Press.

Mills, C. (2015). The Global Politics of
Disablement: Assuming Impairment and
Erasing Complexity. Dans H. Spandler, J.
Anderson & B. Sapey (dir.), Madness, Distress
and the Politics of Disablement (p. 1-11). Policy
Press.

Mills, C. (2017). The Mad Are Like Savages and
the Savages Are Mad: Psychopolitics and the
Coloniality of the Psy. Dans B. M. Z. Cohen
(dir.), Routledge International Handbook of
Critical Mental Health (p. 205-212). Routledge.


http://wp.me/p1Bfg0-26B

Bibliographie

Mills, C. (2018). “Dead People Don’t Claim”: A
Psychopolitical Autopsy of UK Austerity
Suicides. Critical Social Policy, 38(2), 302-322.

Mills, C. (2020). Toughening Up on Welfare
Deaths by Suicide in the UK’s Hostile
Environment. Dans M. E. Button & I. Marsh
(dir.), Suicide and Social Justice: New Perspectives
on the Politics of Suicide and Suicide Prevention
(p. 71-86). Routledge.

Mills, C. W. (1997). The Racial Contract. Cornell
University Press. En frangais: Le contrat racial.
Trad. de A. Ndiaye alias Webster. Mémoire
d’encrier, 2023.

Mitchell, D. T. & Snyder, S. L. (2015). The
Biopolitics of Disability: Neoliberalism,
Ablenationalism, and Peripheral Embodiment.
University of Michigan Press.

Mollow, A. (2006). “When Black Women Start
Going on Prozac...”: The Politics of Race,
Gender, and Emotional Distress in Meri
Nana-Ama Danquah’s Willow Weep for Me.
MELUS, 31(3), 67-99.

Morse, R. S., Kral, M. J., McFadden, M., McCord,

J. & Barsdate Easton, L. (2020). It Takes a
Village: The Nonprofessional Mental Health
Worker Movement. Dans M. E. Button &
1. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New
Perspectives on the Politics of Suicide and Suicide
Prevention (p. 154-179). Routledge.

Muifioz, J. E. (2009). Cruising Utopia: The Then and

There of Queer Futurity. New York University Press.

Murray, S. J. (2006). Thanatopolitics: On the Use
of Death for Mobilizing Political Life.
Polygraph, 18, 191-215.

Murray, S. J. (2008). Thanatopolitics: Reading in
Agamben a Rejoinder to Biopolitical Life.
Communication and Critical/Cultural Studies,
5(2), 203-207.

Murray, S. J. (2018). Thanatopolitics. Dans J. R. Di
Leo (dir.), Bloomsbury Handbook to Literary and
Cultural Theory (p. 718-719). Bloomsbury.

Namaste, V. K. (2000). Invisible Lives: The Erasure
of Transsexual and Transgendered People.
University of Chicago Press.

Nicki, A. (2001). The Abused Mind: Feminist
Theory, Psychiatric Disability, and Trauma.
Hypatia, 16(4), 80-104.

Nollet, R. (2014). Nathan, Free as a Bird [DVD]. Belgique.

Obourn, M. W. (2020). Disabled Futures: A
Framework for Radical Inclusion. Temple
University Press.

O’Connor, R. C. & Pirkis, J. (dir.) (2016). The
International Handbook of Suicide Prevention.
Wiley-Blackwell.

Ogden, R. (2001). Non-Physician Assisted Suicide:
The Technological Imperative of the Deathing
Counterculture. Death Studies, 25(5), 387-401.

Ogien, R. (2009). La vie, la mort, I'Etat. Le débat
bioéthique. Grasset et Fasquelle.

Organisation mondiale de la Santé (OMS) ([2012]
2014a). Action de santé publique pour la
prévention du suicide: Un cadre de travail.
Bibliotheque de 'OMS. https://iris.who.int/
bitstream/handle/10665/112853/9789242503
579_fre.pdf?sequence=1

Organisation mondiale de la Santé (OMS) (2014b).
Prévention du suicide: L'état d’urgence mondial.
Bibliothéque de 'OMS. https://iris.who.int/
bitstream/handle/10665/75166/9789241503
570_eng.pdf?sequence=1

Ouellette, A. (2011). Bioethics and Disability:
Toward A Disability-Conscious Bioethics.
Cambridge University Press.

Palmore, E. B. (1999). Suicide Can Be Rational for
Senescent or Terminal Patients. Dans
J. L. J. Werth (dir.), Contemporary Perspectives on
Rational Suicide (p. 194-200). Brunner/Mazel.

Paperny, A. M. (2019a). Hello I Want to Die Please
Fix Me: Depression in the First Person. Random
House Canada.

Paperny, A. M. (2019b). This Is a Scream. The
Walrus, 16(7), 49-57.

Patsavas, A. (2014). Recovering a Cripistemology
of Pain: Leaky Bodies, Connective Tissue, and
Feeling Discourse. Journal of Literary and
Cultural Disability Studies, 8(2), 203-218.

Patterson, O. (1982). Slavery and Social Death: A
Comparative Study. Harvard University Press.

Pearce, R. (2018). Understanding Trans Health:
Discourse, Power and Possibility. Policy Press.

Perreault, 1., Corriveau, P. & Cauchie, J.-F. (2016).
While of Unsound Mind? Narratives of
Responsibility in Suicide Notes from the Twentieth
Century. Histoire sociale, 49(98), 155-170.

Petricola, M. (2021). Introduction: Researching
Queer Death. Whatever, 4, 563-571

Piepzna-Samarasinha, L. L. (2018). Care Work:
Dreaming Disability Justice. Arsenal Pulp Press.

Pitts-Taylor, V. (2016). The Brain’s Body:
Neuroscience and Corporeal Politics. Duke
University Press.

Pitts-Taylor, V. (2019). “A Slow and Unrewarding
and Miserable Pause in Your Life”: Waiting in
Medicalized Gender Transition. Health: An
Interdisciplinary Journal for the Social Study of
Health, Illness and Medicine, 24(6), 646-664.

Pohlhaus, G., Jr. (2012). Relational Knowing and
Epistemic Injustice: Toward a Theory of
“Willful Hermeneutical Ignorance.” Hypatia,
27(4), 715-735.

Pollak, J. (2020). What’s in a Name: The Problem
with Zero Suicide. Psychiatric Times, 37(11), 29.
https://www.psychiatrictimes.com/view/
what-name-the-problem-with-zero-suicide.

353


http://www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-with
http://www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-with

Défaire le suicidisme

Price, M. (2011). Mad at School: Rhetorics of Mental
Disability and Academic Life. University of
Michigan Press.

Price, M. (2015). The Bodymind Problem and the
Possibilities of Pain. Hypatia, 30(1), 268-284.

Pridmore, S., Naguy, A., Ahmadi, J. & Pridmore,
W. (2021). Voluntary Assisted Dying for People
with Mental Disorder. Dynamics of Human
Health, 8(1), 1-16.

Puar, J. K. (2007). Terrorist Assemblages: Homo-
nationalism in Queer Times. Duke University
Press.

Puar, J. K. (2013). The Cost of Getting Better:
Ability and Debility. Dans L. J. Davis (dir.), The
Disability Studies Reader (4¢ éd., p. 177-184).
Routledge.

Puar, J. K. (2017). The Right to Maim: Debility,
Capacity, Disability. Duke University Press.

Pyne, J. (2015, January 14). “Fix Society. Please.”
NOW Magazine. https://nowtoronto.com/news/
leelah-alcorn-fix-society-not-trans-people/.

Quill, T. E. & Sussman, B. (2020). Physician-
Assisted Death. The Hastings Center, 1-9.
https://www.thehastingscenter.org/
briefingbook/physician-assisted-death/.

Radi, B. (2019). On Trans* Epistemology:
Critiques, Contributions, and Challenges. TSQ:
Transgender Studies Quarterly, 6(1), 43-63.

Radomska, M., Mehrabi, T. & Lykke, N. (2019).
Queer Death Studies: Coming to Terms with
Death, Dying and Mourning Differently: An
Introduction. Women, Gender and Research, 3-4,
3-11.

Raj, R. & Irving, D. (dir.) (2014). Trans Activism in
Canada: A Reader. Canadian Scholars’ Press.

Reynolds, J. M. (2017). “I'd Rather Be Dead Than
Disabled” — The Ableist Conflation and the
Meanings of Disability. Review of
Communication, 17(3), 149-163.

Reynolds, V. (2016). Hate Kills: A Social Justice
Response to “Suicide.” Dans J. White, I. Marsh,
M. J. Kral & J. Morris (dir.), Critical Suicidology:
Transforming Suicide Research and Prevention for
the 21st Century (p. 169-187). University of
British Columbia Press.

Rhodanthe, L., Wishart, E. et Martin, R. (2019),
“All T Need Is Someone to Talk To”: Evaluating
DISCHARGED Suicide Peer Support. Curtin
University.

Rich, A. (1980). Compulsory Heterosexuality and
Lesbian Existence. Dans C. Stimpson & E.
Spector Person (dir.), Women: Sex and Sexuality
(p. 62-91). University of Chicago Press.

Riggs, D. W., Pearce, R., Pfeffer, C. A., Hines, S.,
White, F. & Ruspini, E. (2019). Tran-
snormativity in the Psy Disciplines:
Constructing Pathology in the Diagnostic and

354

Statistical Manual of Mental Disorders and
Standards of Care. American Psychologist, 74(8),
912-924.

Roen, K. (2019). Rethinking Queer Failure: Trans
Youth Embodiments of Distress. Sexualities,
22(1-2), 48-64.

Rose, N. (1999). Governing the Soul: The Shaping of
the Private Self. Free Association Books.

Rose, N. (2019). Our Psychiatric Future: The Politics
of Mental Health. Polity Press.

Saleh-Hanna, V. (2015). Black Feminist
Hauntology. Champ pénal/Penal field, x11, 1-31.
http://journals.openedition.org/
champpenal/9168.

Salem, T. (1999). Physician-Assisted Suicide
Promoting Autonomy—Or Medicalizing
Suicide? Hastings Center Report, 29(3), 30-36.

Sandahl, C. (2003). Queering the Crip or Cripping
the Queer? Intersections of Queer and Crip
Identities in Solo Autobiographical
Performance. GLQ: A Journal of Lesbian and Gay
Studies, 9(1-2), 25-56.

Scherer, B. (2020). I Am a Suicide Waiting to
Happen: Reframing Self-Completed Murder
and Death. Dans M. E. Button & I. Marsh (dir.),
Suicide and Social Justice: New Perspectives on the
Politics of Suicide and Suicide Prevention
(p. 141-151). Routledge.

Scully, J. (2020). Why Medical Assistance in Dying
Must Treat Mental and Physical Illness Equally.
CBC News. https://www.cbc.ca/news/opinion/
opinion-assisted-dying-maid-legislation-
mental-health-1.5474025.

Seelman, K. L., Colon-Diaz, M. J. P, LeCroix, R.
H., Xavier-Brier, M. & Kattari, L. (2017).
Transgender Noninclusive Healthcare and
Delaying Care Because of Fear: Connections to
General Health and Mental Health Among
Transgender Adults. Transgender Health, 2(1), 17-29.

Serano, J. (2007). Whipping Girl: A Transsexual
Woman on Sexism and the Scapegoating of
Femininity. Seal Press.

Shakespeare, T. (2006). Autonomy at the End of
Life. Dans Disability Rights and Wrongs
(p. 118-132). Routledge.

Shakespeare, T. (2010). The Social Model of
Disability. Dans L. J. Davis (dir.), The Disability
Studies Reader (3¢ éd., p. 266-273). Routledge.

Shildrick, M. (2008). Deciding on Death:
Conventions and Contestations in the Context
of Disability. Journal of Bioethical Inquiry,
5(2-3), 209-219.

Shneidman, E. S. (1993). Suicide as Psychache: A
Clinical Approach to Self-Destructive Behavior.
Jason Aronson.

Shraya, V. (2017). I Want to Kill Myself. https://
vivekshraya.com/visual/i-want-to-kill-myself/.



http://www.thehastingscenter.org/briefingbook/physician-assisted-death/
http://www.thehastingscenter.org/briefingbook/physician-assisted-death/
http://journals.openedition.org/champpenal/9168
http://journals.openedition.org/champpenal/9168
http://www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted
http://www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted

Bibliographie

Siebers, T. (2008). Disability Theory. University of
Michigan Press.

Smith, W. J. (2000). Culture of Death: The Assault on
Medical Ethics in America. Encounter Books.

Spade, D. (2011). Normal Life: Administrative
Violence, Critical Trans Politics, and the Limits of
Law. South End Press.

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak?
Dans C. Nelson & L. Grossberg (dir.), Marxism
and the Interpretation of Culture (p. 271-313).
University of Illinois Press. En frangais: Les
subalternes peuvent-elles parler ? Trad. de
J. Vidal. Amsterdam, 2020.

Staples, J. & Widger, T. (2012). Situating Suicide as
an Anthropological Problem: Ethnographic
Approaches to Understanding Self-Harm and
Self-Inflicted Death. Cultural, Medicine, and
Psychiatry, 36, 183-203.

Stefan, S. (2016). Rational Suicide, Irrational Laws:
Examining Current Approaches to Suicide in
Policy and Law. Oxford University Press.

Stohlmann-Rainey, J. (2018, 9 aofit). Hegemonic
Sanity and Suicide. Mad in America.
https:/www.madinamerica.com/2018/08/
hegemonic-sanity-and-suicide/.

Stohlmann-Rainey, J. (2019, 4 aofit). How “Safe
Messaging” Gaslights Suicidal People. Mad in
America. https:/www.madinamerica.
com/2019/08/safe-messaging-gaslights-suicidal
-people/.

Stolakis, K. (2021). Pray Away [DVD]. Etats-Unis.

Stryker, S. (2017). Transgender History: The Roots of
Today’s Revolution (2¢ éd.). Seal Press.

Stryker, S. & Aizura A. Z. (dir.) (2013). The
Transgender Studies Reader 2. Routledge.

Stryker, S. & Currah P. (dir.) (2014). Keywords.
TSQ: Transgender Studies Quarterly, 1(1-2).

Stryker, S., Currah, P. & Moore, L. J. (2008).
Introduction: Trans-, Trans, or Transgender?
Women'’s Studies Quarterly, 36(3-4), 11-22.

Stryker, S. & Whittle S. (dir.) (2006). The
Transgender Studies Reader. Routledge.

Stuckler, D. & Basu, S. (2013). The Body Economic:
Why Austerity Kills. Basic Books.

Stuckler, D., Basu, S., Suhrcke, M., Coutts, A. &
McKee, M. (2009). The Public Health Effect of
Economic Crises and Alternative Policy
Responses in Europe: An Empirical Analysis.
The Lancet, 374(9686), 315-323.

Sullivan, N. (2007). “The Price to Pay for Our
Common Good”: Genital Modification and the
Somatechnologies of Cultural (In)Difference.
Social Semiotics, 17(3), 395-409.

Sullivan, N. (2009). Transsomatechnics and the
Matter of “Genital Modifications.” Australian
Feminist Studies, 24(60), 275-286.

Sullivan, N. & Murray, S. (dir.) (2009). Introduction.

Dans Somatechnics: Queering the
Technologisation of Bodies (p. 1-10). Ashgate.

Sullivan, S. & Tuana, N. (dir.) (2007). Race and
Epistemologies of Ignorance. State University of
New York Press.

Sumner, L. W. (2011). Assisted Death: A Study in
Ethics and Law. Oxford University Press.

Szasz, T. (1999). Fatal Freedom: The Ethics and
Politics of Suicide. Praeger Publishers.

Szasz, T. (2008). Suicide Prohibition: The Shame of
Medicine. Syracuse University Press.

Tack, S. (2019). The Logic of Life: Thinking
Suicide through Somatechnics. Australian
Feminist Studies, 34(99), 46-59.

Tatz, C. & Tatz, S. (2019). The Sealed Box of Suicide.
Springer.

Taylor, C. (2014). Birth of the Suicidal Subject: Nelly
Arcan, Michel Foucault, and Voluntary Death.
Culture, Theory and Critique, 56(2), 187-207.
https://doi.org/10.1080/14735784.2014.937820.

Thienpont, L., Verhofstadt, M., Van Loon, T.,
Distelmans, W., Audenaert, K. & De Deyn, P. P.
(2015). Euthanasia Requests, Procedures and
Outcomes for 100 Belgian Patients Suffering
from Psychiatric Disorders: A Retrospective,
Descriptive Study. BMJ Open, 5, 1-8.

Thom, K. C. (2015). 8 Tips for Trans Women of
Color Who Are Considering Suicide. Everyday
Feminism. https://everydayfeminism.
com/2015/11/for-trans-women-considering-
suicide/.

Thom, K. C. (2019). I Hope We Choose Love: A Trans
Girl’s Notes from the End of the World. Arsenal
Pulp Press.

Thorneycroft, R. (2020). Crip Theory and Mad
Studies: Intersections and Points of Departure.
Canadian Journal of Disability Studies, 9(1),
91-121. En francais: Théorie crip et études de
la folie : Intersections et points de départ.
Canadian Journal of Disability Studies, 10(3),
2021, 225-267.

Tierney, T. F. (2006). Suicidal Thoughts Hobbes,
Foucault and the Right to Die. Philosophy and
Social Criticism, 32(5), 601-638.

Tierney, T. F. (2010). The Governmentality of
Suicide: Peuchet, Marx, Durkheim, and
Foucault. Journal of Classical Sociology, 10(4),
357-389.

Tierney, T. F. (2021). Euthanasia, Biopolitics, and
Care of the Self. Dans S. Westwood (dir.),
Regulating the End of Life: Death Rights
(p. 156-169). Routledge.

Trans Lifeline. (2020). Why No Non-Consensual
Active Rescue? In E. Dixon & L. L. Piepzna-
Samarasinha (dir.), Beyond Survival: Strategies
and Stories from the Transformative Justice
Movement (p. 135-139). AK Press.

355


http://www.madinamerica.com/2018/08/hegemonic-sanity-and-suicide/
http://www.madinamerica.com/2018/08/hegemonic-sanity-and-suicide/
http://www.madinamerica.com/2019/08/safe-messaging
http://www.madinamerica.com/2019/08/safe-messaging

Défaire le suicidisme

Trans Lifeline (2021). Principles. https:/
translifeline.org/about/#princples.

Trans PULSE Canada Team (2020). Health and
Health Care Access for Trans and NonBinary
People in Canada. https://transpulsecanada.ca/
wp-content/uploads/2020/03/National_
Report_2020-03-03_cc-by_FINAL-ua-1.pdf.

Trujillo, M. A., Perrin, P. B., Sutter, M., Tabaac,
A. & Benotsch, E. G. (2017). The Buffering Role
of Social Support on the Associations among
Discrimination, Mental Health, and Suicidality
in a Transgender Sample. International Journal
of Transgenderism, 18(1), 39-52.

Tuana, N. (2017). Feminist Epistemology: The
Subject of Knowledge. Dans I. J. Kidd,

J. Medina & G. Pohlhaus Jr. (dir.), The Routledge
Handbook of Epistemic Injustice (p. 125-138).
Routledge.

Turecki, G. (2018). Early-Life Adversity and
Suicide Risk: The Role of Epigenetics. Dans
M. Pompili (dir.), Phenomenology of Suicide:
Unlocking the Suicidal Mind (p. 39-49). Springer.

Van Orden, K. A., Witte, T. K., Cukrowicz, K. C.,
Braithwaite, S. R., Selby, E. A. & Joiner, T. E.,
Jr. (2010). The Interpersonal Theory of Suicide.
Psychological Review, 117(2), 575-600.

Varelius, J. (2015). Mental Illness, Lack of
Autonomy, and Physician-Assisted Death. Dans
M. Cholbi & J. Varelius (dir.), New Directions in
the Ethics of Assisted Suicide and Euthanasia
(p. 59-77). Springer.

Varelius, J. (2016). On the Moral Acceptability of
Physician-Assisted Dying for Non-Autonomous
Psychiatric Patients. Bioethics, 30(4), 227-233.

Veale, J. F., Watson, R. J., Peter, T. & Saewyc,

E. M. (2017). The Mental Health of Canadian
Transgender Youth Compared with the
Canadian Population. Journal of Adolescent
Health, 60(1), 44-49.

Wardlaw, M. P. (2010). The Right-to-Die
Exception: How the Discourse of Individual
Rights Impoverishes Bioethical Discussions of
Disability and What We Can Do About It.
International Journal of Feminist Approaches to
Bioethics, 3(2), 43-62.

Webb, D. (2011). Thinking About Suicide:
Contemplating and Comprehending the Urge to
Die. PCCS Books.

Wedlake, G. (2020). Complicating Theory Through
Practice: Affirming the Right to Die for Suicidal
People. Canadian Journal of Disability Studies,
9(4), 89-110.

Wendell, S. (1996). The Rejected Body: Feminist
Philosophical Reflections on Disability. Routledge.

Wendell, S. (2001). Unhealthy Disabled: Treating
Chronic Illnesses as Disabilities. Hypatia,
16(4), 17-33.

356

Werth, J. L., Jr. (1996). Rational Suicide?
Implications for Mental Health Professionals.
Taylor and Francis.

Werth, J. L., Jr. (1998). Using Rational Suicide as
an Intervention to Prevent Irrational Suicide.
Crisis, 19(4), 185-192.

Werth, J. L., Jr. (dir.) (1999). Introduction to the
Issue of Rational Suicide. Dans Contemporary
Perspectives on Rational Suicide (p. 1-9).
Brunner/Mazel.

Westwood, S. (2021). Embodiment, Choice and
Control at the Beginning and Ending of Life:
Paradoxes and Contradictions. A Provocation.
Dans S. Westwood (dir.), Regulating the End of
Life: Death Rights (p. 219-236). Routledge.

Wexler, L. M. & Gone, J. P. (2016). Exploring
Possibilities for Indigenous Suicide Prevention:
Responding to Cultural Understandings and
Practices. Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral &
J. Morris (dir.), Critical Suicidology: Transforming
Suicide Research and Prevention for the 21st Century
(p. 56-70). University of British Columbia Press.

Whitaker, R. (2018, August 6). Suicide in the Age
of Prozac. Mad in America. https:// www.
madinamerica.com/2018/08/
suicide-in-the-age-of-prozac/.

White, J. (2012). Youth Suicide as a “Wild”
Problem: Implications for Prevention Practice.
Suicidology Online, 3, 42-50.

White, J. (2015a). Qualitative Evidence in Suicide
Ideation, Attempts, and Suicide Prevention.
Dans K. Olson, R. A. Young & I. Z. Schultz
(dir.), Handbook of Qualitative Health Research
for Evidence-Based Practice (p. 335-354). Springer.

White, J. (2015b). Shaking Up Suicidology. Social
Epistemology Review and Reply Collective, 4(6), 1-4.

White, J. (2016). Reimagining Youth Suicide
Prevention. Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral
& J. Morris (dir.), Critical Suicidology:
Transforming Suicide Research and Prevention for
the 21st Century (p. 244-263). University of
British Columbia Press.

White, J. (2017). What Can Critical Suicidology
Do? Death Studies, 41(8), 472-480.

White, J. (2020a). Hello Cruel World! Embracing a
Collective Ethics for Suicide Prevention. Dans
M. E. Button & I. Marsh (dir.), Suicide and Social
Justice: New Perspectives on the Politics of Suicide
and Suicide Prevention (p. 197-210). Routledge.

White, J. (2020b). Suicidology Is for Cutting:
Epistemic Injustice and Decolonial Critiques.
Social Epistemology Review and Reply Collective,
9(5), 75-81.

White, J. & Kral, M. J. (2014). Re-Thinking Youth
Suicide: Language, Culture, and Power. Journal
for Social Action in Counseling and Psychology,
6(1), 122-142.



http://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/
http://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/
http://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/

Bibliographie

White, J., Marsh, 1., Kral, M. J. & Morris, J. (dir.)
(20164a). Critical Suicidology: Transforming
Suicide Research and Prevention for the 21st
Century. University of British Columbia Press.

White, J., Marsh, 1., Kral, M. J. & Morris, J. (dir.)
(2016b). Introduction: Rethinking Suicide.
Dans Critical Suicidology: Transforming Suicide
Research and Prevention for the 21st Century
(p. 1-11). University of British Columbia Press.

White, J. & Morris, J. (2019). Re-Thinking Ethics
and Politics in Suicide Prevention: Bringing
Narrative Ideas into Dialogue with Critical
Suicide Studies. International Journal of Environ-
mental Research and Public Health, 16(18), 1-13.

White, J. & Stoneman, L. (2012). Thinking and
Doing Prevention: A Critical Analysis of
Contemporary Youth Crime and Suicide
Prevention Discourses. Child and Youth
Services, 33(2), 104-126.

Wicks, E. (dir.) (2016). The Law and Ethic of
Assisted Dying: Is There a Right to Die? Dans
Human Rights and Healthcare (p. 253-274). Hart
Publishing.

Wieseler, C. (2016). Objectivity as Neutrality,
Nondisabled Ignorance, and Strong Objectivity
in Biomedical Ethics. Social Philosophy Today,
32, 85-106.

Wieseler, C. (2020). Epistemic Oppression and
Ableism in Bioethics. Hypatia, 35(4), 714-732.

Wildhood, M. (2018, 25 octobre). Suicide
Hotlines, Risk Assessment and Rights: Whose
Safety Matters? Mad in America. https://www.
madinamerica.com/2018/10/national-suicide-hotline-
whose-safety-matters/.

Wilson, K. (2018). The Call for the Abolition of
Mental Health Law: The Challenges of Suicide,
Accidental Death and the Equal Enjoyment of
the Right to Life. Human Rights Law Review, 18,
651-688.

Wilson, T. A. (2016, 12 décembre). How Being
Black and Queer Made Me Unapologetically
Suicidal. HuffPost. https://www.huffpost.com/
entry/how-being-black-queer-made-me-
unapologetically-sucidial_b_584ea3fde4b01713
310512a2.

Winters, K. (2006). Gender Dissonance:
Diagnostic Reform of Gender Identity Disorder
for Adults. Journal of Psychology and Human
Sexuality, 17(3-4), 71-89.

Wipond, R. (2020, November 29). Suicide Hotlines
Bill Themselves as Confidential—Even as Some
Trace Your Call. Mad in America. https://www.
madinamerica.com/2020/11/
suicide-hotlines-trace-your-call/.

Witten, T. M. (2014). End of Life, Chronic Illness,
and Trans-Identities. Journal of Social Work in
End-of-Life and Palliative Care, 10(1), 34-58.

Wray, M., Colen, C. & Pescosolido, B. (2011). The
Sociology of Suicide. Annual Review of
Sociology, 37, 505-528.

Wray, M., Poladko, T. & Vaughan Allen, M. (2011).
Suicide Trends in Nevada, 1999-2009. Dans
D. N. Shalin (dir.), The Social Health of Nevada:
Leading Indicators and Quality of Life in the
Silver State (p. 1-28). UNLV Center for
Democratic Culture. https:/www.academia.
edu/2647746/Suicide_Trends_in_Nevada_An_
Update.

Wright, C. (2018, June 10). Learning to Live with
Wanting to Die. The Body Is Not an Apology.
https://thebodyisnotanapology.com/magazine/
learning-to-live-with-wanting-to-die/.

Young, R. (2020). Voluntary Euthanasia. Dans
E. N. Zalta (dir.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy. https://plato.stanford.edu/archives/
spr2020/entries/euthanasia-voluntary/.

Yue, E. (2021). Who Is the Migrant in “Migrant
Suicide”? Kohl: A Journal for Body and Gender
Research, 7(1), 69-73.

357


http://www.madinamerica.com/2018/10
http://www.madinamerica.com/2018/10
http://www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer
http://www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer
http://cdclv.unlv.edu/mission/index.html




NOTE SUR LES
LICENCES QUE NOUS
UTILISONS

Alacréation de Burn~Aofit, nous avons décidé de faire du partage libre et
gratuit de nos publications une priorité. Lobjectif est de permettre autant
que possible la circulation des idées qui nous semblent pertinentes et
dont il nous semble qu’il est important de les faire connaitre au plus
grand nombre, et ce, indépendamment des situations économiques et
géographiques de notre lectorat.

Afin de mettre en place la libre diffusion de ces textes tout en
respectant les droits des auteurices, nous les placons sous des licences
Creative Commons (CC)*°. Cet ensemble de licences facilite la reproduc-
tion et la diffusion des ceuvres que nous publions et y appose un cadre
légal d'utilisation clair pour nos lecteurices. Leur utilisation nous permet
aussi de réaffirmer 'un de nos positionnements en tant que maison
dédition: celui selon lequel le partage de la connaissance constitue un
impératif moral.

Plus qu'une philosophie, le libre —avec ses licences et ses
pratiques — est convoqué aux éditions Burn~Aoilit comme un outil
au service des luttes, a l'instar ici des pratiques de dissémination des
infokiosques'®? ou autres guerilla libraries'®.

359






CC BY-NC-SA
USAGE ET EMPLOI

Défaire le suicidisme: une approche trans, queer et crip du suicide (assisté)
est publiée sous licence CC BY-NC-SA (https://creativecommons.org/
licenses/by-nc-sa/4.0/deed.fr). Cela veut dire que:

Vous étes autorisé-es a

Partager, copier, distribuer et communiquer Défaire le suicidisme: une
approche trans, queer et crip du suicide (assisté) par tous moyens et sous
tous formats.

En fonction
des options suivantes

Attribution — Vous devez créditer Défaire le suicidisme : une approche trans,
queer et crip du suicide (assisté), intégrer un lien vers la licence et indiquer
si des modifications ont été effectuées, sans suggérer que les éditions
Burn~Aofit ou Alexandre Baril vous soutiennent.

Pas d'utilisation commerciale — Vous n'étes pas autorisé-es a faire un
usage commercial de tout ou partie de Défaire le suicidisme: une approche
trans, queer et crip du suicide (assiste).

Partage dans les mémes conditions — Dans le cas ou vous effectuez
une modification, que vous transformez ou créez a partir déléments
composants Défaire le suicidisme : une approche trans, queer et crip du suicide
(assisté), vous devez diffuser ces éléments modifiés dans les mémes
conditions, cest-a-dire avec la méme licence avec laquelle Défaire le
suicidisme: une approche trans, queer et crip du suicide (assisté) a été partagé,
soit la licence CC BY-NC-SA.

Voici un exemple de creédit

Défaire le suicidisme: une approche trans, queer et crip du suicide (assisté),
Alexandre Baril, traduction Philippe Blouin (éditions Burn~Aofit, 2025),
CC BY-NC-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.
fr), pas de modification.

361






NOTES

S. Corr, une personne non-binaire, m'a donné
la permission de citer ses propos ici.

Ndt: lorsqu’il est question de I'oppression
basée sur la taille en termes de poids et de
grosseur, nous choisissons taillisme pour
traduire sizeism plutdt que grossophobie.

Ce dernier mot est de plus en plus délaissé

a cause de la dimension psychologisante et
individuelle inhérente a la notion de phobie.
Les expressions mouvements/champs d études
antioppression et activistes/chercheureuses
antioppression référent aux mouvements
sociaux, comme les mouvements des
femmes, trans, du handicap, crips et Mad,
pour n'en nommer que quelques-uns, aux 7.
champs d’études associés, comme les études
féministes, trans, du handicap, crips ou

Mad, et aux activistes et chercheureuses qui
sengagent dans ces cercles antioppression.
Lactivisme et la recherche ont tendance a
étre fortement enchevétrés dans ces champs
—dou l'expression activistes/chercheureuses.
Sur les pratiques antioppression, lire
LeFrancgois, Menzies et Reaume (2013, 334).
Giorgio Agamben a été le premier a proposer
le concept de «thanatopolitique » dans Homo
Sacer: le pouvoir souverain et la vie nue (1997).
Dans le chapitre 5, je discute de son usage

du mot et de la définition fournie par Stuart 8.
J. Murray (2006, 2018), que je conserve dans
ce livre.

Pour des définitions des pratiques de suicide
assisté (comme l'euthanasie volontaire

active, le suicide médicalement assisté ou le
retrait de traitements de maintien en vie),
voir Downie (2004), Young (2014) et Quill et
Sussman (2020).

Méme si je n'élabore pas l'aspect religieux 9.
dans ce livre en raison du manque despace, il
vaut la peine de mentionner que le suicidisme
fonctionne a travers des normes, injonctions
et pratiques religieuses qui influencent non
seulement les personnes suicidaires, mais
aussi leurs familles. Par exemple, 'une de
mes ami-es, dont les parents sont catholiques

et pour qui la religion et la spiritualité 10.

occupent une place importante dans leur vie,

m’a confié que des pratiques discriminatoires 11.

ont été exercées dans sa communauté quand
sa tante et son frére se sont donné la mort.
Sa mere a di se battre pour que sa sceur
décédée des suites d’'un suicide puisse avoir
des funérailles comme les autres, tandis que

363

le prétre avait initialement refusé certaines
pratiques, comme celle descorter le cercueil
entre 1'église et le cimetiére. Quand le fréere de
mon amie s'est suicidé dans les années 2000,
le prétre avait refusé d’ouvrir le cercueil lors
de la cérémonie. J'invite les personnes lisant
ce livre qui s'intéressent a la relation entre
religion et suicide a consulter Battin (2005,
2015) et Cholbi (2017). Je veux remercier
mon amie qui m’a autorisé a utiliser ces deux
exemples concrets, ainsi qu'une personne
ayant anonymement révisé ce livre, d’avoir
indiqué mon omission initiale des aspects
religieux du suicidisme.

Je veux remercier Scott J. Fitzpatrick

pour ses commentaires inestimables et

pour notre correspondance au sujet des
similarités et des différences entre l'injonction
et l'imperatif. Fitzpatrick m'a rappelé

que dans plusieurs contextes, la notion
d’injonction est fortement liée a I'obligation
légale, mexpliquant qu’il préfere utiliser la
notion d’'impératif dans son travail. J'utilise
Iinjonction ici dans un sens large, référant a
un ordre ayant autorité et a une obligation
morale, sociale et politique. Dans ce sens je
considére l'injonction et I'impératif comme
synonymes.

Je définis plus loin mon modele queercrip de
la suicidalité, mais je voudrais mentionner
ici que ce modele queercrip est inspiré

par les approches queercrips élaborées

par des activistes/chercheureuses comme
Sandahl (2003), McRuer (2006, 2018),

Kafer (2013), Day (2021) et Hall (2021). Pour
des définitions des perspectives queers et
crips, voir Hall (2017a).

Silverman et moi (2019, 181) avons

inventé le terme cogniticisme, que nous avons
défini comme «un systéme d'oppression
discriminant les personnes ayant des
handicaps cognitifs/mentaux. [...] Le
cogniticisme est en ceuvre a de multiples
niveaux, notamment politique, social,
médical, juridique, économique et normatif. »
Je préfere une épellation sans traits d’'union,
comme le terme autothéorie.

D’autres exemples incluent I'ancien éditeur
en chef de The Walrus, Graeme Bayliss (2016);
l'artiste, musicienne, écrivaine et chercheuse
Vivek Shraya (2017) ; et l'artiste et activiste
ayant requ le prix Lambda pour ses écrits,
Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha (2018).



12.

13.

14.

15.

16.

17.
18.

19.

20.

21.

Défaire le suicidisme

En janvier 2020 jai cherché le terme suicidisme
sur Google. Cette recherche a révélé que le
terme avait émergé lors du siecle dernier
et a peu circulé, a quelques exceptions
prés. De plus, il n’a jamais été utilisé dans
le sens décrit ici avant que je ne l'utilise

en 2016-2017.

Voir, par exemple, East, Dorozenko

et Martin (2019) ; Rhodanthe, Wishart

et Martin (2019) ; Tack (2019) ; White

et Morris (2019) ; Fitzpatrick (2020) ;

Jaworski (2020) ; White (2020Db) ; 22.

LeMaster (2022) ; et Krebs (2022).
Je remercie I'une des personnes ayant

anonymement évalué ce livre de mavoir 23.

invité a élaborer une contextualisation
culturelle et historique du suicide et de
m’avoir fourni des références pertinentes a ce
sujet.

Pour plus d'information sur le traitement
historique du suicide, lire MacDonald (1989);
Szasz (1999) ; Tierney (2006, 2010) ;

BayatRizi (2008) ; Houston (2009) ;

Cellard, Chapdelaine et Corriveau (2013);
Hecht (2013) ; Beattie et Devitt (2015);

Battin (2015) ; Corriveau et al. (2016);
Perreault, Corriveau et Cauchie (2016).

11 est aussi essentiel de considérer

l'importance, durant la méme période, de 24.

T'évolution de nouvelles technologies et

institutions médicales (comme les asiles) 25.

pour diagnostiquer et traiter les personnes
suicidaires (par exemple: Brian 2016).

Je voudrais dailleurs remercier une des
personnes qui a évalué ce livre de m'avoir
invité a mieux contextualiser I'émergence du
modele médical ainsi que celle du modele
social présenté dans la prochaine section, et
de m’avoir fourni des références pertinentes
pour développer cette contextualisation.
Voir aussi Kouri et White (2014).

Lire aussi Van Orden et al. (2010) et Joiner et
al. (2016).

Lire entre autres Jaworski (2010, 2014, 2015,
2016, 2020) ; Marsh (2010a, 2010b, 2015, 2018,
2020a, 2020b) ; Fitzpatrick (2011, 2015, 2020);
Cover (2012, 2016a, 2016b) ; White (2012,

2015a, 2015b, 2016, 2017, 2020) ; Taylor (2014);  26.

Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015);

Mills (2015, 2018, 2020) ; White et al. (2016a);
Hjelmeland et Knizek (2017, 2020) ; et Button
et Marsh (2020).

Sur le biopouvoir et la biopolitique, lire 27.

Foucault (1976, 1994, 1997, 2001, 2004a,
2004b).

Jinvite les gens qui s’intéressent aux
analyses de Durkheim a lire ses travaux

364

28.

ou les commentaires sur ses travaux,
notamment Douglas (1967) ; BayatRizi (2008);
Jaworski (2014) ; Taylor (2014) ; Beattie

et Devitt (2015) ; Fitzpatrick, Hooker

et Kerridge (2015) ; Manning (2020);

ou Kral (2019). Pour leur part, Wray,

Colen et Pescosolido (2011) proposent

une histoire intéressante des théories

du suicide en sociologie, incluant les
théories dites « pré-durkheimiennes» et
«post-durkheimiennes ».

Sur les suicides par imitation et la
«contagion» du suicide, lire aussi Wray,
Colen et Pescosolido (2011) et Kral (2019).

Si on la catégorise souvent comme médicale/
psychologique vu quelle souligne les facteurs
individuels de la suicidalité, la «théorie
interpersonnelle du suicide» (Joiner 2005)
mobilise les multiples facteurs listés par
I'OMS pour expliquer la suicidalité. Dans

ce sens, on pourrait aussi la considérer
comme une théorie appartenant au modéle
de santé publique. Néanmoins, comme le
démontrent Hjelmeland et Knizek (2020) dans
leur critique de cette théorie, les facteurs
individuels sont considérés comme les
éléments clés expliquant la suicidalité, situant
ainsi cette théorie au sein du modele médical.
Sur 'agentivité, lire aussi Chandler (2019,
2020a) et Krebs (2022).

Voir par exemple ces chercheureuses

qui utilisent 'expression études critiques

du suicide: Tatz et Tatz (2019) ; White

et Morris (2019) ; Marsh (2020b) ;

Jaworski et Marsh (2020) ; White (2020b) ;
Marsh et al. (2021); et Ansloos et

Peltier (2021). J’ai personnellement hésité
entre utiliser suicidologie critique et études
critiques du suicide. J'ai opté pour le premier
pour diverses raisons, incluant le fait que
des ouvrages importants dans le domaine,
comme White et al. (2016) utilisent le
syntagme suicidologie critique dans leur titre.
L'avenir dira quelle expression s'imposera.
Je crois que les deux expressions articulent
bien l'esprit des activistes/chercheureuses
travaillant dans ce champ.

Voir par exemple: Spivak (1988);

Canetto (1992); Gill (1992, 1999);

Fullagar (2003) ; Dorais et Lajeunesse (2004);
Halberstam (2010) ; Kalish et Kimmel (2010);
Bauer et al. (2013); et Puar (2013).

Lire entre autres: Jaworski (2010, 2014);
Marsh (2010a, 2010b) ; Cover (2012);

White (2012) ; Chrisjohn, Mckay et

Smith (2014) ; et Taylor (2014).

Lire entre autres: Fitzpatrick (2015, 2016a,



29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

Notes

2016b, 2020) ; Fitzpatrick, Hooker et
Kerridge (2015) ; Jaworski (2015, 2016, 2020) ;
Marsh (2015, 2016, 2018, 2020a, 2020b) ;

Broz et Miinster (2015) ; Button (2016);
Cover (2016a, 2016b, 2020) ; McDermott et
Roen (2016) ; White et al. (2016a) ; White (2017,
2020a, 2020b) ; Bastien et Perreault (2018);
Mills (2017, 2018, 2020) ; Chandler (2019,
2020a, 2020b) ; Button et Marsh (2020b) ; et
Hjelmeland et Knizek (2020).

Marsh (2015, 2016) et Button (2016, 2020)
offrent des résumés des caractéristiques des
deux champs. Les six caractéristiques que
jétablis ici se basent sur une synthese de ces
textes, ainsi que sur les articles suivants:
Kouri et White (2014) ; Fitzpatrick, Hooker
et Kerridge (2015) ; White et al. (2016a);
Mills (2018) ; White et Morris (2019);
Fitzpatrick (2020) ; et White (2020a, 2020Db).
«Lapproche politique du suicide» et
«lapproche de justice sociale de la
suicidalité» sont synonymes, selon

Button (2016, 2020), Button et Marsh (2020, 5)
et Marsh (2020, 15).

Voir, par exemple: Cover (2012, 2016a);
Taylor (2014) ; Jaworski (2015) ; Marsh (2015,
2016) ; Button (2016, 2020) ; Reynolds (2016) ;
White et al. (2016a) ; Chandler (2019, 2020a,
2020Db) ; Button et Marsh (2020) ; Ansloos et
Peltier (2021) ; et Yue (2021).

J'aborde plus en détail la position de Bee
Scherer dans le chapitre 2. S’iel argumente
que le suicide est une forme d’homicide
autoaccompli, Scherer propose une
conclusion différente de celle d’autres
auteurices qui condamnent le suicide et iel
accepte la possibilité du suicide. Au sujet

du caractére impropre du terme suicide
focalisé sur le soi (sui-), lire aussi Staples et
Widger (2012).

Sur ces recommandations, voir aussi Dorais
et Lajeunesse (2004, 90-119) et Dyck (2015).
Sila notion de «fantémes» posséde une
certaine ressemblance avec la «Black Feminist
Hauntology» (Saleh-Hanna 2015), qui réfere
a I'histoire du colonialisme, du racisme,

de l'esclavage et des morts causées par ces
oppressions, jen fais ici un usage plus limité.
Mon utilisation de cette expression référe a
l'idée que quelque chose est présent tout en
étant insaisissable et difficile a décrire d'une
maniere intelligible. Le suicidisme est tel un
fantéme qui circule dans les divers modéles
de la suicidalité.

Les chercheureuses ayant commencé a
questionner le tort causé aux personnes
suicidaires incluent: Marsh (2010b) ; Bastien

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44,

365

et Perreault (2018) ; Chandler (2019, 2020a) ;
East, Dorozenko et Martin (2019) ; Rhodanthe,
Wishart et Martin (2019) ; Broer (2020);
Fitzpatrick (2020) ; Jaworski (2020) ;

White (2020a, 2020b) ; Fitzpatrick et al. (2021);
et Krebs (2022). Iels n'ont cependant pas
proposé le suicide assisté pour les personnes
suicidaires, comme je le fais.

Voir par exemple: Dorais et

Lajeunesse (2004) ; Reynolds (2016) ; ou

Mills (2018). Pour faire justice au modele de
justice sociale de la suicidalité, certain-es
chercheureuses comme Chandler (2020a)
semblent considérer le suicide comme une
réponse tragique, évitable, mais «normale»
a loppression sociale. Similairement,
drautres suicidologues critiques ont
commencé a théoriser le suicide comme

un choix impliquant une agentivité,

voir: Marsh (2010b) ; Fitzpatrick (2020) ;
Jaworski (2020) ; White et Morris (2019) ;
LeMaster (2022) ; ou Krebs (2022).

Sur les discours et les mémoires sur le VIH/
sida, voir l'analyse de la chercheuse en études
du handicap/crip Ally Day (2021).

Lire, par exemple: Stefan (2016) ; Rhodanthe,
Wishart et Martin (2019) ; et White et

Morris (2019).

Lire, par exemple: Stefan (2016) ou
Gandsman (2018b).

Lire, par exemple: Rhodanthe, Wishart et
Martin (2019) ou Trans Lifeline (2020).

Lire, par exemple: OMS (2014b) ; Beattie et
Devitt (2015) ; Bering (2018) ; Rose (2019) ; et
Bryan (2022).

Lire, par exemple: Szasz (1999) ; Hewitt (2010,
2013); Webb (2011) ; Stefan (2016) ; East,
Dorozenko et Martin (2019) ; Rhodanthe,
Wishart et Martin (2019) ; White et

Morris (2019) ; et Krebs (2022).

Lire, par exemple: Werth (1996, 1998) ;

Webb (2011) ; et Stefan (2016).

J'aborde la notion de compétence (mentale)
plus loin dans ce chapitre et dans les
chapitres 3 et 4. Comme l'a indiqué
judicieusement une des personnes

ayant évalué anonymement ce livre (et

que je remercie pour son commentaire),

il est important de questionner I'idée

de compétence et les perspectives
épistémologiques sur lesquelles se base
cette notion. En effet, les décisions quant a
qui peut étre considéré-e ou non comme
mentalement compétent-e sont jonchées de
discours validistes, sanistes et cogniticistes.
Mon usage du mot compétence, dans

lesprit des études critiques du handicap,



45.

46.

47.

48.

49.

Défaire le suicidisme

cherche a inclure une grande variété de
capacités mentales. Les chercheureuses

Michael Bach et Lana Kerzner (2010, 17) 50.

affirment qu'au Canada, la capacité est
définie d’'un point de vue légal « pour
référer a une habilité a comprendre des
informations pertinentes pour prendre une
décision et a apprécier les conséquences

raisonnablement prévisibles d'une décision 51.

ou de I'absence d’'une décision. En ce sens,
la “capacité” renvoie aux prérequis cognitifs
considérés comme nécessaires pour qu'une
personne exerce son droit a la capacité
légale, et qu'il soit respecté par les autres.»
Ces chercheureuses et d’autres, comme
moi-méme et mes collégues (Baril 2020b),
montrent le caractére validiste, saniste et
cogniticiste de cette définition légale. Pour
les personnes qui s'intéressent aux critiques

antivalidistes des notions d’autonomie, de 52.
compétence et de capacité, lire: Gill (2000, 53.

2004) ; Burstow (2015); Clifford Simplican (2015);
et Mills (2015). Sur la notion de compétence
et la capacité de prendre des décisions, lire:
Gavaghan (2017) et Charland, Lemmens et
Wada (2018).

Le manque d’espace mempéche délaborer 54.

sur le commentaire de Spivak (1988) sur la
pratique du sati, une tradition hindoue ou une
veuve s'immole par le feu apres la mort de
son mari. Si Spivak critique le colonialisme
sous-jacent aux dénonciations de cette
pratique par les philosophes et féministes
occidentaux-les, et méme si elle souhaite que
les personnes subalternes puissent parler

en leur propre nom, elle n'échappe pas, a

mon avis, a la conceptualisation négative 55.

de la suicidalité comme un «probléme». En
effet, méme si elle suggére que le suicide est
I'un des exemples les plus frappants d'une
personne qui ne parle qu’a travers son geste
final, elle considére encore le suicide comme
un échec.

Kouri et White (2014), White (2015b) et

Chandler (2020a) critiquent cette tendance 56.
positiviste dans la suicidologie. 57.

Lire, par exemple: Shneidman (1993); Joiner
(2005) ; Cholbi (2011) ; Joiner et al. (2016);
Bering (2018).

Certains chapitres de cet ouvrage soulignent 58.

I'importance découter les voix des (ex-)
personnes suicidaires et de les impliquer
dans la prévention du suicide. White insiste
elle-méme sur 'importance d’écouter la voix
des personnes suicidaires (Kouri et White
2014 ; White et Morris 2019).

Lire, par exemple: Corriveau et al. (2016);

366

Perreault, Corriveau et Cauchie (2016);
Furqan et al. (2018).

Quelques chercheureuses ont commencé a
écouter les récits des personnes suicidaires,
comme: East, Dorozenko et Martin (2019);
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) ; Marsh,
Winter et Marzano (2021) ; Krebs (2022) ; et
LeMaster (2022).

Pour des définitions des études Mad et de

ses concepts, comme le sanisme, voir le
glossaire élaboré par LeFrancois, Menzies

et Reaume (2013). Il pourrait aussi étre utile
de consulter des travaux dans les études
Mad et antipsychiatrie: Burstow (1992,

2014, 2015) ; Price (2011) ; Mollow (2013) ;
Burstow, LeFrancois, et Diamond (2014);
Leblanc et Kinsella (2016); Kilty et Dej (2018);
Rose (2019) ; Thorneycroft (2020) ; et Beresford
et Russo (2022).

Lire, par exemple: Cholbi (2011) et Bering (2018).
Lire, par exemple: Szasz (1999) ; Stefan (2016) ;
Borecky, Thomsen et Dubov (2019); et
Paperny (2019). Sur la notion de compétence
et de capacité de prise de décisions, lire:
Gavaghan (2017) et Charland, Lemmens et
Wada (2018).

Des chercheureuses ont montré qu'il existe
des formes de sanisme a l'ceuvre parmi

les activistes/chercheureuses du handicap
(Nicki 2001 ; Lewis 2010; Lefrancois, Menzies
et Reaume 2013; Burstow, LeFrancois et
Diamond 2014 ; Clare 2017 ; Ben-Moshe 2020).
Dans ce contexte, il n'est pas surprenant que
la suicidalité soit souvent percue a travers une
lunette pathologique saniste comme une
«maladie mentale» a «guérir».

Price (2015, 269), qui a inventé le

terme bodymind, [que l'on traduit ici en
«corpomental » et «corpomentalité »], écrit:
«J’ai commencé a utiliser corpomentalité
librement, surtout car j'étais fatiguée de dire
corps-et-esprit tout le temps, et insatisfaite de
la division implicite créée par la conjonction
de coordination ».

Sur cette question, voir aussi Kafer (2013, 43).
J’ai commencé ces analyses dans mes travaux
antérieurs: Baril (2017, 2018, 2020b).

Marsh (2010b, 226) mentionne aussi brievement
cette injonction au bonheur et a la santé.
Lire: Burstow (1992, 2015) ; LeFrancois,
Menzies et Reaume (2013) ; Liegghio (2013);
Burstow, LeFrancois et Diamond (2014) ;
Ben-Moshe (2020) ; et Beresford et

Russo (2022). Sur les contraintes et les
hospitalisations involontaires, lire aussi:
Wilson (2018) ; Bernheim (2019) ; et

Krebs (2020).



59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

68.

69.

Notes

Lespace limité m'empéche d’élaborer sur les 70.

conceptualisations du biopouvoir de Foucault.
Les personnes intéressées par Foucault, le
biopouvoir et le suicide pourraient lire les
travaux suivants : Murray (2006) ;

Tierney (2006, 2010) ; BayatRizi (2008) ;

Marsh (2010b) ; et Taylor (2014). 71.

Je vous invite a explorer les réflexions sur
le néolibéralisme en lien avec les enjeux

de santé mentale et de handicap dans

les travaux suivants: Kolarova (2015);
Mitchell et Snyder (2015) ; Fritsch (2016);
McRuer (2018) ; et Rose (2019). Sur le
suicide et le néolibéralisme, lire également:

Fullagar (2003) et Puar (2013). 72.

Cette entrevue, intitulée « Un systéme fini
face a une demande infinie » constitue le
texte n° 325 de Dits et Ecrits 11 1976-1988
(Foucault 2001, 1186-1201). L’autre article,
«Un plaisir si simple », apparait dans le méme
ouvrage comme texte n° 264 (2001, 777-779).
J'aborde aussi d'autres conceptualisations
alternatives de la suicidalité dans le

chapitre 4, mais en lien avec le suicide
assisté.

Burstow (1992), une cheffe de file du 73.

mouvement et des études antipsychiatrie,
partage beaucoup des arguments de Szasz sur
le suicide.

D’autres philosophes ont défendu une
position similaire, tel Ogien (2009). Sur la

distinction entre les droits positifs et négatifs, 74.

lire aussi Campbell (2017).

Pour quelques exemples, lire Stefan (2016), 75.

p-7,9, 51,57, 81-82, 88-89, 122-23, 246 et 269.
Son livre véhicule une tension continuelle

entre une perspective individualiste 76.

et libertarienne et une approche plus
systémique de la suicidalité.

Pour des perspectives critiques sur la
prévention, lire aussi: Tack (2019) et

Krebs (2022). Pour des perspectives queers,
antivalidistes et antisanistes sur la suicidalité
appelant a déstigmatiser les personnes
suicidaires et 2 mieux écouter leurs besoins,
lire également: Horncastle (2018) ; Froese et
Greensmith (2019) ; et LeMaster (2022).

Lire, par exemple: Spivak (1988);

Mills (1997) ; Hill Collins (2000) ; Sullivan et
Tuana (2007) ; Medina (2013); et Hall (2017b).
On trouve une bréve allusion a la violence
épistémique chez Jaworski et Marsh (2020)

ainsi que chez White (2020b). Dans un article 77.

plus ancien, Fitzpatrick (2016) démontre
comment certains discours et récits sur le
suicide se font accorder plus de crédibilité et
de légitimité que d’autres.

367

Lire, par exemple: Wedlake (2020);
Benkhelifa et al. (2021) ; Camier-Lemoine

et Leaune (2021) ; Corriveau et al. (2021);
Fitzpatrick et al. (2021) ; Marsh, Winter et
Marzano (2021) ; Fitzpatrick (2022);

Krebs (2022) ; et LeMaster (2022).

Si Fricker (2007) a inventé l'expression
injustice épistémique, cette forme d’injustice
avait été théorisée par des activistes/
chercheureuses racisé-es la précédant, dont
Spivak (1988) et Hill Collins (2000). Il est
important de reconnaitre les contributions
souvent effacées de ces chercheureuses
racisé-es.

Cette discussion sur la notion de mort sociale
s’inspire de certains passages d'un texte
intitulé « Voluntary HIV Acquisition as Social
“Death Sentence”» coprésenté avec Victoria
Pitts-Taylor a la Conférence internationale
de la National Women’s Studies Association
en 2014. Je remercie William Hébert pour
les références sur la mort sociale et Victoria
Pitts-Taylor pour ses réflexions et ses
contributions cruciales a ce sujet, qui sont
reflétées dans ce paragraphe.

Si je préfere utiliser les expressions
communautés queers et trans, dans ce chapitre
jutilise parfois 'abréviation LGBTQ pour
refléter le langage qu'utilisent les auteurices
dans leurs textes pour désigner ces
communautés.

Voir, par exemple, Dyck (2015) et Adams et
Vincent (2019).

Lire, par exemple, Cover (2012),

Jaworski (2014), McDermott et Roen (2016) et
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019).

D’une fagon similaire, Yue (2021, 71) soutient
que les certificats de déces au Royaume-Uni
n’identifient pas l'ethnicité ni le statut
migratoire en raison de «I'amnésie coloniale
et sa citoyenneté universelle blanche fictive»
reflétées dans les discours sur le suicide (lire
aussi Adams et Vincent 2019). De méme,
Froese et Greensmith (2019) soutiennent que
la prévention du suicide est biaisée par le
sexisme, 'hétérosexisme et le racisme. Je
crois également que l'absence d'information
sur l'identité de genre et l'orientation
sexuelle dans les certificats de déces dénote
lexistence de préjugés hétéronormatifs et
cisnormatifs dans ’étude des morts et des
suicides.

Si les sous-champs des études de la santé
queer et trans abordent le suicide, les
études queers et trans évitent généralement
de théoriser la suicidalité elle-méme. Les
ouvrages collectifs clés dans ces domaines



78.

79.

80.

81.

82.

83.

Défaire le suicidisme

effleurent a peine le sujet (par exemple:
Edelman 2004 ; Stryker et Whittle 2006 ;
Halberstam 2011; Stryker et Azura 2013; Raj
et Irving 2014; Stryker 2017).

Sur la notion de queeriser, lire Halperin (2003);
Sandahl (2003) ; McRuer (2006, 2018) ;
Halberstam (2008, 2011) ; et Kafer (2013). Sur
la notion de transer, lire Sullivan (2009) et
DiPietro (2016).

Sur la maniere dont certaines institutions
comme les asiles cherchent a préserver la vie,
lire aussi Tack (2019) et Brian (2016).
Paradoxalement, les mouvements LGBQ

ont généralement soutenu le suicide assisté
pour les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou agées, particulierement

celles qui vivent avec le VIH/sida. Dans les
sondages, la plupart des communautés LGBQ
appuient la légalisation du suicide assisté
(Batavia 1997; Magnusson 2004). Cela dit,

un silence surprenant demeure au sujet

du suicide assisté, et la documentation a

ce sujet est rare dans les cercles queers.

La gérontologue Tarynn M. Witten (2014)

est une des rares auteurices a faire une

breve allusion au suicide et au suicide

assisté en se basant sur les commentaires

de personnes ayant participé a ses études,
lesquelles craignent d’étre discriminées a
cause de leur 4ge et voient la mort comme
une échappatoire a la violence. Apres avoir
effectué des recherches sur des douzaines de
sites Web dorganisations trans aux Etats-Unis
(National Resource Center on LGBT Aging,
Trans Lifeline, TransOhio, PFLAG, FORGE,
Gender Justice League Washington, etc.), y
compris dans les Etats ol le suicide assisté
est 1égalisé, j’ai constaté un manque général
d’informations sur la transitude et le suicide
assisté.

Lire les travaux de ces auteurices critiquant
ces discours sur le risque: Cover (2012, 2016a,
2016b); Jaworski (2014) ; Bryan et Mayock (2017);
et Roen (2019).

Lorsque je me référe a des personnes aux
pronoms multiples, comme Kate Bornstein,
qui utilise les pronoms elle et iel, j’inclus
d’abord les pronoms multiples entre
parenthéses aprés le nom de la personne,
puis jalterne entre les pronoms.

Pour une histoire et une analyse de la campagne
It Gets Better, lire Halberstam (2010), Puar (2007,
2013), et Froese et Greensmith (2019).

Cette campagne a été critiquée pour avoir
individualisé des enjeux systémiques et pour
avoir imposé aux jeunes LGBTQ le fardeau
dattendre un meilleur avenir, en plus d’avoir

368

84.

85.

86.

87.

88.

89.

90.

91.

92.

93.

94.

95.

promis une meilleure vie seulement aux
personnes qui peuvent étre assimilées dans
des cadres blancs, validistes, capitalistes et
hétéro- ou homonormatifs.

Lire, par exemple, McRuer (2006, 2018),
McRuer et Mollow (2012), et Piepzna-
Samarasinha (2018).

Lire, par exemple, Clare (2009, 2017);

Baril (2015) ; Baril, Pullen Sansfacon et

Gelly (2020); Baril et al. (2020); et Obourn (2020).
Clest le cas de LeMaster (2022, 2) (elle/iel), qui
s’identifie aussi comme trans et suicidaire

et qui appelle a «communiquer une
suicidalité libérée de toute stigmatisation,
honte et oppression » en adoptant mon

cadre antisuicidiste. S. Corr, une personne
suicidaire non-binaire que je cite dans
l'introduction, adhére aussi au cadre que

je propose, tout comme plusieurs autres
personnes trans et non-binaires qui m'ont
contacté au fil des ans.

Sur les groupes de soutien par les pairs,

lire également Lundstrom (2018) et Marsh,
Winter et Marzano (2021).

Ndt: DISCHARGED est un acronyme de
«Deserving of Inclusion, Support, Community,
Hope, Authenticity, Respect, Growth, Empathy,
and Determination» (méritant I'inclusion,

le soutien, la communauté, l'espoir,
l'authenticité, le respect, la croissance,
lempathie et la détermination).

Le site Web de Trans Lifeline partage aussi
dix principes, comprenant la réduction des
risques, le consentement éclairé, l'autonomie
et lautodétermination. L'approche queercrip
du suicide que je présente dans le chapitre 5
inclut certains de ces principes. Voir aussi
Martin (2011) sur I'importance de la confiance
dans les interventions sur le suicide.

Lire, par exemple, James et al. (2016) et
I'équipe de Trans PULSE Canada (2020).

En francais dans loriginal.

Ahmed (2010), qui questionne I'injonction

au bonheur, ne questionne pas non plus
l'injonction a la vie.

Sur la notion d«optimisme cruel», la violence
sexiste et hétérosexiste et le suicide, lire
lexcellent article de Greensmith et Froese
(2021).

Voir, par exemple, LeFrancois, Menzies et
Reaume (2013) et Kilty et Dej (2018). Si deux
chapitres du livre de Daley, Costa et Beresford
(2019) abordent des histoires de personnes
mortes du suicide, le sujet du suicide n'y

est pas abordé en détail. Burstow (1992)
représente une exception a cet égard.

Ces deux derniéres phrases ont d'abord



96.

97.

98.

99.

100.

101.

102.

103.

104.

Notes

paru dans Alexandre Baril, «Theorizing the
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism
and Suicidism in Suicide and Physician-
Assisted Death Debates», dans The Disability
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds

et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du
concédant via PLSclear.

Voir, par exemple, Ackerman (1998) ;

Gill (1999, 2000, 2004) ; Longmore (2003) ;
Amundson et Taira (2005) ; Coleman (2010,
2018, 2020) ; Kolarova (2015) ; Frazee (2016,
2020) ; et Ben-Moshe (2020).

Voir, par exemple, Batavia (1997) ; Hwang (1999);
Shakespeare (2006) ; Shildrick (2008) et Davis
(2013b).

Voir, par exemple, Ouellette (2011) et Braswell
(2018).

Pour des explications sur l'usage de crip
comme un verbe, voir McRuer (2006, 2018),
McRuer et Johnson (2014), Fritsch (2016),
Hall (2017a), et Thorneycroft (2020).

McRuer (2018, 23-24) mentionne que
«cripper implique toujours d’étre attentif a la
maniére dont des espaces, des enjeux et des
discussions sont “redressées” [straightened].
Je soutiens que, comme geste critique,
cripper résiste a ce “redressement” dans un
sens relativement plus large que ce que nous
pourrions penser comme redressement en ce
moment dans les études, I'activisme ou l'art
queers» (souligné dans l'original).

Sur la cripistémologie, voir McRuer et
Johnson (2014) ; Patsavas (2014);

Johnson (2015) ; et Hall (2017a, 2017b).
Certaines phrases dans la section 3.1.1

ont déja paru dans Baril, «Theorizing the
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism
and Suicidism in Suicide and Physician-
Assisted Death Debates », dans The Disability
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds

et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du
concédant via PLSclear.

Voir, par exemple, Gill (1992, 1999, 2000,
2004), Ackerman (1998), Longmore (2003),
Amundson et Taira (2005), Coleman (2010,
2018, 2020), Kolarova (2015) et Ben-Moshe (2020).
Voir, par exemple, Gill (1992, 1999, 2000,
2004) ; Ackerman (1998) ; Longmore (2003);
Amundson et Taira (2005) ; Coleman (2010,
2018, 2020) ; Wardlaw (2010) ; et Kolarova (2015).
Je remercie l'activiste du handicap Elizabeth
Hopkins, qui a partagé avec moi ses
réflexions en faveur du suicide assisté pour
les personnes handicapées ainsi que des
références a ce sujet.

105

106.

107.

108.

109.

110.

111.

112.

113.

114.

115
116

369

. Pour une position différente sur le suicide
assisté, voir aussi Shildrick (2008) et Wicks (2016).
Pour des auteurices qui passent en revue les
deux c6tés du débat, voir aussi Ho (2014) et
Ouellette (2011).

Voir, par exemple, Lewis (2013);

Burstow, LeFrancois et Diamond (2014) ;

Burstow (2015) ; Kilty et Dej (2018) ; Daley,

Costa et Beresford (2019) ; Thorneycroft (2020) ;

et Beresford et Russo (2022).

Voir, par exemple, Liegghio (2013); Leblanc et

Kinsella (2016) ; et Wieseler (2020).

Certaines phrases dans ce paragraphe ont

d’abord paru dans Baril, « Theorizing the

Intersections of Ableism, Sanism, Ageism

and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted

Death Debates », dans The Disability Bioethics

Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C.

Wieseler (New York: Routledge, 2022),

p- 221-231. Reproduit avec la permission du

concédant via PLSclear.

Sans se concentrer sur le handicap en soi,

Froese et Greensmith (2019) mobilisent de

maniére brillante les études Mad comme

cadre théorique dans leur analyse culturelle
de la violence sexiste et raciste dans les séries
télévisées qui traitent de la suicidalité.

Voir aussi son article analysant «la

psychopolitique de l'austérité» (Mills 2018).

Mills (2015, 2017, 2020) propose un

programme intersectionnel et une perspective

de justice pour toutes les personnes
handicapées qui critiquent certains aspects
des études du handicap, et tout
particulierement leurs préjugés racistes et
colonialistes. Voir aussi Yue (2021) sur la
suicidalité et 'immigration.

Sur ces formes de sanisme, voir, par exemple,

Nicki (2001) ; Lewis (2013) ; LeFrangois,

Menzies, et Reaume (2013) ; et Burstow,

LeFrancois et Diamond (2014)

Voir, par exemple, Gill (1999); Longmore

(2003) ; Coleman (2010) ; et Frazee (2016, 2020).

Certaines phrases dans ce paragraphe ont

d’abord paru dans Baril, « Theorizing the

Intersections of Ableism, Sanism, Ageism

and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted

Death Debates», dans The Disability

Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds

et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),

221-231. Reproduit avec la permission du

concédant via PLSclear.

. Sur ces traumas, voir Paperny (2019a).

. Voir le dernier chapitre du livre Radical
Feminist Therapy: Working in the Context of
Violence, publié par Burstow en 1992. Tout
en sopposant aux interventions coercitives



117.

118.

119.

120.

121.

122.

123.

124.

125.

126.

127.

Défaire le suicidisme

pour les personnes suicidaires, Burstow n'est
pas allée plus loin pour promouvoir un droit
positif au suicide. Dans une perspective Mad,
Froese et Greensmith (2019) ont aussi avancé
des analyses intéressantes de la suicidalité
qui vont au-dela du script préventionniste.

Ce résumé des modeéles s’inspire de celui
proposé dans Baril (2015, 64-66).

Sur ces failles, voir Nicki (2001) ; Wendell (2001);
Mollow (2006) ; Siebers (2008) ; Shakespeare
(2010); Kafer (2013); Baril (2015); et Hall (2017a).
Patsavas (2014, 205) propose une
«cripistémologie de la douleur». Elle est 'une
des rares personnes chercheuses du handicap
qui traitent du suicide, mais j’ai choisi
d’exclure son texte vu qu’il se concentre
davantage sur la douleur que sur le suicide.
Voir, par exemple, McInerney (2000) ;
BayatRizi (2008) ; McCormick (2011);

Stefan (2016) ; Campbell (2017);

Gandsman (2018a, 2018b) ; et Dumsday (2021).
Je n'aborderai pas les arguments qui
sopposent au droit a mourir. Pour les
personnes qui s'intéressent aux critiques

des discours sur le droit a mourir, voir

Smith (2000), Gorsuch (2006), Campbell (2017)
et Dumsday (2021), ainsi que les activistes/
chercheureuses qui s'opposent au suicide
assisté dont je traite dans le chapitre 3.
Certaines phrases de la section 4.1 ont
d’abord paru dans Baril, « Theorizing the
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism
and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted
Death Debates», dans The Disability

Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds

et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du
concédant via PLSclear.

Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999);
Hewitt (2010) ; Sumner (2011) ; et Kious et
Battin (2019).

Sur ce point, voir Cholbi (2011) ; Sumner (2011);
Stefan (2016) ; et Friesen (2020).

Voir Chao et al. (2016) pour une typologie

des pratiques de suicide assisté. Pour des
définitions utiles de ces pratiques, voir
Downie (2004), Sumner (2011) et Quill et
Sussman (2020).

Voir, par exemple, Cohen-Almagor (2016),
Quill et Sussman (2020) et Young (2020).
Downie (2004) adopte une position similaire
et défend un systeme 1égal plus permissif

ou l'age, les maladies terminales et d’autres
facteurs similaires ne détermineraient pas le
soutien au suicide assisté. Néanmoins, son
argument porte sur l'autonomie individuelle,
particulierement dans le contexte de

370

128.

129.

130.

131.

132.

133.

134.
135.

136.

137.

138.

139.

handicaps/maladies (sans égard a leur
caractére terminal), et ne prone pas de
changements systémiques pour les personnes
suicidaires comme je le fais.

Au Canada, l'expression aide médicale a
mourir (AMM) inclut l'euthanasie volontaire
et le suicide médicalement assisté. Pour une
histoire de 'AMM, voir Downie (2004, 2020) ;
Gandsman, Herington et Przybylak-Brouillard
(2016) ; Charland, Lemmens et Wada (2018);
et Dumsday (2021).

Le projet de loi révisé en 2021 énoncait
clairement que les requétes basées
exclusivement sur la maladie mentale ne
seraient pas éligibles avant mars 2023, afin
de donner plus de temps au gouvernement
pour étudier la question. Au moment

ou je révisais la derniére version de ce

livre, en décembre 2022, le gouvernement
canadien a annoncé qu'il souhaitait des
délais additionnels avant d'étendre 'AMM
aux personnes dont les requétes reposent
uniquement sur la maladie mentale; aucun
autre échéancier n’a été proposé.

Voir, par exemple, Dworkin et al. (1998);
Downie (2004) ; Battin (2005) ; Ogien (2009) ;
McCormick (2011) ; Braswell (2018);
Gandsman (2018b); et Quill et Sussman (2020).
Voir, par exemple, McCormick (2011) ;
Gandsman (2018b) ; Coleman (2020); et
Engelhart (2021).

Sur l'inclusion des adultes plus 4gé-es dans
les lois sur le suicide assisté, voir également
Westwood (2021).

Engelhart (2021) partage des informations sur
la manieére dont Exit a changé ses critéres a
travers les années.

Voir aussi Kim, De Vries et Peteet (2016).
Voir, par exemple, Thienpont et al. (2015);
Kim, De Vries et Peteet (2016) ; et Pridmore
et al. (2021). Il est intéressant de constater
que la dépression et le désespoir sont aussi
des raisons clés données par les personnes
demandant le suicide assisté sur la base de
maladies, souffrances et handicaps physiques
(Cohen-Almagor 2016 ; Friesen 2020;

Stefan 2016).

Sur les barriéres qui empéchent certaines
personnes d’avoir acces au suicide assisté,
voir Downie (2020) et Engelhart (2021).

Voir, par exemple, Paperny (2019a) ; Chih et
al. (2020) ; Trans PULSE Canada Team (2020) ;
et Engelhart (2021).

Sur ce phénomeéne, voir Nicki (2001), Mollow
(2006) et Hewitt (2010, 2013).

Pour des arguments contre l'extension

du suicide assisté aux personnes vivant



140.

141.

142.

143.
144.

145.

146.

147.

148.

149.
. Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999),

150

151.

152.

Notes

avec des maladies mentales, voir Cholbi
(2011) ; Cohen-Almagor (2016) ; Boer (2017);
CAMH (2017) ; Charland, Lemmens et Wada
(2018) ; et Ho et Norman (2019).

Voir, par exemple, Hewitt (2010, 2013), Bayliss
(2016) et Scully (2020).

Dans certains pays (comme les Pays-Bas),

un diagnostic formel n'est pas obligatoire
pour avoir acces au suicide assisté. Si un
diagnostic n'est pas officiellement requis,

le critére d’acces fondé sur une souffrance
intolérable et I'absence d'amélioration, ainsi
que le processus de demande de suicide
assisté en tant que tel, rendent difficile l'acces
au suicide assisté pour les personnes sans
soutien professionnel.

Sur la compétence mentale dans la loi, voir
Gavaghan (2017); Wilson (2018) ; Bernheim (2019);
et Del Villar, Willmott et White (2020).

Sur ce point, voir aussi Hewitt (2010).

Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999);
Szasz (1999, 2008) ; Appel (2007) ; Stefan (2016);
Borecky, Thomsen et Dubov (2019) ; Kious et
Battin (2019) ; et Pridmore et al. (2021).

Voir, par exemple, Cholbi (2011); Sumner (2011);
Creighton, Cerel et Battin (2017); et

Giwa (2019).

Voir, par exemple, Appel (2007) et Kious et
Battin (2019).

Par exemple, les entrées dencyclopédie sur le
suicide assisté et l'euthanasie volontaire qui
listent les critéres habituellement acceptés
pour autoriser ces pratiques sont toutes liées
aux handicaps, aux maladies, aux souffrances
et ala fin de vie (Young 2014).

Si des auteurices comme Jukka Varelius (2015,
2016) évoquent la possibilité de dépasser
cette ontologie du suicide assisté, c’est depuis
une position extrémement problématique,
qui propose par exemple de permettre
leuthanasie involontaire pour les sujets non
autonomes, prétendument dans le meilleur
intérét de la société et de la famille.

Voir Lund et al. (2016).

Young (2020), et Pridmore et al. (2021).
Certaines phrases dans ce paragraphe ont
d’abord paru dans Baril, «Theorizing the
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism
and Suicidism in Suicide and Physician-Assisted
Death Debates », dans The Disability

Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds

et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du
concédant via PLSclear.

Voir, par exemple, Battin (2005), Cholbi (2011,
2017) et Cholbi et Varelius (2015).

153.
154.

155.

156.

157.

158.

159.

160.

161.

162.

163.

164.

165.

166.

371

Sur ce discours, voir Bettcher (2014).
BayatRizi (2008), Stefan (2016) et Engelhart
(2021) discutent d'instances ou des personnes
suicidaires ont modifié leurs discours pour
les faire correspondre aux critéres les
qualifiant pour l'assistance a la mort.
Certain-es activistes radicaux-les défendant
le droit a mourir proposent d’éradiquer les
critéres pour justifier le suicide assisté et
refusent d’établir de bonnes et de mauvaises
raisons de mourir, mais ne proposent pas

de 1égaliser le droit & mourir pour tous les
individus (Engelhart 2021).

Certaines phrases dans la section 4.2 ont
d'abord paru dans Baril, «Theorizing the
Intersections of Ableism, Sanism, Ageism
and Suicidism in Suicide and Physician-
Assisted Death Debates », dans The Disability
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds

et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du
concédant via PLSclear.

Voir, par exemple, Ogden (2001) ; Gandsman,
Herington et Przybylak-Brouillard (2016) ;
Gandsman (2018b) ; et Engelhart (2021).

Voir les critiques formulées par Baril et
Silverman (2019), Gallop (2019) et McGuire
(2020). Sur les liens entre 'agisme et le
validisme, voir Aubrecht, Kelly et Rice (2020)
et Baril et al. (2020).

Voir, par exemple, Cholbi (2017) et Creighton,
Cerel et Battin (2017).

Voir, par exemple, Appel (2007);

Stefan (2016) ; Hewitt (2010) ; Burstow,
LeFrancois et Diamond (2014) ; et Borecky,
Thomsen et Dubov (2019).

Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999) ;
Battin (2005) ; Sumner (2011) ; Kious et
Battin (2019) ; et Giwa (2019).

Voir aussi Dolmage (2017, 119) sur «l'acces
transformatif».

On doit I'invention du terme thanatopolitique
a Giorgio Agamben (1998). Il est composé du
préfixe thanato-, référant a Thanatos, le dieu
grec de la mort, et politique. Le terme référe
aux «politiques de la mort» (Murray 2006, 195).
Sur ce point, voir Magnusson (2004) ; Stefan
(2016) ; Quill et Sussman (2020) ; et
Engelhart (2021).

Sur ce point, voir Ogden (2001) ; Magnusson
(2004) ; Engelhart (2021) ; et Exit
International (2021).

Voir, par exemple Wedlake (2020) ; Benkhelifa
et al. (2021) ; Camier-Lemoine et Leaune (2021);
Fitzpatrick et al. (2021) ; Marsh, Winter et
Marzano (2021); Fitzpatrick (2022) ; Krebs (2022);
et LeMaster (2022).



168.

169.

170.

171.

172.

173.

174.

175.

176.
177.

178.

179.

180.
181.

Défaire le suicidisme

. Fullagar (2003) fait allusion a une «éthique

de I'écoute » des personnes suicidaires

qui partage des similarités avec «I'éthique

de I'émerveillement et de la générosité »
élaborée par Jaworski.

Sur le caractére «contagieux» du suicide,
voir Wray, Colen et Pescosolido (2011) et

Kral (2019). L'idée d’'une contagion parmi les
pairs est cependant contestée. A ce sujet, voir
Lundstréom (2018) ; Rhodanthe, Wishart et
Martin (2019) ; et Marsh, Winter et

Marzano (2021).

Voir, par exemple, Burstow (1992);
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019);
Fitzpatrick (2020) ; Jaworski (2020) ; Jaworski
et Marsh (2020) ; Trans Lifeline (2020);

White (2020a, 2020b); et Fitzpatrick et al. (2021).
Sur l'approche de réduction des risques,

voir Marlatt, Larimer et Witkiewitz (2012), et
Collins et al. (2012).

Shakespeare (2006, 41) appuie 'application
d’une approche de réduction des risques au
suicide assisté pour les personnes malades,
souffrantes et en fin de vie, mais ne I'étend
pas aux personnes suicidaires.

Sur la difficulté de causer la mort, voir
Paperny (2019a) et Engelhart (2021).

Sans endosser une position comme la
mienne, certain-es auteurices ont commencé
a élaborer des approches offrant des contre-
discours a la pathologisation dominante

du suicide (lire par exemple: Rhodanthe,
Wishart et Martin 2019 ; Chandler 2020a,
2020b; Fitzpatrick 2020, 2022 ; Jaworski 2020;
Jaworski et Marsh 2020 ; White 2020a, 2020b;
Fitzpatrick et al. 2021 ; Marsh et al. 2021).

Je voudrais remercier Ozzie Silverman de
m’avoir indiqué le réle possible des pressions
familiales dans la décision de mourir.

Voir, par exemple, Ouellette (2011), Ho (2014),
et Ho et Norman (2019).

Voir, par exemple, Battin (2005) et Davis (2013b).
Sur la futurité handicapée/crip, voir aussi
Obourn (2020).

Les noms dans cette histoire vraie ont été
modifiés pour protéger 'anonymat des
personnes impliquées.

LeMaster (2022, 4), qui a perdu plusieurs étres

chers morts de suicides, exprime des idées
similaires: «Je ne suis pas triste que vous
soyez mort-es d’'un suicide; je suis triste que
vous soyez mort-es seul-es.»
https://creativecommons.org/licenses/
Aaron Swartz, Guerilla Open Access
Manifesto (2008). Cf. https://archive.org/
stream/GuerillaOpenAccessManifesto/
Goamjuly2008_djvu.txt

372

182. «Ily a des infokiosques dans plusieurs
villes de plusieurs pays, dans des lieux
autogérés, des squats ou des lieux
associatifs... S’y trouvent plein de lectures
a emporter, généralement a prix libre

ou “pas cher”, car le but ici n'est pas de
gagner de l'argent mais de diffuser des
idées, des théories, des pratiques mises
sur papier.» Des gens d'infokiosques.net,
«Qulest-ce qu'un infokiosque », infokiosques.
net (2003). Cf. https://infokiosques.net/spip.
php?page=lire&id_article=6

«La guerilla librarianship consiste en la
construction et l'entretien de bibliothéques
directement la ot les gens et le besoin
d’information se croisent. Il peut s’agir de
construire des bibliotheques sur une plage,
dans un bar ou lors d'une occupation. »
Mendy Henk, «Occupy Libraries: Guerrilla
Librarianship for the People », The People’s

183.

wordpress.com/2011/10/28/occupy-libraries-
guerrilla-librarianship-for-the-people/



https://creativecommons/
https://archive.org/stream/
https://archive.org/stream/
https://infokiosques.net/







2026

2026

2022

2022
2023

2023

2023

2024

2024

2024

2024

2025

2025
2025

2025
2026

2023
2023
2024
2025

DEJA PUBLIES

A paraitre

La méme en pire, Eugénie Zély

On ne bombardera jamais ma voix, Yahya Al Hamarna. Coédition
avec les éditions de la rue Dorion

Ecole 0, édition d’été no 1: itinéraire d’une école en construction,
Collectif Ecole 0. Caroline Lacroix (dir.)

Thune amertume fortune, Eugénie Zély

Bezdorijia, chroniques d’un voyage en Ukraine, collectif Ici
Transcarpatie, La Cantine syrienne de Montreuil et Juliette Corne
Du salaire pour nos transitions, Harry Josephine Giles. Qamille de
Transgrrrls (trad.)

Politiser l'enfance, ouvrage collectif. Vincent Romagny (dir.)
Vandalisme queer, Sara Ahmed. Emma Bigé et Mabeuko Oberty (trad.)
L’homosexualité, ce douloureux probléme, fiction documentée d’un
mouvement révolutionnaire, collectif Fléau social

«A bas Uétat, les flics et les fachos!», fragments d’une lutte antifasciste,
Olivier Minot

Non-noyées: lecons Féministes Noires apprises aupres des mammiferes
marines, Alexis Pauline Gumbs. Mabeuko Oberty, Myriam
Rabah-Konaté, Rose B., t4t —translators for transfeminism (trad.),
coédition avec les éditions Les Liens qui libérent

Un jardin, une rencontre imaginée entre Laura Mulvey et Jean-Louis
Comolli, ouvrage collectif. Women Remix (trad.)

Sarahland, Sam Cohen. Sarah Netter (trad.)

Déborder Bolloré, faire face au libéralisme autoritaire dans le monde
du livre, ouvrage collectif, coédition (https:/deborderbollore.fr/
liste-des-coediteurices)

Cequitient, réflexions sur les institutions mineures, Lécole de philosophie
Vrai travail, ouvrage collectif. Collectif Occasionnel (dir.)
Coédition avec le collectif Occasionnel

Collection 39°5

Hot wings and tenders, Marl Brun
ROSE2RAGE, Théophylle Dcx
Pipi champagne, Maxime Vignaud
Maisons d’enfance, auror-404

375



2021

2022

2022

2022
2022

2022

2024

2025

2021

2022

2022
2022

2023
2023
2024
2024
2024

2025

Défaire le suicidisme

Collection Positions d’éditeurices

Vers un modéle rentable pour une maison d’édition autonome,
Marc Fischer. Ab'cassis (trad.)

Quels problemes les artistes éditeurices peuvent-iels résoudre ?,
ouvrage collectif. Temporary Services et PrintRoom (dir.),

Yann Trividic (trad.)

L’histoire de Semiotext(e), Sylvere Lotringer raconte ses réves a Chris
Kraus, Chris Kraus et Sylvere Lotringer. Mio Koivisto (trad.)
filouteries, romain pereira

Equilibrer la balance, Felipe Ehrenberg et la pédagogie de la
coopération, Nicolas Pradilla. Eli Abenhag (trad.)

IIpo¢ Eva avuTo-oVVTNPOVLEVO LOVTEAO ekb0oswY, Marc Fischer.
Evdokia Noula (trad.)

La morale de la Xerox, Florian Cramer et Clara Lobregat Balaguer.
Traduction collective. Coédition avec '’Association presse offset
Au commencement — Vers une écologie du livre de papier,

Lalie Thébault Maviel

Revue C'est les vacances, Eugénie Zély (dir.)
2023 n°1, 2024 n° 2,2025n° 3

Affiches

Chagque jour sa peine, pour une solidarité antifasciste avec
les 7 militants inculpés, La GALE

Comment démonter un monument, Decolonize this place
et Sarah Parcak. Collectif Mama Road (trad.)

Thune amertume fortune, Elorah Connil

Iw¢ va pieic xatw éva pvnueio, Decolonize this place

et Sarah Parcak. Evdokia Noula (trad.)

Borne out, en greve jusqu’a la retraite, Burn~Aoit

C’est gréve I’heure!, Ethan Assouline

UPLF (une pédagogie lesbienne féministe), Magalie Vaz
«A bas létat, les flics et les fachos!», Service Local
Premiere page de « Vers un modéle rentable pour une maison d’édition
autonome» en 5 langues, traduction collective

Bye rou, cet automne va étre explosif, Burn~Aout

376









Défaire le suicidisme: une approche trans, queer et crip du suicide (assisté)
est une publication multiformat. Elle est disponible en librairie au
format broché — celui que vous tenez entre vos mains — et accessible
gratuitement en ligne aux formats web, A4 et A5 a l'adresse suivante :
https://editionsburnaout.fr/publication/livre/DLS.html.

Le format broché de Défaire le suicidisme: une approche trans, queer et
crip du suicide (assisté) a été imprimé sur:

+ Rives Tradition natural white 250 g/m?

+ Holmen Book Extra Blanc PEFC 65 g/m?

Ont été utilisées comme typographies:
+ Druk Wide — Berton Hasebe (Commercial Type)
+ Source Serif — Frank GrieRhammer (Google fonts)
+ Amiamie —Mirat Masson et al. (Bye Bye Binary)

Burn~Aofit remercie Claude Rioux pour sa complicité, Alaric Garnier
pour son regard sur la maquette du format broché et Frédérique Pino
pour ses conseils de fabrication.

piaille.fr/@editionsburnaout
gitlab.com/editionsburnaout
infolettre.editionsburnaout.fr



Achevé d'imprimer en décembre 2025 par:
Corlet imprimeur

71, rue Maximilien Vox

14110 Condé-en-Normandie

Dépot légal : février 2026
numéro d'imprimeur: 25120358



«C'est un livre extraordinaire et bien docu-
menté. L'approche minutieuse et sensible
de Baril sur ce sujet difficile constitue une
contribution cruciale aux théories queers,
trans, féministes et crip, et met son lectorat
au défi de repenser les réponses dominantes
au regard du suicide. »

«Ancré dans les cadres théoriques queers,
trans, Mad et crip et profondément nourris par
son expérience personnelle comme personne
suicidaire, Baril imagine un monde radicale-
ment différent oui les torts avérés que causent
le suicidisme et la logique préventionniste
seraient remplacés par des pratiques de com-
passion et de solidarité permettant a tout le
monde dexplorer librement, dexprimer et de
vivre avec le suicide, et parfois den mourir. »

«Défaire le suicidisme est une contribution
extraordinaire aux théorisations de la vie
et de la mort. Cest un livre troublant dans
le sens le plus productif du terme, guidé par
une philosophie profondément abolitionniste
abordant les désirs de mort comme le fonde-
ment d'une politique de la vie plus riche et
sensible. Baril offre une vision convaincante
de la justice pour les personnes suicidaires
qui exige de repenser certains des idéaux
les plus chers de 'individualité libérale. »

e/[la editionsburnaout.fr

Librairie

---------------------

Diff/distrib

Kim Q. Hall, professeur-e

de philosophie & I'Université
d’Alberta, auteurice

de Queering Philosophy

Jennifer White, professeure
ala School of Child and Youth
Care de I'Université de
Victoria et coordonnatrice de
l'ouvrage Critical Suicidology:
Transforming Research and
Prevention for the 21st Century

Jashir K. Puar, autrice de
The Right to Maim: Debility,
Capacity, Disability

ISBN :978-2-49353-428-6

P.D.V.: 18,00€





