Défaire le
suicidisme : Une
approche trans,
queer et crip du
suicide (assisté)

Alexandre Baril

Alexandre Baril soutient que les personnes suicidaires
sont opprimées par ce qu’il appelle le suicidisme, une
oppression qui na pas été théorisée a ce jour. Cette
violence s'applique par des formes de criminalisation,
de stigmatisation et de pathologisation, notamment via
les systéemes de prévention. Cet essai propose une
reconceptualisation radicale du suicide (assisté) et des
réflexions inestimables pour les chercheureuses, les
activistes, et tout individu qui souhaite construire de
nouvelles formes de soutien envers les personnes suici-
daires.



Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


file:///home/eba/www/bad/output/publication/livre/publication/livre/DLS.html

Avertissement

L— Avertissement

Ce livre ne vise pas a encourager le suicide. Au contraire,
l'approche proposée pourrait contribuer a réduire la suicidalité
des groupes marginalisés. Le livre aborde des sujets tres
délicats et trés sensibles et il pourrait &étre déclencheur
d’émotions fortes chez certaines personnes.

L— Au sujet de la traduction de Mad et des
variations du verbe «détraquer »

Tout au long du livre, on recourt au terme Mad en anglais
lorsqu’il est question des études Mad et des mouvements Mad.
Toutefois, pour référer aux personnes Mad, le terme détraqué
sera utilisé pour traduire le terme Mad et le verbe détraquer
sera utilisé pour traduire le verbe to madden.

Bien que le terme fou-folle aurait pu étre privilégié pour
traduire le terme Mad, comme c’est parfois le cas en francais,
le terme détraqué a €té retenu notamment parce que, de la
méme maniere que les termes queer et crip, bien quil
comporte a priori une charge péjorative, il présente également
un fort potentiel de resignification positive. Le verbe détraquer,
qui réfere au fait de perturber le fonctionnement de quelqu’une
ou de quelque chose, semble également posséder ce potentiel
de resignification et de rébellion ; perturber l'ordre dit normal
des choses. Bref, détraquer traduit bien l'essence méme du
verbe to madden — qui signifie perturber et déranger le fonc-
tionnement habituel des sociétés sanistes — et la personne
détraquée, par extension, est celle qui se réclame positivement
de sa folie et de son dérangement/déraillement selon des
normes sanistes. Enfin, la traduction détraqué permet
également de jouer avec les mots a loral, grice a des expres-
sions bilingues composées du terme anglais frack, souvent

publication/livre/DLS.html



4 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

utilisé en frangais au Québec, comme dans I'expression «étre
sur la bonne [ou la mauvaise] frack». La personne détraquée
est celle qui refuse la bonne track, c’est-a-dire la voie tracée
pour elle selon les normes dominantes. L’idée d’utiliser le
terme détraqué pour traduire le terme Mad est survenue lors
d’'une conversation spontanée de lauteur avec Isabelle
Perreault et Pier-Luc Turcotte.

Enfin le terme Mad avec une lettre majuscule est adopté
pour référer a cette étiquette resignifiée positivement par des
personnes utilisant des services psychiatriques, survivantes, ex-
patientes ou utilisatrices de services en santé mentale qui
revendiquent la folie [madness]. Ce terme est utilisé fréquem-
ment dans les études Mad, chez les chercheureuses Mad et les
personnes Mad participant aux mouvements Mad. Quand le
terme mad sans lettre majuscule est utilisé, cela réfere
généralement a I'utilisation dominante qui en est faite a partir
de perspectives médicales et psychiatriques.

L— Au sujet du terme crip

Les études crip, ou crip studies en anglais, recoupent des
champs de recherches théoriques et militantes a l'intersection
des études sur le validisme, des études queers et des études
décoloniales. Elles analysent les stratégies par lesquelles les
sujets minoritaires, notamment handicapés, négocient avec des
contextes qui les excluent. Elles réfléchissent aux représenta-
tions négatives de corps qui servent de contre-modeles,
repensant les facons dont ils doivent ou ne doivent pas se
montrer dans I'espace social.

Si on traduit littéralement crip, ce terme signifie «estro-
piée», «boiteuxse», «invalide». Ainsi, a 'image des études
queer, les études crip s’appuient sur un procédé de réassigna-
tion positive des terminologies initialement destinées a porter
atteinte a la dignité des sujets qu'elles désignent.

De la méme maniere que les théories ou études queers se
différencient des théories gays et lesbiennes par leur caractere
résolument antinormatif et leur rejet de I'assimilation, ce qui

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Au sujet du terme « sanisme »

les amene souvent a €tre percues comme la branche la plus
transgressive et subversive des recherches sur la diversité
sexuelle, les théories ou études crips se démarquent aussi des
approches plus classiques du handicap, généralement considé-
rées comme plus conventionnelles et moins contestataires. En
d’autres termes, les théories crips occupent par rapport aux
études sur le handicap une position analogue a celle des
théories queers vis-a-vis des études gays et lesbiennes.

L— Au sujet du terme «sanisme »

Le terme «sanisme » est employé tout au long du livre. Bien
qu’il soit proche dans sa signification de celui de «psycho-
phobie », a savoir le systtme doppression que subissent les
personnes étant concernées par les enjeux de santé mentale ou
des handicaps cognitifs, il est préféré a ce dernier. En effet, ce
choix de terminologie s’inscrit dans une critique de la
dimension psychologisante et individuelle inhérente a la notion
de phobie. Le «sanisme» est une structure, un systéme, par
lequel notre société se reproduit, a 'image d’autres systemes
d’oppression comme le racisme ou encore I'agisme.

Le terme «sanisme» entretient une proximité avec ceux
de «mentalisme » et de «cogniticisme » qui apparaitront plus
loin dans l'ouvrage. Des notes seront associées a ces termes et
explicitent leurs spécificités.

A toutes les personnes suicidaires qui n'ont pas survécu,
qui ne pensent pas pouvoir Survivre,

qui ont été maltraitées sur la base de leur suicidalité,

et qui sont trop souvent forcées de souffrir en silence...
Vous étes braves, et vous n’étes pas seules

dans votre lutte pour la vie,

dans votre lutte pour la mort.

publication/livre/DLS.html



6 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L Préface — Robert McRuer

Une stratégie militante et rhétorique de longue date dans le
mouvement des personnes handicapées a été de parler de sa
propre voix, de résister a la désubjectivation active qui fut une
composante centrale de I'histoire du handicap depuis quelques
siecles. A I'ere de la normalisation, les personnes handicapées
ont été présentées comme des objets a diagnostiquer, a étudier,
a corriger, a plaindre, a craindre et, parfois, a éliminer. La
revendication générale du mouvement des personnes handica-
pées — «rien sur nous sans nous » — capture bien ce refus de
l'objectivation, tout comme les slogans «les droits des
personnes handicapées sont des droits humains » ou « pissez
sur la piti€é ». Méme le fait qu'une personne se nomme comme
handicapée constitue une réappropriation du mot depuis la
position subjective des personnes handicapées elles-mémes.
Des termes défiants comme crip ou disca accomplissent
évidemment un travail similaire, crip agissant comme un rejet
des connotations stigmatisantes de cripple [infirme], alors que
disca circule désormais fierement dans les pays hispanophones,
offrant une fagon d’articuler I'incapacité [discapacidad] sans
centrer/subjectiver (ou méme sans retirer activement de
lavant-scene) la capacité [capacidad]. On a assisté a d’innom-
brables changements de noms des handicaps ces dernieres
cinquante années, comme lorsque les activistes pour les droits
des personnes vivant avec le VIH et le sida ont insisté qu’iels
n’étaient pas des victimes du VIH ou méme seulement des
patientes avec le VIH, mais plutdt des « personnes vivant avec
le VIH ».

Le travail d’Alexandre Baril rejoint cependant des travaux
importants (en fait indispensables) théorisant a quel point il est
difficile pour beaucoup de refuser la désubjectivation. En plus
de l'antipsychiatrie et du mouvement de fierté des personnes
détraquées [Mad], les travaux de Michel Foucault nous
poussent depuis longtemps a comprendre que le discours sur la
folie et I'irrationalité a généralement ét€ un discours de la
rationalité a propos d’une chose étiquetée comme la «folie ».
Plus récemment, les travaux importants de M. Remi Yergeau

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Préface — Robert McRuer

sur lautisme ont démontré comment, dans I'imaginaire domi-
nant, les voix autistes ne peuvent pas étre entendues car les
discours sur lautisme présupposent que parler de facon
rationnelle et subjective matérialise automatiquement une
position de sujet non autiste. Une posture similaire peut étre
adoptée sur la toxicomanie — l® toxicomane ne peut pas
parler en tant que toxicomane, car parler de toxicomanie, c’est
se plier a I'exigence selon laquelle la toxicomanie constitue une
chose a surmonter (comme de fait, aux Etats-Unis, I’ Americans
with Disabilities Act 'inscrit dans la loi, ne reconnaissant que
les sujets toxicomanes qui sont activement en voie de réhabili-
tation).

Magistralement, Baril nous présente cependant le sujet
(ou l'antisujet) qui est sans doute le cas limite extréme pour ces
questions théoriques : la personne suicidaire. Et parce qu’il est
si important que ces limites soient prises en compte, Défaire le
suicidisme : une approche trans, queer et crip du suicide
(assisté) devrait étre une lecture nécessaire dans les études du
handicap et la théorie crip (et les théories queers et trans).
Mon propre travail dans la théorie crip m’a depuis longtemps
amené a considérer ce projet théorique comme étant intrinse-
quement lié a la réflexion sur des sujets qui ne s’insérent pas
facilement dans nos catégories existantes ou qui, en surface, ne
semblent pas pouvoir remporter la palme de nos gestes théo-
riques et militants privilégiés. Mais encore, dans le contexte
que déploie Défaire le suicidisme, nous pensons en réalité aux
antisujets, mais sous certains angles seulement. Tout d’abord,
nous nous imaginons la personne suicidaire comme une
personne qui doit étre guérie, transformée, ramenée a la
subjectivité, car celle-ci ne peut €tre que non suicidaire.
Deuxiemement, et inéluctablement sans doute, Baril nous
invite, dans Défaire le suicidisme, & penser avec ou aux cotés
de celleux qui désirent activement une forme d’antisubjectivité.
Le sujet suicidaire peut-il parler ?, se demande Baril, concluant
a plusieurs égards que non. Le suicidisme en tant que systeme
exclut cette voix de tant de facons. En le nommant, Baril
indique une forme doppression qui vient d’une violence
discursive et matérielle exercée en raison des idées suicidaires

publication/livre/DLS.html



8 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

présumées d’une personne. Ce n’est pas possible de penser
comme c¢a, tu dois vouloir aller mieux, tout le monde sait que
choisir la vie est la seule option. Pourtant, maintenant, Défaire
le suicidisme existe comme livre et déploie devant nous des
manieres éthiques de penser autrement, d’écouter cet étre
contradictoire, logiquement impossible : le sujet/suicidaire. Et
Baril déploie ces réflexions éthiques devant nous de maniere si
richement intersectionnelle, queerisant [queering], transant
[transing], crippant [cripping] et détraquant [maddening] nos
manieres de penser le suicide. Jinsiste depuis longtemps,
surtout au sujet du crippement [cripping] dans les études du
handicap, sur le fait que les formes verbales de ce que nous
faisons sont toujours dans un processus d’invention. Baril nous
offre sans doute I’étude la plus complete a ce jour de ce que
peut signifier le fait de queeriser, transer, cripper et détraquer,
comme des manieres actives d’imaginer autrement.

Quand ma cousine la plus proche sest enlevé la vie en
2014, je me suis retrouvé pris dans un réseau familial de
suicidisme, exacerbé par une religiosité profonde (pas la
mienne). La seule conversation au sujet de ma cousine que ma
mere pouvait avoir avec moi impliquait les questions
suivantes : pourquoi? Mais a-t-elle déja donné une raison ?
Est-ce que tu aurais pu faire quelque chose? Pourquoi?
Pourquoi ? Je n’avais pas de réponses, évidemment, et les
questions (les seules permises) m’ont empéché, a plusieurs
égards, d’entendre le sujet qui n’était plus un sujet. Evidem-
ment, je voulais désespérément l'entendre de nouveau. Les
funérailles, comme je les attendais, concernaient surtout Jésus,
la miséricorde et le paradis, ou l'on retrouverait un jour ma
cousine (dans dlautres arenes, ce focus était rejoint par une
rhétorique religieuse également peu ragofitante, une personne
anciennement amie s’étant sentie obligée de m’informer que
ma cousine n’était probablement pas €ligible au paradis a cause
de ce quelle avait fait). Il n’y avait pas beaucoup de place pour
parler pendant les funérailles, mais je savais que je souhaitais
au moins la plus petite affirmation queer/crip tombant quelque
part au loin de cette religiosité obligatoire. Et j'ai donc nommé
le handicap, rappelant aux personnes présentes que je travaille

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

en études du handicap et soulignant que la dépression peut tre
comprise comme I'un des handicaps les plus communs dans la
société contemporaine. En méme temps, sans le nommer
comme queer, jai rappelé ’humour tordu et irrévérencieux de
ma cousine (sans mentionner ce que personne ne savait, sans
doute — qu’elle avait vécu au moins une aventure avec une
femme). Le moment de joie que jai €prouvé par la suite est
venu de la discussion avec des queers et des crips qui n’avaient
pas été reconnues comme telles par la plupart des personnes
réunies, et qui sont venues me remercier en aparté pour ce que
javais dit — lamie qui m’a confié que ma cousine et elle
avaient I’habitude de s’envoyer des textos depuis leurs lits,
s’écrivant qu'elles n’étaient pas capables d’en sortir ce jour-la;
l'ami gay qui voulait pareillement témoigner d’a quel point elle
était en fait débauchée et sauvage. Nous nous sentions engagées
dans le projet impossible de I'écouter une autre fois et de tenter
de ’honorer de quelque maniere.

Le travail d’Alexandre Baril est une riche ressource qui,
je le crois, peut nourrir des manieres difficiles mais nécessaires
d’étre-en-commun queers, crips, trans et détraquées. Ce n’est
pas un livre facile, et on pourrait considérer que cela confirme
son importance. En effet, Défaire le suicidisme est un livre
confrontant sur des sujets douloureux. C’est aussi un livre
intensément personnel. Mais c’est essentiellement un livre qui
envisage un amour suffisamment ample pour entendre toutes
les personnes qui pourraient autrement &tre disqualifiées
comme détraquées, crips, queers ou trans.

L Introduction. Manifeste suicidaire

L— Voyage dans un esprit suicidaire : du
personnel au théorique

Jai voulu mourir tant de fois en écrivant ce livre...

publication/livre/DLS.html



10 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Alors que je m’installe pour écrire les premiéres lignes de
cette introduction, le bracelet médical sur mon poignet gauche
égratigne le clavier de mon portable, créant un bruit de fond
incessant qui me rappelle ce qui est inscrit sur le métal. En
plus de quelques instructions a lintention du personnel
ambulancier ou hospitalier qui aurait a intervenir dans une
situation ou je serais inconscient ou incapable de m’exprimer,
on y distingue trois petites lettres, inscrites visiblement sur les
deux coOtés du bracelet : ONR. Pour les gens qui ne sont pas
familiers avec le jargon médical, ces lettres signifient
Ordonnance de Non-Réanimation. Comme j€cris ces lignes, le
cliquetis de ce bracelet médical que je porte 24 heures sur 24,
7 jours sur 7, 365 jours par année, me rappelle les choix que
Jai faits concernant ce qui devrait se produire dans I'éventua-
lité d’'une urgence médicale. Si des personnes me découvraient
inconscient apreés un accident vasculaire cérébral ou une crise
cardiaque, par exemple, elles devraient sabstenir de toute
forme de réanimation, qu’il s’agisse d’'une réanimation cardio-
respiratoire, de compressions thoraciques, de ventilation
artificielle ou d’intubation. Si elles me trouvaient en état
d’hémorragie grave a la suite d’'un accident de la route, elles
devraient s’abstenir de me donner une transfusion sanguine ou
d’exécuter toute autre intervention médicale qui pourrait me
sauver la vie. Mes documents 1égaux indiquent également que
je refuse l'usage de toute technologie d’assistance médicale,
comme les sondes gastriques, ’hydratation intraveineuse ou la
dialyse. En somme, dans mes documents légaux et TONR que
je garde toujours dans mon portefeuille et a laquelle réfere
mon bracelet médical, jai indiqué clairement qu’il ne faut rien
faire qui puisse me garder en vie ou me ramener a la vie.

Parfois, je souhaite qu’'un accident ou un arrét cardiaque
me tue pour que je n'aie pas a le faire...

Les témoins ayant validé et signé mes documents pour les
rendre légitimes légalement, dont une collégue universitaire
qui s’intéresse a la bioéthique, m’ont questionné : «Es-tu
vraiment certain que c’est ce que tu veux ? Je n’ai jamais rien
vu d’aussi radical!» En outre, aussi bien mon ancienne
partenaire que ma partenaire actuelle m’ont dit trouver mes

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

instructions d’ONR effrayantes. Si elles étaient confrontées a
une urgence ol j'étais mourant, elles feraient face a un difficile
dilemme : me voir mourir sans intervenir pour respecter mes
choix et directives, ou faire fi de ces directives en appelant les
services d’'urgence pour tenter de me sauver la vie. Il va sans
dire que lorsquon aime une personne, il n’est pas facile de
s’imaginer la laisser simplement mourir sans faire quoi que ce
soit. Je comprends leurs réactions face & mon ONR et mes
directives, et je me sentirais de la méme maniere si elles
formulaient des directives similaires.

Mon désir de mettre fin a mes jours me rend-il égoiste,
effrayant, sans ceeur ou insensible ?

Quand j’ai d’abord voulu obtenir mon ONR du ministere
ontarien de la Santé et des Soins de longue durée, il m’a fallu
remplir un formulaire devant &tre signé par une autorité
médicale, laquelle avait le mandat d’évaluer ma capacité a
refuser de fagon éclairée des soins médicaux. Comme mes
proches, mon médecin de famille estimait que mes décisions
étaient extrémes. Dans les faits, le terme qu’il a utilisé était
suicidaire, aussi invoqué par d’autres personnes autour de moi.
Assis dans son bureau, jai nié vigoureusement toute idée ou
comportement suicidaires, sachant quadmettre mon penchant
pour la mort ruinerait toute possibilité d’obtenir mon ONR.
Néanmoins, 1'étiquette suicidaire est certainement porteuse
d’un grain de vérité : refuser tout soin pouvant sauver ma vie
signifie accepter que celle-ci pourrait s’achever prématuré-
ment. Selon le psychiatre critique Thomas Szasz (1999, 2), le
suicide peut étre défini comme lacte de «senlever la vie
volontairement et délibérément, soit en se tuant directement ou
en s’abstenant d’'un geste pouvant directement sauver sa vie;
autrement dit [...] tout comportement motivé par une préfé-
rence pour la mort plutdt que la vie et menant directement [...]
a cesser la vie d’'une personne». Mes directives anticipées et
mon ONR, qui indiquent «une préférence pour la mort plutdt
que la vie», correspondent a cette description du suicide. En
ce sens, je suis d’accord avec mon médecin : mon ONR et mes
directives anticipées sont suicidaires, au moins sous la forme

publication/livre/DLS.html



12 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

d’un suicide différé ou «lent», pour reprendre la notion de la
«mort lente» de l& théoricienne de la culture Lauren Berlant
(2011, 95).

Ma mort serait-elle considérée comme un suicide si je
mourais des suites d'un accident ou d’une crise cardiaque a
cause des directives de mon ONR ?

Quoi qu’il en soit, jai méticuleusement caché a mon
médecin que j7ai été€ suicidaire la plus grande partie de ma vie.
Admettre que jai été suicidaire depuis I'dge de douze ans, que
je le demeure aujourd’hui, et que, méme lors de mes plus
belles journées, lorsque je me sens bien et enthousiaste a
propos de la vie (les personnes suicidaires peuvent aussi
ressentir des émotions positives), je souhaite encore &tre mort
plutdt que vivant, aurait nécessairement mené mon médecin a
refuser de signer le formulaire. Il aurait justifié son rdle de
protecteur en affirmant que mes décisions étaient biaisées par
mon état dépressif et suicidaire. Autrement dit, je n’aurais pas
été considéré comme suffisamment «rationnel » ou mentale-
ment compétent pour prendre ces décisions, méme si je songe
a ces enjeux depuis des décennies. Chaque jour ou je porte ce
bracelet médical, sa présence me rappelle le sérieux de mes
décisions et la possibilité de les reconsidérer. Mais je choisis
malgré tout de le porter jour apreés jour, y tenant fermement
comme a ma précieuse porte de sortie, méme si je vis 'un des
meilleurs moments de ma vie.

Suis-je encore suicidaire les jours et les semaines ot je me
sens mieux ? Qu'est-ce qui définit une personne suicidaire ?

Obtenir officiellement une ONR a ét€ compliqué. En
réalité, il aurait ét€ bien plus facile de l'obtenir si jétais plus
vieux et plus handicapé que je ne le suis actuellement. Mon
médecin m’a expliqué qu’il aurait peut-étre suggéré de remplir
un formulaire pour obtenir une ONR si jétais «vieux» ou
«séverement handicapé, malade ou souffrant». Or, vu que
jétais relativement jeune a I'époque de la demande (moins de
quarante ans), plutdt en santé et ne souffrant «que» de
douleurs chroniques — un handicap invisible souvent ignoré
par le complexe médico-industriel — je ne semblais disposer
d’aucune «bonne» raison pour justifier une ONR. Contraire-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

ment aux gens qui sont visiblement handicapés, malades ou
souffrants, qui sont des sujets «abjects» selon les normes et
structures validistes et Agistes, je suis considéré comme
rachetable, sauvable, un sujet ciblé par des formes de
réhabilitation et de «capacitation» [capacitation], comme le
décrit brillamment la théoricienne queer Jasbir K. Puar (2017,
xviii). Ce processus validait ce que je savais déja et ce que
jexplore dans ce livre : si, dans plusieurs pays comme au
Canada, ou je vis, certains sujets indésirables — a savoir : les
sujets visiblement handicapés, malades, souffrants ou agés —
ont le droit de mourir (et y sont parfois méme encouragés), les
personnes suicidaires percues comme «sauvables» sont
forcées de vivre et de redevenir productives dans ce monde
capitaliste et néolibéral. Autrement dit, tandis que certaines
citoyennes considérées comme improductifves sont ciblées pour
mourir, d’autres sont jugées «sauvables» et sont piégées dans
une autre forme de processus de «capacitation», qualifié
d’abledment par la théoricienne du handicap Fiona Kumari
Campbell (2019) pour décrire un mécanisme actif visant a
produire une validité corporelle a travers une variété de
mesures et de procédures. La logique de la prévention du
suicide, visant a guérir le soi suicidaire, participe ainsi a ce
processus de capacitation des individus suicidaires.

Pourquoi certaines personnes, comme les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou dgées qui ne veulent pas
mourir (au moins dans leur vaste majorité), se voient-elles
offrir laide a mourir, alors que celles qui veulent mourir,
comme moi et dautres personnes suicidaires, se voient nier
toute assistance ?

Non seulement m’a-t-il fallu mentir a mon médecin de
famille pour surmonter son contrdle [gatekeeping] médical et
obtenir son autorisation pour mon certificat ’ONR, mais il m’a
également fallu &tre évalué par une psychologue pour
confirmer que je nétais ni suicidaire ni en dépression majeure.
Jai di prouver ma santé mentale et ma rationalité. Jai da
supprimer la moindre petite trace de folie quand je leur
parlais. Moi, un activiste handicapé et détraqué [Mad)]... Jai
passé le test facilement. Comme je le montre dans ce livre, les

publication/livre/DLS.html



14 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

personnes suicidaires doivent souvent mentir a propos de leur
suicidalité (un concept large comprenant les idéations suici-
daires, les tentatives de suicide et les suicides complétés), car
Ihonnéteté peut coliter cher. Non seulement leurs plans
suicidaires sont-ils avortés, détruisant la sortie de secours qui
leur donnait l'espoir d’annihiler leur désespoir, mais les
personnes suicidaires sont aussi assujetties a une large gamme
de discriminations et de formes de violence. Elles se voient
régulierement refuser des opportunités demploi sur la base de
leur historique suicidaire ; elles se voient refuser des assurances
vie et des assurances santé ; on les étiquette comme des parents
incompétents et elles perdent la garde de leurs enfants; elles
sont trompées par les lignes d’écoute en prévention du suicide,
qui retracent leurs appels et leur imposent des interventions
non consenties ; elles sont menottées, interpellées et maltrai-
tées par la police (une violence encore exacerbée quand les
personnes suicidaires sont racisées, autochtones, pauvres,
neurodivergentes ou détraquées) ; et elles sont hospitalisées de
force, séquestrées physiquement et médicamentées contre leur
volonté. Conscient de ces conséquences inhérentes au fait
d’étre honnéte a propos de ma suicidalité, comme dautres
suicidaires, jai caché mes idéations suicidaires aux théra-
peutes, psychologues et autres professionnelles de la santé pour
éviter ces formes sanctionnées de criminalisation, de stigmati-
sation, de pathologisation, d’incarcération et de discrimination.
Comme je le démontre dans ce livre, ces formes de violence
découlent d’une oppression systémique qui affecte les
personnes sur la base de leur suicidalité, une oppression que
Jappelle le suicidisme.

Avant de théoriser et d’enquéter sur l'oppression subie par
les personnes suicidaires au quotidien et avant d’inventer le
terme suicidisme en 2016-2017 (Baril 2018), javais toujours
cru que cétait moi le probléme : une personne brisée, dont la
suicidalité devait étre «réglée». Ma suicidalité devait étre
éradiquée par des remédes. Ceux-ci ne sont pas seulement
médicaux ; il existe aussi des remédes sociaux. Je sentais que
mon désir de mourir, résultant surtout d oppressions sociopoli-
tiques en tant que personne ayant été confrontée (et létant

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

\

encore a certains égards) au classisme, au sexisme, a l’hétéro-
sexisme, au cisgenrisme, au validisme et au sanisme, devait
étre éliminé par une révolution sociopolitique. Je ressentais
mon désir de mourir comme un abandon de mes communautés
et un renoncement a ces luttes politiques.

Méme si je porte ce bracelet médical indiquant mon
ONR et ses directives associ€es, je serais probablement ranimé
dans le contexte d’un accident, par exemple, et encore plus
dans le cas d’une tentative de suicide. Comme l'explique la
juriste Susan Stefan, les personnes infirmieres, ambulancieres
ou docteures dérogent souvent aux directives des ONR pour les
gens qui sont considérés comme sauvables selon les normes
dominantes. En particulier, si vous étes jeune, en bonne santé
physique, et que vous tentez de vous enlever la vie, les services
d’urgence vous sauveront contre votre volonté : «II existe en
réalité un corpus relativement robuste de travaux en éthique et
en médecine sur lapplicabilit¢ des ONR aux tentatives de
suicide. La plupart de ces articles reconnaissent que les
médecins des urgences ont une propension professionnelle a
ranimer les patientes qui est amplifiée lorsqu’il s’agit de
tentatives de suicide» (Stefan 2016, 252). Alors que Stefan
note que le non-respect des directives des ONR peuvent faire
lobjet d’actions en justice sur la base d’une « vie injustifiée » ou
d’une « prolongation injustifiée de la vie » (255), les chances de
gagner une telle bataille juridique sont supérieures lorsqu’une
personne est handicapée, malade, souffrante ou agée, étant
donné que la loi estime que ramener a la vie ces sujets
considérés comme endommagés constitue, de fait, une forme
de maltraitance. Autrement dit, dans certains contextes l€gaux,
dans des perspectives validistes, Aagistes, capitalistes et
néolibérales, I'ignorance de 'ONR d’une personne estimée
comme insauvable ou jugée comme un «poids» pour la
société est considérée injuste, alors que ranimer une personne
contre son gré si elle est suicidaire est normal, voire obliga-
toire.

publication/livre/DLS.html



16 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Est-ce que cela me dérangerait vraiment si on ne respec-
tait pas mon ONR dans le cas d’'une tentative de suicide, étant
donné que jai de toute facon trop peur de provoquer ma
propre mort par des moyens terrifiants et solitaires ?

Je n’ai pour l'instant jamais eu a «utiliser» 'ONR qu’il
m’a été si difficile dobtenir (le processus en entier a duré
presque un an). Méme s’ils sont potentiellement inutiles, mon
ONR et mon bracelet médical étaient et demeurent des
symboles de mon désir de mourir. En rédigeant ce livre sur la
violence suicidiste & laquelle sont confrontées les personnes
suicidaires comme moi, et en constatant I'absence de soutien
concret dont nous disposons ainsi que de toute problématisa-
tion, théorisation ou politisation de ce que la théoricienne
queer Ann Cvetkovich décrit comme une «injonction a rester
vivante » (2012, 206), jai réalis€ que javais surinvesti
I'importance de cette ONR précisément parce que je ne béné-
ficiais d’aucun outil conceptuel, d’aucun paradigme théorique,
d’aucun modele clinique, d’aucun soutien sociopolitique, 1égal
ou médical et surtout, je ne pouvais compter sur aucun
mouvement social pour m’aider a donner un sens a mes expé-
riences, mes pensées et mes besoins comme personne Suici-
daire en dehors de ce que jappelle le script suicidiste préven-
tionniste. En tant quhomme trans, bisexuel, handicapé et
détraqué ayant vécu comme une femme lesbienne pendant
presque trente ans, jétais habitué a me tourner vers les
mouvements sociaux pour théoriser et politiser mes expé-
riences et mes oppressions. Les mouvements féministes,
queers, trans, handicapés et Mad, ainsi que leurs champs
d’études, furent mes compagnons de route pour mieux
comprendre les oppressions que javais vécues et pour résister
a la violence qui m’avait été imposée. Cependant, il n’existe
aucun mouvement social vers lequel me tourner pour collecti-
viser et politiser 'oppression systémique que j’ai vécue en tant
que personne suicidaire.

Vers qui/quoi peut-on se tourner lorsqu'on est suicidaire ?
Qui/ou sont mes pairs, mes camarades politiques ? Ot est notre
mouvement ? Comment se fait-il que personne ne nous a dit
que rien ne cloche avec nous, mais que quelque chose cloche

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

dans le systeme suicidiste ? Comment puis-je donner un sens a
mes expériences quand les concepts et les notions pour
théoriser cette oppression n'ont pas été inventées ?

Notre oppression commence avec la rareté €pistémique
relative au suicidisme, au point ou il nous manque un concept
avec lequel le dénoncer et le politiser. Suicidisme est le mot
que jai cherché pendant des années. C’est le concept que
beaucoup d’entre nous cherchaient, comme en témoignent les
textes écrits par des universitaires s’identifiant comme
suicidaires en réponse a mon travail sur le suicidisme, telle 1@
théoricierne de la culture et critique des communications
Lore/tta LeMaster (2022), une femme trans d’ascendance
mixte asiatique et blanche ayant récemment répondu a mon
invitation a créer des solidarités entre personnes suicidaires.
Un autre exemple est le théoricienne des communications
Emily Krebs (2022, 3-4), qui mobilise mon cadre théorique
sur le suicidisme dans sa thése de doctorat : «Si cette forme
d’oppression n’est pas nouvelle, lui donner un nom spécifique,
suicidisme, est un geste puissant qui nous permet de nous
rallier a la cause — comme le fait de nommer toute autre
forme d’oppression. Il est plus facile d’aborder les violences du
suicidisme [...] quand ces violences sont explicitement
nommées. Le travail de Baril constitue une percée [...] dans la
théorisation et 1'étude des injustices autour des personnes
suicidaires. » La nécessité de ce concept est également illustrée
par les nombreux messages que j7ai regus a travers les années
de personnes s’identifiant (ou non) comme suicidaires, me
confiant avoir réfléchi a l'oppression a laquelle sont confrontées
les personnes suicidaires sans avoir un terme pour la nommer.
Une personne m’a écrit :

N

Jai trouvé que vos écrits font écho & plusieurs de mes

expériences comme personne suicidaire. Jai subi et je dois
encore endurer nombre de mécanismes suicidistes que vous
décrivez, surtout du fait que je m’exprime relativement
beaucoup sur ma suicidalité. Je voudrais dailleurs exprimer
ma profonde gratitude et ma reconnaissance, car on ne saurait

publication/livre/DLS.html



18

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

vraiment lutter contre 'oppression sans en avoir conscience, et
votre essai m’'offre maintenant la possibilité de prendre la

parole en mon propre nom depuis cette position'.

Iels m’ont remercié. Iels m’ont partagé leurs histoires. Tant
d’elleux. Iels ont pleuré. Jai pleuré.

Comment se fait-il que nous n’ayons pas de terme appro-
prié pour cette oppression dans la cacophonie des termes
comme sexisme, hétérosexisme, cisgenrisme, racisme, colonia-
lisme, classisme, validisme, sanisme, dgisme, santéisme et
taillisme [sizeism?], pour ne nommer que ceux-la? Jétais
abasourdi. Jétais dégu. Si les mouvements/champs d¢tudes
antioppression? n’avaient aucun mot pour nommer l'oppression
subie par les personnes suicidaires, non seulement n’y avaient-
ils pas pensé, mais ils reproduisaient fort probablement
Poppression suicidiste sans le savoir et malgré leurs meilleures
intentions. Cette déception a été Iétincelle pour ce livre, et
Défaire le suicidisme pourrait étre 1'étincelle pour un mouve-
ment antisuicidiste. Mon espoir est que Défaire le suicidisme
fournisse des outils théoriques et politiques pouvant nous aider
a nommer notre oppression, a nous relier entre nous, a batir
des coalitions et des solidarités avec d’autres mouvements
sociaux et a déclarer, sans honte ou culpabilité, comme le fait
LeMaster (2022, 1) : «Je suis suicidaire.» Pour transposer un

1. S. Corr, une personne non-binaire, m’a donné la permission de citer ses
propos ici.

2. Ndt : lorsqu’il est question de I'oppression basée sur la taille en termes de
poids et de grosseur, nous choisissons taillisme pour traduire sizeism plutdt que
grossophobie. Ce dernier mot est de plus en plus délaissé a cause de la
dimension psychologisante et individuelle inhérente a la notion de phobie.

3. Les expressions mouvements/champs d'études antioppression et activistes/
chercheureuses antioppression réferent aux mouvements sociaux, comme les
mouvements des femmes, trans, du handicap, crips et Mad, pour n’en nommer
que quelques-uns, aux champs d’études associés, comme les études féministes,
trans, du handicap, crips ou Mad, et aux activistes et chercheureuses qui
s’engagent dans ces cercles antioppression. L’activisme et la recherche ont
tendance a étre fortement enchevétrés dans ces champs — d’oli I'expression acti-
vistes/chercheureuses. Sur les pratiques antioppression, lire LeFrangois, Menzies
et Reaume (2013, 334).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

fameux slogan queer aux personnes suicidaires, Défaire le
suicidisme proclame : « Nous sommes ici, nous sommes queers
[we’re here, we’re queer] — dans son sens originel, c’est-a-dire
étranges/bizarres, tout comme dans son sens réclamé, marqué
par la fierté — vous devrez vous y faire ! »

L Le suicidisme, la contrainte a la vie et
I'injonction a la vie et a la futurité

La these de ce livre est simple, mais radicale : les personnes
suicidaires sont opprimées par ce que jappelle le suicidisme
systémique, et cette oppression demeure cachée et sous-théo-
risée, y compris dans nos mouvements sociaux/champs
d’études antioppression. Mon hypothese est que le script
suicidiste préventionniste produit en réalité plus de mal et de
morts par le suicide qu’il ne prévient le suicide. Qui plus est,
l'oppression suicidiste est particulierement dommageable aux
groupes marginalisés, incluant les personnes queers, trans,
handicapées et détraquées, sur qui se penche ce livre. En écri-
vant Défaire le suicidisme, mon objectif n’est pas simplement
de proposer une description de la violence suicidiste a travers
la théorisation et la problématisation de cette oppression, de
ses caractéristiques, de ses mécanismes et de ses conséquences
ainsi que de sa relation aux autres systeémes d’oppression
comme le validisme, le sanisme, 'hétérosexisme et le cisgen-
risme, mais aussi de formuler une revendication normative qui
indique comment le monde devrait étre en ce qui a trait a la
suicidalité. En dautres termes, il ne suffit pas de simplement
étudier et décrire le suicidisme ; nous devons aussi travailler a
Péliminer. En ce sens, Défaire le suicidisme est mon appel a
P’action et a la mobilisation collective a travers une thanatopoli-
tique*, ou une «politique de la mort» (Murray 2006, 195). La
thanatopolitique a laquelle je pense permet des futurités
suicidaires, ouvrant un espace ou la mort par le suicide
(assisté) peut advenir, ainsi qu’un espace ou il est possible de

publication/livre/DLS.html



20 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

tenir des conversations ouvertes et honnétes sur le fait de vivre
avec un désir de mourir qui pourraient, comme je laffirme,
potentiellement sauver plus de vies (m&€me s’il ne s’agit pas de
mon but principal). Ici, il importe de mentionner que, lorsque
Jutilise I'expression suicide (assisté), je réfere simultanément
au suicide et au suicide assisté. Dans cet ouvrage, le terme
suicide assisté réfere a toutes les pratiques volontaires qui
visent a aider une personne a causer sa propre mort, a sa
demande. Méme si le suicide assisté est parfois appelé suicide
médicalement assisté, euthanasie volontaire, mort médicale-
ment assistée ou aide médicale a mourir3, je retiens le terme
suicide en utilisant I'expression suicide assisté dans l'esprit des
politiques queers et crips, qui ont resignifié des mots aux
connotations péjoratives (comme les mots gueer et crip eux-
mémes) pour en faire des vecteurs de positivité a la base de
certaines lignes d’action politiques. Suicide constitue 'un de
ces termes négatifs dont jespere qu’il sera vu sous un nouveau
jour a la fin de ce livre, libéré de son habituelle association
avec la pathologisation, 'aliénation, la stigmatisation, le risque,
la surveillance et la prévention. Certes, beaucoup de textes ont
commencé a dénoncer les formes de violence qui affectent
négativement les personnes suicidaires, comme le travail
crucial des chercheureuses en suicidologie critique que je
discute dans le chapitre 1. Cependant un cadre théorique
exhaustif abordant la violence systémique vécue par les
personnes suicidaires et la stratégie politique devant étre
poursuivie pour mettre fin a cette oppression reste encore a
élaborer. Défaire le suicidisme met a profit et étend le travail
réalis€ en suicidologie critique en proposant un cadre

4. Giorgio Agamben a été le premier a proposer le concept de
«thanatopolitique » dans Homo Sacer : le pouvoir souverain et la vie nue (1997).
Dans le chapitre 5, je discute de son usage du mot et de la définition fournie par
Stuart J. Murray (2006, 2018), que je conserve dans ce livre.

5. Pour des définitions des pratiques de suicide assisté (comme l'euthanasie
volontaire active, le suicide médicalement assisté ou le retrait de traitements de
maintien en vie), voir Downie (2004), Young (2014) et Quill et Sussman (2020).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

théorique général pour repenser les conceptualisations
morales, €thiques, épistémologiques, sociales et politiques du
suicide (assisté).

Meéme si joffre des explications détaillées plus loin dans
cet ouvrage, je veux brievement mentionner ici que je dénonce
fermement, depuis un éthos handicapé/crip/détraqué, les
fondements validistes, sanistes, agistes et suicidistes du suicide
assisté dans ses formes courantes dans plusieurs pays, tout en
soulignant les relations complexes quelles entretiennent avec
d’autres formes doppression, comme le racisme, le colonia-
lisme, le classisme, I’hétérosexisme ou le cisgenrisme. En
m’inspirant  des activistes/chercheureuses travaillant a
I'intersection des études du handicap/Mad, de I'incarcération,
de la décarcération et de l'abolition des prisons (et d’autres
institutions incarcérant les personnes handicapées et détra-
quées), comme Liat Ben-Moshe (2013, 2020), la position que
jadopte dans ce livre se fonde sur l'abolition des lois et des
régles violentes actuelles régissant le suicide assisté dans divers
pays. En méme temps, jappuie un droit positif a mourir pour
toutes les personnes suicidaires, quelles soient handicapées,
malades, souffrantes, détraquées ou agées, ou pas. Je distingue
les droits positifs des droits négatifs dans le chapitre 1, mais il
importe de mentionner ici que les droits négatifs impliquent
habituellement une liberté de faire quelque chose sans
interférence des autres, alors que les droits positifs impliquent
des obligations vis-a-vis des autres ou un devoir de porter
assistance a une personne (Campbell 2017). De telles obliga-
tions peuvent étre 1égales ou morales. Les activistes/chercheu-
reuses antioppression, particuliecrement dans les études du
handicap/Mad, voient habituellement le soutien au suicide
assisté comme antithétique a la justice sociale et l'associent
souvent avec les idéologies capitalistes, néolibérales, validistes,
agistes, racistes et colonialistes qui promeuvent une culture de
la sacrifiabilité concernant les sujets marginalisés. Comme je
le démontre dans ce livre, ma position differe radicalement de
ce qu'ont proposé jusqua maintenant d’autres chercheureuses,
activistes ou responsables politiques au sujet du suicide assisté,
car elle se base sur un projet sociopolitique et 1égal entiere-

publication/livre/DLS.html

21



22 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ment différent visant a créer de nouvelles formes de soutien
antivalidistes, antisanistes, antidgistes et antisuicidistes au
suicide assisté pour les personnes suicidaires. Ma position ne
cherche pas a réformer les lois et les regles actuelles pour
inclure la maladie ou la souffrance mentales comme critéres
d’éligibilité au suicide assisté, comme c’est le cas avec certaines
personnes qui soutiennent le droit & mourir, tel que discuté au
chapitre 4. Méme si ma contribution dans Défaire le suicidisme
est entierement théorique, et si je laisse aux juristes et aux
avocates le soin d'utiliser mon cadre théorique pour
transformer les lois et réglements, je voudrais insister ici sur le
fait que, si mes propositions dans ce livre étaient adoptées,
elles meneraient a un panorama social, politique et légal
entierement différent que celui qu’on connait. Au lieu d’inclure
d’autres personnes dans les lois actuelles basées sur un cadre
validiste, saniste, agiste et suicidiste, ou sur ce que jappelle
dans le chapitre 4 une «ontologie du suicide assisté» problé-
matique, ma proposition abolitionniste cherche a renverser ces
politiques, interventions et cadres légaux pour offrir des
formes de suicide assisté aux gens qui sont explicitement exclus
de toutes les lois courantes relatives au suicide assisté : les
personnes suicidaires, indépendamment de leurs in/validités,
leur santé ou leur 4ge. Comme lI'écrit Ben-Moshe (2013, 140)
sur les perspectives abolitionnistes :

Dans une mentalité plus abolitionniste, il est clair que les
formes doppression ne sont pas toujours caractérisées par
Iexclusion, mais par une inclusion généralisée qui cause
parfois davantage de tort. Le but d’'une société non carcérale
n’est pas de remplacer une forme de contrdle, comme I’hopital,
I'institution et la prison, par une autre, comme la psychophar-
maceutique, les maisons de santé et les foyers de groupe dans
la communauté. L’aspiration est de changer fondamentalement
la fagon dont nous réagissons les unes aux autres, la fagon dont
nous répondons a la différence ou au préjudice, la fagon dont
nous définissons la normalité et la facon dont les ressources
sont distribuées et rendues accessibles.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

Autrement dit, dans une perspective abolitionniste, inclure plus
de personnes aux législations actuelles sur le suicide assisté
sans transformer la structure de ces dernieres, leurs présuppo-
sitions, leur ontologie et leurs mécanismes fondamentaux
créerait plus de mal et renforcerait la culture de la sacrifiabilité
des sujets marginalisés en lien avec la mort, le suicide et le
suicide assisté. Tout en considérant — comme je le fais dans la
conclusion de ce livre — certaines actions et stratégies pour
modifier graduellement les lois actuelles sur le suicide assisté
pour réduire le tort actuellement causé aux personnes suici-
daires sous les régimes suicidistes, mon objectif a long terme
demeure l'abolition de ces lois et la proposition de nouveaux
droits positifs pour les personnes suicidaires, incluant le
renouvellement des formes de suicide assisté. En somme, ce
qui peut apparaitre a premiere vue comme des stratégies a
court terme plus réformistes, comme celles que je propose
dans la conclusion de ce livre en discutant des pratiques de
microrésistance, sont en fait compatibles avec mes objectifs
abolitionnistes a long terme, et plus généralement avec la
décarcération des personnes détraquées et suicidaires. Pour
reprendre les mots de Ben-Moshe que japplique a la suicida-
lité, mon aspiration est de transformer fondamentalement la
maniere dont on réagit aux personnes suicidaires et la maniere
dont on répond a ce qui est considéré comme un risque ou un
préjudice dans le contexte de la suicidalité. Surtout, comme le
rappelle Ben-Moshe (2013, 2020) en suivant Angela Y. Davis,
les perspectives abolitionnistes n’impliquent pas de travailler
sur un seul enjeu ou une seule option de remplacement a la
fois ; elles exigent de repenser les «logiques carcérales » de nos
sociétés et de leurs institutions, leurs politiques, leurs lois,
leurs structures économiques, et ainsi de suite. Défaire le suici-
disme vous invite dans ce périple pour repenser entierement la
logique suicidiste — et carcérale — derriere nos institutions,
politiques, lois et autres structures en ce qui concerne la
suicidalité. Ces structures portent atteinte non seulement aux
personnes suicidaires mais a nous toustes, particuliérement
celleux qui vivent a lintersection d’oppressions multiples,
comme les personnes racisées, autochtones, pauvres, queers,

publication/livre/DLS.html

23



24 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

trans, handicapées ou détraquées, car elles empéchent les
groupes marginalisés et en détresse de chercher de l'aide et
d’entretenir des conversations transparentes au sujet de leur
suicidalité, par peur de subir plus de violence.

Dans l'esprit du tournant affectif dans les études queers,
exemplifié par le travail de Sara Ahmed (2010, 2012) et de
Lauren Berlant (2011), et de I'espace que les études crips ont
ouvert aux personnes handicapées, malades, souffrantes,
détraquées ou crips, illustré par les travaux de Robert McRuer
(2006) ou d’Alison Kafer (2013), dans Défaire le suicidisme, je
cherche a dépathologiser, a historiciser et a politiser la
suicidalité d’'une fagon similaire & ce que propose Cvetkovich

(2012, 2-3) au sujet de la dépression :

Le but est de dépathologiser les sentiments négatifs afin qu’ils
puissent étre vus comme une possible ressource pour l'action
politique plutdt que comme son antithese. Cela ne veut
néanmoins pas dire que la dépression serait ainsi convertie en
une expérience positive. Elle retient ses associations avec
I'inertie et le désespoir, si ce n'est l'apathie et I'indifférence,
mais ces sentiments, humeurs et sensibilit€s deviennent des
sites de visibilité et de formation communautaire [...]. Se
sentir mal pourrait, en réalité, étre la base d’'une transforma-

tion.

Avec ce livre, jespere offrir des réflexions propres a nourrir
Iémergence d’un nouveau mouvement social : le mouvement
antisuicidiste. L’'un des buts fondateurs de ce mouvement
pourrait étre de décortiquer et de dénoncer le suicidisme qui
affecte les personnes suicidaires a tous les niveaux : épisté-
mique, économique, politique, social, culturel, 1égal, médical
et religieux%. Ce mouvement pourrait aussi étre un lieu pour
questionner ce que jappelle la «contrainte a la vie» [ compul-
sory aliveness] (Baril 2020c), notion inspirée par celle de
contrainte a la validité ou a la sanité dans un systeme validiste
et saniste (Kafer 2013 ; McRuer 2006). En tant que compo-
sante normative du suicidisme, la contrainte a la vie comprend

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

de nombreuses injonctions (ou impératifs 7), incluant ce que jai
précédemment appelé «linjonction a la vie et a la futu-
rit€ » (Baril 2017, 2018, 2020c, 2022). Le suicidisme et la
contrainte a la vie sont aussi profondément imbriqués avec de
multiples oppressions, particulierement le validisme et le
sanisme, comme je le démontre dans les chapitres 1 et 3, ainsi
que le capitalisme et 1'Agisme, que jexplore moins dans cet
ouvrage par manque despace. En effet, la contrainte a la vie
cherche & imposer une volonté de vivre qui rend anormal,
inconcevable et inintelligible le désir/besoin de mort chez les
personnes suicidaires, sauf chez les sujets considérés comme
improductifs, indésirables et insauvables, comme les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou agées. Dans leurs cas, le
désir/besoin de mort est considéré comme normal et reconcep-
tualisé sous l'angle de 'aide médicale a mourir ou de la mort

6. Méme si je n’élabore pas l'aspect religieux dans ce livre en raison du
manque d’espace, il vaut la peine de mentionner que le suicidisme
fonctionne a travers des normes, injonctions et pratiques religieuses qui
influencent non seulement les personnes suicidaires, mais aussi leurs
familles. Par exemple, I'une de mes amies, dont les parents sont
catholiques et pour qui la religion et la spiritualité occupent une place
importante dans leur vie, m’a confié que des pratiques discriminatoires ont
été exercées dans sa communauté quand sa tante et son frere se sont donné
la mort. Sa mere a di se battre pour que sa sceur décédée des suites d’'un
suicide puisse avoir des funérailles comme les autres, tandis que le prétre
avait initialement refusé certaines pratiques, comme celle d’escorter le
cercueil entre 1'église et le cimetiere. Quand le frére de mon amie s'est
suicidé dans les années 2000, le prétre avait refusé d’ouvrir le cercueil lors
de la cérémonie. Jinvite les personnes lisant ce livre qui s’intéressent a la
relation entre religion et suicide a consulter Battin (2005, 2015) et Cholbi
(2017). Je veux remercier mon amie qui m’a autorisé a utiliser ces deux
exemples concrets, ainsi qu'une personne ayant anonymement révisé ce
livre, d’avoir indiqué mon omission initiale des aspects religieux du suici-
disme.

7. Je veux remercier Scott J. Fitzpatrick pour ses commentaires inesti-
mables et pour notre correspondance au sujet des similarités et des
différences entre Vinjonction et Uimpératif. Fitzpatrick m’a rappelé que
dans plusieurs contextes, la notion d’injonction est fortement lie a
T'obligation légale, m’expliquant qu’il préfere utiliser la notion d’impératif
dans son travail. J'utilise 'injonction ici dans un sens large, référant & un
ordre ayant autorité et & une obligation morale, sociale et politique. Dans

ce sens je considere Uinjonction et Uimpératif comme synonymes.

publication/livre/DLS.html

25



26 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

médicalement assistée. Cependant, le désir de mort chez les
personnes suicidaires est compris comme «irrationnel »,
«fou», «détraqué», «débile» ou «aliéné», et ces derniéres
sont dépouillées de leurs droits fondamentaux dans un
processus de prévention et de traitement visant a produire leur
capacitation, leur réhabilitation et leur réintégration dans
I'économie néolibérale. Comme systeme dominant d’intelligibi-
lité dans le régime suicidiste, la contrainte a la vie masque sa
propre historicité et ses modes opératoires, ce qui lui donne un
caractére apparemment stable et naturel. Néanmoins, cette
stabilité et cette naturalité résultent d’énonciations performa-
tives sur le désir de vivre, énoncées dans une variété de cadres
institutionnels, d’interventions, de lois et de discours — et
surtout dans les discours sur la prévention du suicide. A Iinstar
de Sara Ahmed (2010), qui démontre brillamment que
Iinjonction au bonheur a des effets plus déléteres sur les
communautés marginalisées, comme celles affectées par le
racisme, le colonialisme, le sexisme et I'hétérosexisme, je
défends dans Défaire le suicidisme que I'injonction a la vie et a
la futurité a des impacts négatifs plus profonds sur les groupes
marginalisés. Derriere l'objectif louable de sauver des vies, le
script suicidiste préventionniste, appuyé par une large variété
de protagonistes, soutient une «économie morale et poli-
tique » (Fitzpatrick 2022, 113) du soin qui savere souvent plus
dommageable que les idéations suicidaires elles-mémes, parti-
culierement pour les gens qui vivent a lintersection de
multiples oppressions a cause de diverses formes de pathologi-
sation, de criminalisation, de surveillance, d’hospitalisation
forcée, de contrdle et d’incarcération. Sous la contrainte a la
vie, lexpérience de Iincarcération chez les personnes
suicidaires est déguisée en soin pour étre justifiée. Comme je
l'avance ailleurs (Baril 2025), la prévention du suicide et la
volonté du préventionnisme d’¢radiquer la suicidalité chez les
sujets suicidaires pourraient étre comparées aux thérapies de
conversion (ou de réparation) des sujets queers et trans. Les
thérapies de conversion sont congues pour réaligner les sujets
«détraqués » sur des identités sexuelles et genrées normatives.
De maniere similaire, la prévention du suicide cherche a

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

réparer les personnes suicidaires et a les réorienter vers une
«bonne vie». De la méme facon que les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad nous demandent de consi-
dérer le «soin» quon offre aux personnes handicapées et
détraquées d’un autre point de vue, je nous invite, dans Défaire
le suicidisme, a transformer notre vision du soutien et du soin
offerts aux personnes suicidaires dans les sociétés suicidistes.
Comme je le démontre tout au long de ce livre, les
pratiques, les interventions, les réglementations et les discours
relatifs au suicide (assisté) représentent ce que jai appelé
ailleurs des «somatechnologies de vie» (Baril 2017, 201)
imposées sur les sujets suicidaires pour les garder en vie.
Suivant la définition que donne Michel Foucault (1994, 1997,
2001) des «technologies », celle que donne Teresa de Lauretis
(1987, 40) de ce terme comme embrassant «les discours insti-
tutionnalisés, les épistémologies et les pratiques critiques ainsi
que les pratiques de la vie quotidienne », et les travaux de
Nikki Sullivan (2007, 2009) et Susan Stryker incluant I'intro-
duction des notions de «somatechniques » et «somatechnolo-
gies» (Stryker et Currah 2014 ; voir l'entrée « Somatechnics »
par Sullivan, 187-190), jenvisage les institutions, les politiques
sociales, les lois, les pratiques, les interventions, les théories et
les discours gouvernant le suicide (assisté) comme des soma-
technologies de vie imposées aux sujets suicidaires. Je montre
que les somatechnologies de vie sont présentes dans presque
tous les discours sur la suicidalité, incluant ceux qui sont
élaborés dans une perspective de justice sociale. En effet, les
sujets suicidaires doivent étre maintenus en vie presque a tout
prix. Nous devons « protéger » les personnes suicidaires d’elles-
mémes sur la base de leur maladie mentale (modele médical
de la suicidalité) ou de leur aliénation sociale (modele de
justice sociale de la suicidalité). Similairement a la facon dont
Ahmed démontre dans On Being Included: Racism and Diver-
sity in Institutional Life (2012) que les discours de diversité
sont une technologie contribuant au probleme du racisme qu’ils
tentent de résoudre, Défaire le suicidisme maintient que les
discours et stratégies centrées sur la prévention du suicide
représentent des formes de somatechnologies qui contribuent a

publication/livre/DLS.html

27



28 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

la suicidalité au lieu de la prévenir. Ce livre constitue une
invitation a sengager dans un dialogue avec toutes les
personnes qui travaillent depuis une position préventionniste, a
réfléchir ensemble a de meilleures formes de soutien qu’il faut
apporter aux personnes suicidaires, incluant celles qui appar-
tiennent a des groupes marginalis€s. Il s’agit d’'une invitation,
comme celle que LeMaster (2022, 1) offre dans l'esprit de mon
cadre danalyse antisuicidiste, a résister a Iinjonction de
«réparer » urgemment les personnes suicidaires, pour plutot
écouter leurs perspectives : «Je vous invite, vous qui lisez ce
texte, a résister [...] au mandat de rapporter, d’institutionna-
liser, de simplement faire disparaitre v/n/os problemes. Et a la
place, de s’asseoir dans le malaise avec moi, au moins pour un
temps. Et de réfléchir profondément a la maniere de se
rapporter a toute I'épaisseur littérale de ce sujet. Apprendre a
se rapporter différemment et envers la suicidalité » (souligné
dans loriginal).

Si elle est abordée régulicrement dans les cercles antiop-
pression, la suicidalité est souvent mobilisée comme faire-
valoir dans la lutte contre les formes de violence systémiques.
Par exemple, le documentaire de Kristine Stolakis Pray Away
(2021), dédié aux personnes mortes de suicide, dénonce les
effets déléteres des thérapies de conversion (qui sont souvent,
mais pas toujours, ancrées dans des principes religieux) chez
les membres des communautés queers et trans. Dans le docu-
mentaire, les idéations/tentatives/taux de suicide et les suicides
complétés sont présentés comme les conséquences extrémes
de la violence hétérosexiste et cisgenriste et comme la justifi-
cation ultime de la nécessité déliminer ces formes d’oppres-
sion. Autrement dit, dans la culture populaire, les politiques
publiques ou les études et 'activisme queer et trans, I'éradica-
tion des violences systémiques comme I'hétérosexisme et le
cisgenrisme va de pair avec I'éradication de la suicidalité, étant
donné que la suicidalité est I'embleme de la violence tournée
contre soi-méme. Dans les mouvements sociaux/champs
d’études antioppression, la suicidalité devient le barometre de
loppression : plus une personne est opprimée, plus elle risque
de faire I'expérience de la suicidalité ; moins elle est opprimée,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

moins elle est exposée a cette éventualité. La mé&me chose
pourrait &tre dite des diverses formes de suicide assisté : les
activistes/chercheureuses du handicap ont montré depuis
longtemps que les formes actuelles de suicide assisté se basent
sur des prémisses validistes (auxquelles jajouterais des
prémisses sanistes, agistes et suicidistes, entre autres -ismes).
De ce point de vue, développer un modéle queercrip® du
suicide (assisté) pour soutenir les personnes suicidaires en
utilisant une approche affirmative du suicide [suicide-affirma-
tive], comme je le propose ici, semble €tre un oxymore. La
justice sociale rime avec la disparition de la suicidalité, pas son
acceptation potentielle. Néanmoins, jespere convaincre les
gens qui lisent ce livre que la justice sociale implique de ne
laisser personne derriere et que travailler dans loptique
d’éradiquer la suicidalité n’est pas nécessairement la meilleure
maniere daider, de soutenir et de prendre soin des personnes
suicidaires marginalisées.

La thése que javance dans Défaire le suicidisme repose
sur trois observations principales. Premierement, quelque
soient les modeles de conceptualisation de la suicidalité, qu’il
s’agisse du modele médical/psychologique, de celui de santé
publique (aussi souvent connu comme le modele biopsychoso-
cial), du modele social ou de celui de justice sociale que
jexplore dans le chapitre 1, tous parviennent presque invaria-
blement a la méme conclusion : le suicide n’est jamais une
bonne option. Pour étre plus précis, pour quelques personnes
qui adherent a ces différents modeles, certaines formes de
suicide, redéfinies comme non suicidaires, demeurent une
option, et méme une bonne option — par exemple quand il
s’agit de «populations spéciales » éligibles a diverses formes
d’aide a mourir. Cependant, comme je le discute dans le
chapitre 4, méme chez les partisanes du droit a mourir pour les

8. Je définis plus loin mon modele queercrip de la suicidalité, mais je
voudrais mentionner ici que ce modele queercrip est inspiré par les
approches queercrips élaborées par des activistes/chercheureuses comme
Sandahl (2003), McRuer (2006, 2018), Kafer (2013), Day (2021) et Hall
(2021). Pour des définitions des perspectives queers et crips, voir Hall
(2017a).

publication/livre/DLS.html

29



30 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

personnes handicapées, malades ou souffrantes (et parfois les
personnes détraquées et agées), qu’iels adhérent ou pas a I'un
des modeles susnommés de la suicidalité, le suicide assisté
reste hors de question pour les personnes suicidaires elles-
mémes. Pour le dire autrement, quand il est question des
personnes suicidaires, de maniere surprenante, tout le monde
s’accorde pour dire que soutenir leur suicide assisté n’est pas
une option. En consultant plus de 1700 sources pour écrire cet
ouvrage, de I’Antiquité grecque aux philosophes, bioéthi-
ciennes et activistes/chercheureuses contemporaines dans les
mouvements sociaux/champs d’études antioppression tout
comme en suicidologie et en suicidologie critique, je n’ai
trouvé personne ayant, a ma connaissance, proposé ce que je
suggere ici : appuyer explicitement le suicide assisté des
personnes suicidaires (ce qui est différent de dénoncer la
violence subie par les personnes suicidaires ou détendre les
formes actuelles de suicide assisté aux personnes ayant des
enjeux de santé mentale, comme je I'explore dans les chapitres
1 et4).

Deuxiemement, le script préventionniste, nourri par le
suicidisme, la contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la
futurité, nous force a adopter une approche irresponsable et
sans compassion pour les personnes suicidaires. Comme je
I'illustre tout au long de ce livre, les personnes suicidaires
vivent des formes généralisées de criminalisation, d’incarcéra-
tion, de moralisation, de pathologisation, de stigmatisation, de
marginalisation, d’exclusion et de discrimination, ancrées dans
une logique du soin préventif. Malgré les discours publics
d’appui et de compassion en lien avec la suicidalité, les
individus suicidaires qui cherchent de l'aide ne trouvent pas
toujours le soin quon leur promet. Les médias débordent
d’histoires horribles de personnes suicidaires subissant des
traitements inhumains apres avoir exprimé leurs idéations
suicidaires. Pire, beaucoup dentre elles subissent des formes
accrues de violence dans ces interventions, particulierement les
personnes racisées et autochtones, sans oublier les personnes
démunies, trans, non-binaires et handicapées/détraquées.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

Troisiemement, malgré toutes les stratégies tentées depuis
des décennies et les milliards de dollars investis pour rejoindre
les personnes suicidaires et les exhorter a parler, les
campagnes de prévention ne réussissent pas a convaincre les
individus suicidaires de contacter les ressources offertes et les
suicides continuent d’avoir lieu. Des études montrent que les
gens qui sont les plus déterminés a mourir réalisent leurs plans
suicidaires sans demander d’aide. De plus, malgré quelques
variations, les statistiques sur le suicide demeurent relative-
ment stables et ne se sont pas améliorées de facon significative
ces derni¢res décennies. En somme, nos stratégies de préven-
tion ne fonctionnent pas car nous échouons a rejoindre les
personnes suicidaires qui accomplissent leur suicide. Nous
échouons car nous sommes incapables de les aborder de fagon
relationnelle, de les faire se sentir assez en sécurité pour parler
de leur suicidalité, et de leur faire sentir que nous les soutenons
dans leurs décisions et que nous les soutiendrons dans leurs
derniers gestes. Bref, s’il peut sembler que nos sociétés se
préoccupent vraiment des personnes suicidaires, un examen
plus soigné révele que nous échouons a les rejoindre sur tant
de plans, ne serait-ce quen les laissant mourir seules.

Mon hypothese est que le script suicidiste préventionniste
fait plus de mal que de bien aux individus suicidaires. Pour le
dire simplement, la logique, les discours et les pratiques
préventionnistes propulsent les morts par suicide plutét qu'’ils
les préviennent. Je ne dis pas que les discours, politiques et
interventions actuelles, que les programmes de prévention du
suicide ou les lignes d’écoute basées sur ce script suicidiste
préventionniste n’aident jamais personne. Je suis convaincu
que certaines personnes ont €t€¢ aidées et méme sauvées par
ces mesures et sont maintenant heureuses de vivre. Je ne
condamne pas non plus les personnes suicidaires qui cherchent
une cure, car tant d’entre nous ont désespérément besoin de
quelque chose, de quoi que ce soit qui puisse nous aider a
traverser une autre journée. Beaucoup d’activistes/chercheu-
reuses queers et crips comme Eli Clare ou Alison Kafer
insistent sur ce point dans leurs travaux : critiquer la logique
curative qui fait souffrir les personnes handicapées, malades,

publication/livre/DLS.html

31



Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

souffrantes ou détraquées n'est pas la méme chose que
d’accuser de complicité avec le systeéme celles qui cherchent
une cure. Kafer (2013, 27 ; souligné dans l'original) écrit :

Jutilise curatif plutét que cure pour qu’il soit clair que je
m’occupe ici de contrainte a la validité/sanité, pas des relations
quentretiennent les individus malades ou handicapés avec des
interventions médicales particulieres. Le désir d’'une cure n’est
pas nécessairement une position anticrip ou antihandicap. Je
parle ici dun imaginaire curatif, une compréhension du
handicap qui non seulement s attend a et assume une interven-
tion, mais qui narrive pas a imaginer ou comprendre autre
chose qu’une intervention.

Dans l'esprit de Kafer et Clare, je ne présente pas comme
suicidiste le souhait de tant de personnes suicidaires, moi-
méme inclus, de trouver des solutions, peu importe la forme
quelles prennent. En effet, tant de nous voulons et avons
besoin de diverses formes de remedes, qu’ils soient médicaux,
sociopolitiques, ou les deux. Ce que je veux souligner, comme
le fait Kafer par rapport aux personnes handicapées/crips, est
la maniere dont la logique curative suicidiste, ancrée dans la
contrainte a la vie, «n’arrive pas a imaginer ou comprendre
autre chose qu’une intervention » (Kafer 2013, 27) en lien avec
la suicidalité. Ma theése ne concerne donc pas des cas indivi-
duels de personnes suicidaires cherchant des remedes ou la
facon dont certaines stratégies préventives heurtent ou aident
certaines personnes suicidaires spécifiques. Elle concerne les
effets globaux du script préventionniste sur les personnes
suicidaires et sur notre imaginaire entourant la suicidalité : les
futurités suicidaires sont éEtouffées et méme empéchées
d’émerger. Dans ce sens, la logique curative suicidiste empéche
les personnes suicidaires de former un collectif et d’envisager
un avenir ou la suicidalité serait discutée ouvertement et ou le
suicide serait une possibilité. Autrement dit, le fait que les
personnes suicidaires subissent des formes de violence omni-
présentes, quelles ne se sentent pas en sécurité de partager
leurs idéations suicidaires et que les suicides continuent d’avoir

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

lieu n’est qu’un petit apercu de la triste réalité, a savoir que les
discours et stratégies préventionnistes ne représentent pas ce
dont la plupart des personnes suicidaires ont désespérément
besoin. Pire, ces discours et stratégies peuvent méme les faire
se sentir davantage suicidaires. C'est particulicrement vrai des
groupes marginalisés, comme les personnes queers, trans,
handicapées, détraquées et neurodivergentes, pour ne nommer
que celles sur lesquelles je me penche dans ce livre. Comme je
le démontre dans les chapitres 2 et 3, méme dans une perspec-
tive de justice sociale, le script préventionniste et les
interventions qu’il propose renforcent les formes de validisme,
de sanisme, de cisgenrisme, d’hétérosexisme et d’autres formes
de violence comme le classisme, le colonialisme ou le racisme
que les personnes suicidaires subissent quotidiennement. De
surcroit, le suicidisme, la contrainte a la vie et I'injonction a la
vie et a la futurité passent inapercues ou demeurent incontes-
tées et sont simplement reproduites. Pendant ce temps, les
personnes suicidaires continuent d’€tre isolées les unes des
autres par peur des conséquences suicidistes lies a la
recherche d’aide et a la formation de solidarités. La logique
curative centrée sur la prévention de la suicidalité n’encourage
ou ne soutient pas la création de solidarités sociales, émotion-
nelles, affectives ou politiques entre personnes suicidaires,
alliances qui pourraient leur permettre de réfléchir de maniere
critique a leurs expériences communes, a leurs sentiments
partagés et a leurs philosophies, valeurs, besoins et demandes
similaires. Au contraire, la logique curative et préventive
maintient les personnes suicidaires séparées les unes des autres
en tentant déradiquer leur suicidalité a travers des idéologies
curatives médicales/psychologiques individualistes ou sociopo-
litiques. Défaire le suicidisme ne veut pas éradiquer la suicida-
lité, mais offrir de nouvelles manieres de I'imaginer et de vivre
— et parfois de mourir — avec elle.

Au lieu de la logique curative et carcérale sous-jacente au
script suicidiste préventionniste, a la logique de la sacrifiabilité
validiste, saniste ou agiste et a laustérité fondamentale de
divers discours actuels sur le droit & mourir, Défaire le suici-
disme propose un modele queercrip du suicide (assisté) offrant

publication/livre/DLS.html

33



34 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

des droits positifs et un soutien au suicide assisté pour les
personnes suicidaires. Cette assistance serait fournie a travers
une approche affirmative du suicide ancrée dans les valeurs
d’'une multiplicité de mouvements sociaux antioppression
comme l'intersectionnalité, I'autonomie corporelle, 'autodéter-
mination, le consentement €clairé et la réduction des risques,
comme je le discute au chapitre 5. Grace a cette approche
affirmative du suicide, les personnes suicidaires trouveraient
des espaces plus siirs ou explorer leur suicidalité sans craindre
des conséquences suicidistes. Je propose le passage d’une
logique préventionniste et curative a une logique daccompa-
gnement des personnes suicidaires, une forme de soutien qui
pourrait étre affirmative de vie et affirmative de mort. Les
personnes suicidaires pourraient étre accompagnées dans leur
réflexion critique sur leurs différentes options, pesant le pour et
le contre de chacune d’elles, déterminant la meilleure marche a
suivre, et si elles maintiennent leur préférence pour le suicide
assisté, étre soutenues dans le passage difficile entre la vie et la
mort. Ce glissement de la prévention a l'accompagnement
pourrait redonner du pouvoir aux personnes suicidaires. En
effet, dans une perspective suicidiste préventionniste, d’autres
personnes comme la famille, les chercheureuses ou le
personnel de santé sont congues comme possédant la « vérité »
par rapport au suicide : le suicide doit étre évité, la personne
suicidaire ne devrait pas avoir le choix et les diverses
interventions (quelles soient médicales, psychologiques,
sociales ou autres) cherchent a mettre en ceuvre des choix faits
par les autres qui sont imposés aux personnes suicidaires,
souvent contre leur volonté et sans leur consentement. De ce
point de vue, la vie est la priorité, pas la personne suicidaire et
ce quelle réclame. Lautorité épistémique de la personne
suicidaire est niée quand il s’agit de questions de vie ou de
mort. Dans la logique antisuicidiste d’accompagnement que je
propose, lautorité épistémique change de mains. La personne
suicidaire possede l'autorité épistémique suivant le point de vue
épistémologique suicidaire que joffre dans ce livre, et les gens
qui I'entourent sont la pour lui offrir du soutien. En d’autres
termes, tandis que le script suicidiste préventionniste présente

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

un but et une solution préidentifiées (sauver des vies) et
habituellement congues par des personnes non suicidaires, la
logique antisuicidiste d’accompagnement est centrée sur la
personne suicidaire afin de l'aider a identifier ses propres buts
et solutions. La priorité est la personne suicidaire, au lieu de la
vie elle-méme.

Meéme si jaborde certains de ces enjeux dans le chapitre
5, il est crucial de spécifier ici que mon approche affirmative
du suicide ne se concentre que sur les adultes capables de
donner leur consentement éclairé. Tout comme il serait inap-
proprié d'utiliser des directives en matiere de soins de santé
aux adultes trans pour des personnes mineures, mon approche
affirmative du suicide ne s’applique pas aux enfants et aux
jeunes mineurs, une population exigeant une réflexion diffé-
rente allant au-dela du cadre de ce livre. Sans pour autant
appuyer l'oppression des jeunes par les adultes, qu'on appelle
parfois le jeunisme et qui contribue a invalider la capacité
d’autodétermination, d’agentivité et d’autonomie des enfants et
des jeunes dans plusieurs spheres, il est important d’insister sur
le fait quon ne saurait évaluer le consentement éclairé de la
méme maniere pour les enfants et les adultes, tout particuliere-
ment quand il s’agit de décisions de vie ou de mort. Ce livre
n’aborde donc pas la question du suicide (assisté) des enfants/
jeunes/mineurs. Méme si cette question peut &étre utilement
analysée a l'aide de certains outils théoriques et conceptuels
que joffre dans ce livre, elle doit &tre abordée séparément car
elle souleve différents enjeux, préoccupations et réflexions.

Il importe aussi de mentionner quen priorisant la
personne suicidaire, je n’entends pas invalider les expériences
des membres des familles et des réseaux de soutien des
personnes suicidaires. Certes, soutenir une personne suicidaire
peut étre extrémement affligeant, et c’est d’autant plus le cas a
cause du suicidisme : les proches ne bénéficient pas du méme
niveau de soutien dans leur processus de deuil et de chagrin,
iels sont souvent elleux-mémes réduites au silence en raison du
tabou et de la stigmatisation entourant la suicidalité, et iels
ressentent souvent de la honte et de la culpabilité. Les
témoignages de membres de familles ayant perdu une proche a

publication/livre/DLS.html

35



36 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

cause du suicide, comme celui que partage Jennifer Ashton
(2019), une personnalité publique, dans son mémoire Life after
Suicide: Finding Courage, Comfort and Community after
Unthinkable Loss, présentent souvent le suicide comme une
action «impensable » dévastant la famille. Les voix s‘opposant
au suicide incluent certaines figures intellectuelles connues
comme ’historienne et philosophe Jennifer Michael Hecht qui,
apres avoir perdu deux amies sétant suicidées, s’est engagée
dans une croisade publique contre la suicidalité dans les
médias et son travail académique, comme dans son livre de
2013, Stay: A History of Suicide and the Philosophies Against
It. Hecht argumente que les dommages causés par le suicide
sont si importants pour les personnes endeuillées que les
personnes suicidaires ont le devoir de rester en vie pour ne pas
heurter les autres et la société en général. Suivant ses
arguments, les personnes suicidaires doivent leur vie a leur
entourage, a la société, et a leur soi futur, qui pourrait étre
reconnaissant d’€tre vivant : «Le premier [argument] est que
nous devons a la société en général, et surtout a nos commu-
nautés personnelles, de rester en vie. Le deuxiéme est que nous
le devons a nos autres soi, surtout [...] a nos futurs soi [...].
Dans mon expérience, hormis l'idée que Dieu l'interdit, notre
société actuelle n’a aucun argument cohérent contre le
suicide » (Hecht 2013, 5-6). Hecht implore toute personne
suicidaire de rester en vie, et ce, a tout prix. Elle s’adresse ainsi
directement a celles-ci dans un billet de son blog, quelle cite
dans son livre : «Etre en larmes et se sentir inutile est un
million de fois mieux quétre mort. Un milliard de fois. Merci
de choisir les larmes et I'inutilité au lieu de la mort. [...] Ne
vous tuez pas. Souffrez plutdt ici avec nous. Nous avons besoin
de vous [...]. Restez » (Xi).

Méme si jai de la compassion pour les émotions
complexes des proches qui doivent vivre avec la suicidalité des
gens qu’iels aiment, et méme si je ressens parfois moi-méme
ces émotions quand je suis entouré par plusieurs personnes qui
sont/ont été suicidaires ou qui sont mortes par suicide, je nous
invite dans Défaire le suicidisme a considérer aussi les perspec-
tives des personnes suicidaires elles-mémes, les principales

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

intéressées quand il s’agit de suicidalité. Dans une analogie
avec les enjeux trans, je voudrais dire que s’il ne pas faut
oublier les défis, la douleur, les sentiments de perte et toutes
les autres émotions complexes que ressentent les proches d’'une
personne trans qui commence une transition, il importe de
sassurer de ne pas négliger le fait que la personne qui opere
cette transition est celle qui est la plus affectée par la violence
systémique et qui a réellement besoin de notre soutien a ce
moment crucial. Ma mere et moi avons cessé de nous parler ou
de nous voir pendant presque dix ans apreés ma transition
comme homme trans, a cause de la perte qu'elle a ressentie au
regard de mon identité de genre, de mes pronoms et nom
précédents, et a cause de la douleur et de la tristesse quelle
ressentait comme si «jétais, ou une partie de moi, était
perdue ». Méme si ses émotions étaient 1égitimes et devaient
étre prises en compte, il est tout aussi important que ses
émotions n‘aient pas dicté ma décision, ma transition et ma vie.
Qui plus est, certaines personnes pourraient dire, dans une
perspective d’activisme/de recherche trans, qu'une partie de sa
réaction, mé€me si elle est légitime et pertinente a explorer,
provenait de formes enfouies de cisgenrisme et de cisnormati-
vité. C’était effectivement le cas. Quand ma mere a fini par me
contacter huit ans plus tard pour renouer et reconstruire notre
relation, elle m’a dit que sa thérapeute actuelle faisait preuve
de plus d’ouverture d’esprit que la personne d’avant et lui avait
fait réaliser que les personnes trans sont des «personnes
normales », et que méme s’il lui avait été difficile de me voir
transitionner, elle avait maintenant réalisé que cela avait di
étre «tres difficile » pour moi. Mon objectif, en partageant cet
exemple, est a la fois de reconnaitre les impacts émotionnels
que la suicidalité peut avoir sur les proches (et comment le
suicidisme amplifie ces impacts, comme je le démontre plus
loin dans ce livre), et de reconnaitre que, comme c’est le cas
avec les personnes trans et leurs familles, il est aussi crucial de
garder a l'esprit la perspective des principaux concernés : les
gens suicidaires eux-mémes. Comme je laborde dans le
chapitre 5, mon approche affirmative du suicide pourrait aussi
étre moins traumatique pour les proches d’une personne suici-

publication/livre/DLS.html

37



38 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

daire, en leur évitant par exemple de découvrir un cadavre et
d’en éprouver un choc total, ce qui se produit fréquemment
dans le contexte dominant actuel. Jespeére aussi que cette
analogie avec les transitions de sexe/genre aidera les personnes
affectées par la suicidalité de leurs proches a commencer a
réfléchir a leurs propres expériences et émotions a travers la
lunette antisuicidiste que je propose dans ce livre. Quelques
chercheureuses en suicidologie critique comme Katrina
Jaworski (2014) ou Emily Yue (2021) ont emprunté, de diffé-
rentes manieres, ce tournant dans leurs travaux ; si le suicide
d’une personne proche a agi comme catalyseur, comme expé-
rience valant détre partagée et analysée dans leurs travaux,
elles ont habilement tourné leur attention vers les personnes
suicidaires elles-mémes dans une perspective de justice
sociale. En somme, Défaire le suicidisme reconnait
I'importance des expériences de la famille et des proches/
amies, mais se concentre toutefois sur l'expérience de la
suicidalité vécue par les personnes suicidaires elles-mémes
dans des contextes suicidistes, une oppression qui traverse
toutes les institutions, y compris la famille (voir Krebs 2022,
sur les formes de suicidisme vécues par les personnes
suicidaires dans leurs familles).

En plus de ces préoccupations concernant I'impact de la
suicidalité sur les autres, si mon approche affirmative du
suicide €tait adoptée, certaines personnes pourraient étre
préoccupées par la possibilit¢ d’'une augmentation de la
suicidalité — une préoccupation que jaborde dans le chapitre
5. Par exemple, Hecht (2013, 6) affirme que les idées qui
normalisent la suicidalité, comme celles que je propose dans
ce livre (méme si je n'encourage pas le suicide en soi), ont le
potentiel de tuer des gens : «Certaines idées peuvent prendre
des vies alors que d’autres peuvent en sauver.» Apres tout, les
anthropologues et sociologues ont depuis des décennies
documenté l'idée de différentes formes de «contagion» du
suicide, qu'on les appelle des suicides basés sur I'effet Werther,
des suicides par imitation ou des suicides par grappes (par
exemple : Beattie et Devitt 2015; Hecht 2013; Kral 2019;
Wray, Colen et Pescosolido 2011). Comme le démontrent Matt

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

Wray, Cynthia Colen et Bernice Pescosolido (2011, 520), «des
recherches récentes fournissent des données probantes de
contagion du suicide, surtout parmi les jeunes [...] et suggerent
que les réseaux sociaux sont impliqués dans un nombre surpre-
nant de différents types de “contagion”, incluant la suicida-
lité ». Le suicidologue critique Michael J. Kral (2019, 3) écrit
que la suicidalité est une idée culturelle ayant le potentiel
d’influencer (mais pas de déterminer) les individus : «II s’agit
de la maniere dont les individus intériorisent la culture [...]. Le
suicide est vu comme un désordre social. [...] Nous devons en
apprendre davantage sur la maniere dont les idées sont
adoptées [...], sur comment elles se répandent dans la société
et comment elles changent a travers le temps. » L’idée ici nest
pas de nier leffet potentiellement «contagieux » que d’autres
suicides et des discussions sur le suicide pourraient avoir sur
des personnes en détresse. Toutefois, il importe de noter que
certaines recherches empiriques qui incluent des voix de
personnes suicidaires en analysant leurs discours sur des
forums en ligne (par exemple : Lundstrom 2018) ou des entre-
tiens (Marsh, Winter et Marzano 2021) ont permis de nuancer
la conclusion selon laquelle parler de suicide augmente néces-
sairement la suicidalité chez les autres. Comme je l'ai observé
dans ma propre vie et dans les vies des personnes suicidaires
que je connais, apprendre la mort par suicide d’une personne
et entendre parler de suicidalité peut déclencher notre propre
suicidalité et notre sensibilité a ce sujet. Néanmoins, je veux
souligner le fait qu’encore une fois, I'idée de la «contagion » et
de Tl'imitation est fortement fagonnée par le suicidisme.
Comme je l'explique dans le chapitre 5, si mon approche
affirmative du suicide devait étre mise en ccuvre, cet effet
potentiellement « contagieux » serait fort probablement annulé
par le fait que les personnes dont les intentions suicidaires
seraient provoquées par les conversations ouvertes au sujet du
suicide chercheraient de l'aide et du soutien plus librement.
Autrement dit, offrir la possibilité du suicide assisté a partir
d’une approche affirmative du suicide et discuter ouvertement
de la suicidalité auraient potentiellement I'effet inverse

davantage de personnes chercheraient de laide au lieu

publication/livre/DLS.html

39



40 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

d’accomplir leur suicide dans le silence et I'isolement. J'espere
sincérement que les gens qui lisent ce livre découvriront que,
dans la transition concrete entre 'approche suicidiste actuelle
du suicide (assisté) et 'approche affirmative du suicide que je
propose, aucun mal ne serait causé aux personnes suicidaires
— bien au contraire. En plus de potentiellement sauver plus de
vies, le passage graduel du suicidisme a une perspective
antisuicidiste d’accompagnement ne saurait que contribuer a de
meilleures interactions avec les personnes suicidaires et a de
meilleurs soins pour elles, car la stigmatisation diminuerait. En
fait, I'élimination de stigmates est considérée comme un
facteur clé par la recherche «fondée sur des données
probantes ». Cependant, l'approche que je propose est si
radicale et différente qu'elle exige, d’'une certaine facon, un
acte de foi, tout comme l'exige l'approche abolitionniste a
propos de ce a quoi pourrait ressembler une société décar-
cérée. Le chapitre 5 fournit certaines réponses a des questions
concretes pertinentes qui sont soulevées par la reconceptuali-
sation radicale du suicide (assisté) proposée dans ce livre et
décrit ce a quoi pourrait ressembler une transition vers une
approche affirmative du suicide. Toutefois, Défaire le suici-
disme soutient, a l'instar de la «dis-épistémologie » suggérée
par Ben-Moshe (2020, 126), laquelle consiste a «abandonner
lattachement a certaines manieres de connaitre», qu’avoir
«besoin de savoir» d’avance exactement ce a quoi ressemble-
rait une société antisuicidiste fait partie de la logique
suicidiste. A Tinstar des activistes/chercheureuses abolition-
nistes qui nous invitent a ouvrir nos imaginaires et nos coeurs a
Iinconnu, ce livre, basé sur cette dis-épistémologie, est une
invitation a accepter l'imprévisibilité qui vient avec cette
transition des sociétés suicidistes vers les sociétés antisuici-
distes.

Un autre point important est que mon modele queercrip
du suicide (assisté) est congu comme un complément, et non
comme un remplacement, a la lutte contre les oppressions
systémiques qui influencent la suicidalit¢ dans les groupes
marginalisés. Ce modele avance l'idée que lutter pour une
transformation et une justice sociales pour une diversité de

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

groupes marginalisés n’est pas antithétique a une plus grande
responsabilité vis-a-vis de l'expérience vécue des personnes
suicidaires, des stigmates qu'on leur accole, des préjugés avec
lesquels elles doivent vivre (et mourir), de la violence
suicidiste systémique qu’elles subissent et du soutien dont elles
ont besoin pour prendre des décisions sur la vie et la mort.
Alors que le but premier de mon modele queercrip du suicide
(assisté) est d’apporter un soutien plus humain, respectueux et
compatissant aux personnes suicidaires plutot que de sauver
des vies a tout prix, une de mes hypotheses, dont je discute
dans le chapitre 5, suggere qu'une approche affirmative du
suicide soutenant le suicide assisté pour les personnes
suicidaires pourrait en réalité sauver plus de vies que ne le
font les stratégies de prévention actuelles. Je soutiens que
beaucoup de déces inutiles par le suicide auraient pu E&tre
évités par mon approche affirmative du suicide. Actuellement,
pour éviter la violence suicidiste, beaucoup de personnes
suicidaires qui pourraient étre ambivalentes s’isolent dans le
silence et réalisent leurs idéations suicidaires avant de les
partager avec des proches ou des professionnelles. Autrement
dit, au lieu de parler de leurs idéations suicidaires pour prendre
une décision éclairée sur leur mort par le suicide, elles
prennent seules la décision la plus cruciale de leur vie, sans
processus d’accompagnement ni soutien de leur entourage.
Comme je le montre dans ce livre, mon argument est soutenu
par les recherches et les statistiques : les personnes suicidaires
qui sont déterminées a mourir ne cherchent pas daide et
finissent pas compléter leur suicide sans avoir discuté de tous
les pour et les contre de cette décision. En ce sens, une
approche affirmative du suicide, centrée sur 'accompagnement
plutdt que la prévention, ouvrirait des canaux de communica-
tion avec les personnes suicidaires pour les aider a prendre une
décision éclairée. Les rares initiatives de soutien par les pairs
que jexplore dans les chapitres 2 et 3, qui se concentrent
moins sur la prévention du suicide que sur I'accompagnement
des personnes suicidaires, constituent un premier pas dans la
bonne direction et sont prometteuses pour sauver plus de vies
sans pour autant se concentrer a prévenir les morts. Méme si

publication/livre/DLS.html

41



42 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

j’invite le lectorat a dépasser cette justification articulée autour
de I'idée de sauver plus de vies pour plutdt se concentrer sur le
démantelement de la logique suicidiste et le renversement de la
contrainte a la vie qui est en jeu dans le soin et le soutien
offerts aux personnes suicidaires, certaines personnes
pourraient constater la valeur heuristique d’une approche
comme la mienne, qui déstigmatise et dépathologise
radicalement la suicidalité. Si lire Défaire le suicidisme pouvait
soulever certaines réactions de compassion de la part de cher-
cheureuses, activistes, praticiennes, responsables politiques et
du public en général, en les aidant a reconnaitre qu'une forme
systémique de violence suicidiste présente dans la prévention
du suicide nous empéche de prévenir les suicides, cette réponse
représenterait déja, dans ma perspective, une amélioration
dans la vie des personnes suicidaires.

Méme s’il a le potentiel de sauver davantage de vies, mon
modele queercrip du suicide (assisté) cherche néanmoins a
aller plus loin que de cesser la violence suicidiste subie par les
personnes suicidaires pour mieux les «sauver» d’une mort
inutile. Mon modele cherche a ouvrir nos imaginaires pour
concevoir ce qui pourrait arriver si nous commencions a
penser au suicide (assisté) depuis un cadre antisuicidiste et
intersectionnel. Dans ce sens, ce que propose Défaire le suici-
disme pourrait étre décrit comme un bouleversement révolu-
tionnaire et paradigmatique de notre perception du suicide et
du suicide assisté en changeant drastiquement notre compré-
hension de la notion de devoir. D’'un devoir de prévenir les
suicides des personnes suicidaires et de soutenir les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou agées qui se qualifient
pour laide a mourir sur la base d’'une ontologie validiste,
saniste, agiste ou suicidiste du suicide assisté, ce que je
critique dans le chapitre 4, nous nous tournons vers un devoir
de soutenir les personnes suicidaires et leurs besoins, incluant
l'aide au suicide assisté, comme je I'aborde dans le chapitre 5.
Ce livre suggere également de cesser de questionner les raisons
pour lesquelles des personnes sont suicidaires, afin de nous
pencher davantage sur la maniere dont nous pouvons mieux les
soutenir et les accompagner pour répondre a leurs besoins.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

Tout comme la question «pourquoi les personnes trans-
sexuelles existent-elles ?» (Serano 2007, 187) nous enferme
dans des solutions congues pour normaliser et assimiler les
personnes trans et non-binaires dans un cadre cisnormatif, la
question «pourquoi la suicidalité existe-t-elle ?» dérive d’un
cadre suicidiste et nous oriente vers une recherche de solutions
visant a éradiquer la suicidalité au lieu de demander aux
personnes suicidaires ce qu'elles veulent ou ce dont elles ont
vraiment besoin. Dans une perspective suicidiste, la suicidalité
est présentée comme entierement négative, comme une condi-
tion médicale/psychologique de laquelle il faut guérir, ou
comme une condition résultant d’une violence systémique
devant étre «réparée » par une révolution. Or, dans tous les cas
— sauf, comme je I'aborde dans le chapitre 4, dans celui du
suicide assisté qui exclut explicitement les personnes suici-
daires —, la suicidalité est vue comme une phase temporaire
de laquelle une personne finira par émerger. Emerger de la
suicidalité est dépeint comme le succes ultime, alors que
compléter un suicide est percu comme léchec personnel
ultime (dans les perspectives médicales/psychologiques indivi-
duelles) ou comme I’échec de la société a offrir des modes de
vie soutenables (dans les perspectives sociale et de justice
sociale). Dans toutes ces interprétations contradictoires mais
complémentaires, la suicidalité doit étre éliminée et effacée,
forcant les sujets suicidaires a rentrer dans le placard, car le
prix a payer pour en sortir et s’afficher comme suicidaires est
trop élevé.

De plus, comme pour d’autres groupes marginalisés, nos
réalités, désirs, besoins et demandes génerent de 'inconfort et
de langoisse pour les personnes non suicidaires. Comme
personnes suicidaires, nous apprenons, comme je le montre
dans le chapitre 1, a nous taire, a demeurer silencieuses ou a
régurgiter les discours préventionnistes que veulent entendre
les gens autour de nous, incluant nos amies et notre famille :
«Je ne veux pas vraiment mourir. Je veux quon m’aide. Je
veux €tre sauvée. Je ne vais pas continuer d’envisager le suicide
comme une option légitime. Jespere que de plus beaux jours
sont a venir.» Comme les membres de tant de groupes margi-

publication/livre/DLS.html

43



44 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

nalisés, on nous a entrainées a croire que quelque chose ne
tourne pas rond en nous, et pas dans le systéeme suicidiste ou
nous existons. Nous avons aussi appris que, méme dans nos
cercles antioppression, ol nous avons ’habitude de célébrer les
voix des personnes marginalisées, nous devons prendre soin
des sentiments des personnes non suicidaires au lieu de dire
nos vérités. Tout comme le bonheur devient un devoir, non
seulement pour soi, mais aussi pour plaire aux autres, comme
nous le rappelle Ahmed, je considere que la volonté de vivre et
le désir d’'une longue vie deviennent un devoir dans un régime
suicidiste. Pire encore, Ahmed (2012, 147) soutient a propos
des personnes et des institutions dénoncées pour leur racisme
que «l'organisation devient le sujet de sentiments, comme celle
qui doit étre protégée, celle qui est facilement meurtrie ou
heurtée. Quand le racisme devient une blessure institution-
nelle, on I'imagine comme une blessure a la blancheur ». De
facon similaire, je soutiens que le suicidisme assigne les
acteurices, les institutions préventionnistes et les personnes
proches des sujets suicidaires en tant que «sujets de senti-
ments ». Dénoncer le suicidisme et la violence exercée par la
famille, les proches, les activistes et les professionnelles de la
santé au nom du soin les «heurte» et blesse leurs bonnes
intentions. La critique de la violence suicidiste est présentée,
d’une maniere déformée, comme heurtant la contrainte a la vie
et les gens qui prennent «soin» de nous — d’oll notre silence.
Nous ne voulons pas inquié€ter les autres, et nous utilisons
divers mécanismes, incluant celui que la philosophe Kristie
Dotson (2011, 237) appelle «l’étouffement testimonial », pour
rendre nos réflexions sur la mort et le suicide plus acceptables,
comme je l'examine dans le chapitre 1. Par exemple, apres
avoir révélé des sentiments de suicidalité dans I'introduction de
son essai Notes on Suicide, le philosophe Simon Critchley
(2019, 16) sempresse de rassurer les personnes qui le lisent
qu’elles ne devraient pas «s’alarmer » et que cet «essai est une
tentative de dépasser» les idéations suicidaires. Les témoi-
gnages des personnes suicidaires sont remplis de ces formes de
rassurance du public non suicidaire, dans un renversement des

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

roles ou les personnes opprimées doivent prendre soin du
groupe dominant et ou la critique de I'oppression vécue est vue
comme quelque chose qui « heurte » le groupe dominant.

En somme, tandis que nos sociétés semblent vraiment se
préoccuper des personnes suicidaires et de leur bien-étre, un
examen plus attentif révele quen réalité, a travers un script
préventionniste et du «soin», nous exergons dans les faits une
violence, une discrimination, une exclusion, une pathologisa-
tion et une incarcération des personnes suicidaires. Chaque
année, cette conceptualisation négative de la suicidalité et sa
logique curative de la prévention causent plus de dommages et
plus de morts. Ainsi, ce livre décortique I'idée que la meilleure
maniere d’aider les personnes suicidaires et dempécher le
suicide est d’avoir recours a une logique de la prévention. Pire,
la prévention, informée par le suicidisme, produit la suicida-
lité. Avec largument provocateur selon lequel des morts
inutiles peuvent étre mieux évitées en soutenant le suicide
assisté pour les personnes suicidaires dans une perspective
antisuicidiste, ce livre propose de repenser nos conceptualisa-
tions du suicide et du suicide assisté de maniére radicale.
Proposer ici de queeriser [queering], de transer [transing], de
cripper [cripping] et de détraquer [maddening] (termes que je
définis plus loin) le suicide (assisté) par le questionnement de
la contrainte a la vie et de I'injonction a la vie et a la futurité
constitue littéralement, dans les mots de Judith Butler (1990),
un «trouble » dans la vie.

L (Dé)faire le suicide : (re)signifier les
termes

Les gens qui me lisent auront probablement remarqué que j’ai
mobilisé les personnes suicidaires et non suicidaires comme
s'il s’agissait de groupes mutuellement exclusifs. Non
seulement cet usage contredit les éthos queer et crip que
jadopte dans ce livre, lesquels contestent les catégories
binaires, mais il ne reflete pas non plus les frontieres poreuses

publication/livre/DLS.html

45



46 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

des catégories identitaires. Dans une réflexion inestimable sur
les épistémologies trans — produite dans le contexte de
I’Argentine —, le philosophe Blas Radi (2019) insiste sur le fait
que définir qui est trans et qui ne l'est pas entraine des
conséquences décisives sur les politiques publiques, les soins
de santé et les droits relatifs des personnes trans. Radi souleve
une série de questions qui troublent la définition de Ia
transitude. Ces questions pourraient étre adaptées pour les
personnes suicidaires de la facon suivante : qui peut-on
considérer comme suicidaire, et sur la base de quels criteres ?
Les gens qui ont été suicidaires la majeure partie de leur vie ?
Ceux qui ont fait I'expérience de la suicidalité a un moment
donné de leur vie? Ceux qui en ont fait I'expérience récem-
ment — par exemple ces deux dernieres années ? Ceux qui ont
tenté de s’enlever la vie ? Ceux qui pensent constamment a la
mort mais n'ont jamais considéré passer a l'acte ? Ceux qui
s’auto-identifient comme suicidaires? Comme le démontre
brillamment Jennifer White (2015a, 345), «les catégories de
“personnes suicidaires”, “personnes non suicidaires” et “profes-
sionnelles” sont elles-mémes hautement problématiques vu la
maniere dont elles impliquent que ces catégories identitaires
seraient définitives, singulieres et stables, par opposition a
émergentes, multiples, fluides et se chevauchant». Comme
nous pouvons le voir, la suicidalité n’est pas un statut fixe, mais
fluide : on peut vivre avec la suicidalité de temps a autre,
émerger de ces périodes et se sentir bien entre les moments
plus sombres. D’autres personnes peuvent €tre non suicidaires
leur vie durant jusqua ce quun événement tragique les
entraine a considérer la mort. D’autres encore peuvent penser a
la mort tout le temps (suicidalité chronique) sans jamais
essayer de mettre fin a leurs jours. Néanmoins, je crois
réellement que mobiliser ces catégories binaires possede une
valeur heuristique, et ce, pour deux raisons. Premiérement,
méme s’il est crucial de questionner et de déconstruire les
catégories identitaires, ces dernieres doivent d’abord Etre
nommées afin que l'oppression subie par les groupes margina-
lisés puisse &tre dénoncée. Par exemple, les premieres
critiques du validisme ont historiquement permis de distinguer

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

la catégorie des personnes valides d’avec celle des personnes
handicapées. Déconstruire cette opposition binaire n’est
devenu possible que plus tard dans les études du handicap/
crips, une fois qu'on avait commencé a comprendre 'oppres-
sion que vivent les personnes handicapées. Deuxiemement,
nommer un groupe et le différencier d’'un autre — dans ce cas,
les personnes suicidaires et les personnes non suicidaires —
rendent visibles les relations de pouvoir qui ont cours entre
eux, méme si les fronticres entre les groupes ne sont pas
hermétiques. Cela dit, je suis conscient des risques de désigner
un groupe sur la base d’une certaine identité aussi bien que des
relations compliquées que certains d'entre eux entretiennent
avec les termes employés pour les désigner.

Par exemple, dans une discussion sur la liste de diffusion
du Critical Suicide Studies Network, laquelle traitait de mon
essai sur le suicidisme (Baril 2020c), certaines personnes ont
justement remarqué que lexpression personnes suicidaires
pourrait étre considérée comme injurieuse vu qu’elle confond
Iétat suicidaire et la personne. Dans une philosophie du
langage centrée sur les personnes, il est préférable de parler de
personnes avec ou vivant avec des idéations suicidaires au lieu
de personnes suicidaires. Cette insistance sur la personne
vivant avec la suicidalité plutdt que sur son éfat suicidaire réifié
comme identité est, comme il est vrai de plusieurs groupes
marginalisés, fondée sur de bonnes intentions, avec le but de
déstigmatiser ces groupes en insistant dabord sur leur
humanité. En opposition a ce langage centré sur les personnes,
une philosophie du langage centrée sur I'identité, illustrée par
I'expression personnes suicidaires, met l'accent sur Iidentité,
souvent d'une maniere resignifiée et positive. Sans entrer dans
de longs débats sur les philosophies du langage centrées sur les
personnes ou les identités, du moment que des termes comme
handicapés commencent a étre vus comme positifs et valori-
sants, il devient possible d’envisager les mérites d’utiliser un
langage centré sur l'identité, comme le font beaucoup de
chercheureuses/activistes antioppression pour référer aux
personnes queers, handicapées, détraquées, et ainsi de suite.
La méme chose est vraie des personnes suicidaires : épouser le

publication/livre/DLS.html

47



48 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

cadre antisuicidiste proposé dans ce livre ouvrirait a d’autres
visions de la suicidalité, nous permettant de la concevoir
comme faisant partie de nos manieres de sentir, de penser et
de vivre. En fait, le langage centré sur l'identité poursuit le
travail de déstigmatisation. En déstigmatisant radicalement la
suicidalité, il devient possible de mobiliser cette étiquette
d’une facon positive et affirmative : « Je suis suicidaire. »

De plus, en mobilisant les catégories des personnes
suicidaires et non suicidaires, et en insistant sur 'importance
des voix des premicres, je suis conscient des discussions
délicates qui peuvent en découler quant au role des personnes
alliées dans les mouvements sociaux/champs d’études antiop-
pression, discussions qui problématisent le fait de parler pour
ou au nom dun groupe (Alcoff 1991). On ne saurait nier le
role central des personnes alliées, peu importe le mouvement/
champ d’études concerné; elles jouent un rdle crucial pour
soutenir les groupes marginalisés dans leur quéte déquité,
d’inclusion, de respect et de reconnaissance (Burstow et
LeFrancois 2014 ; LeFrancois, Menzies et Reaume 2013). En
reconnaissant le rdle décisif des personnes alliées et en
admettant que les catégories binaires comme les personnes
suicidaires et non suicidaires ne peuvent jamais capturer la
complexité, la fluidité, la continuité et la porosité entre elles, je
n’appelle pas ici a une politique identitaire antisuicidiste naive
qui serait faite exclusivement par et pour les personnes
suicidaires. Néanmoins, comme dans beaucoup dautres
mouvements sociaux/champs détudes antioppression, les
personnes qui s’identifient actuellement comme suicidaires
(par opposition aux personnes non suicidaires ou anciennement
suicidaires désormais convaincues que la suicidalité était une
phase difficile a surmonter) devraient &étre au centre des
champs de la suicidologie et de la suicidologie critique. Je ne
dis pas que les personnes non suicidaires ne devraient jamais
parler pour les sujets suicidaires. Mais comme le notent les
théoriciennes Linda Martin Alcoff (1991) et Katrina Jaworski
(2020), la conscience des relations de pouvoir en jeu lorsquon
parle pour les autres est cruciale. En analysant la littérature
scientifique sur la suicidalité, y compris le travail produit par

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

des activistes/chercheureuses qui adoptent une perspective de
justice sociale, il est devenu évident pour moi que le différen-
tiel de pouvoir qui existe entre les personnes suicidaires et non
suicidaires est rarement reconnu. Malgré des similarités
frappantes entre l'assurance exprimée par les personnes non
suicidaires lorsquelles parlent pour les personnes suicidaires et
le sentiment de légitimité exprimé par dautres groupes
dominants (hommes, personnes blanches, personnes cisgenres,
etc.) lorsqu’ils parlent pour une diversité de groupes opprimés,
plusieurs personnes qui adoptent le script préventionniste,
incluant celles qui adoptent un modele de justice sociale pour
examiner la suicidalité, n'ont pas encore reconnu le role
qu’elles jouent dans les relations de pouvoir entre les personnes
suicidaires et non suicidaires ou le sentiment de légitimité
quelles affichent lorsqu’elles parlent pour les personnes suici-
daires. Ces dernieres ont besoin de soutien de personnes alliées
pour faire progresser leur ligne d’action visant a changer les
politiques publiques et celles relatives a la santé, les
interventions sur le suicide et les croyances épistémologiques
et théoriques a propos de la suicidalité. Evidemment, l'expé-
rience vécue ne fournit pas automatiquement un avantage €pis-
témologique pour analyser une situation, mais comme nous
Pont montré plusieurs épistémologies émancipatrices (Medina
2012 ; Tuana 2017) comme 1’épistémologie Noire, 1’épistémo-
logie trans, 'épistémologie féministe, ’épistémologie queer ou
la cripistémologie (une épistémologie qui valorise I'importance
du savoir de personnes handicapées/détraquées), I'expérience
vécue peut nous aider a réfléchir de fagon plus critique a une
plus grande justice sociale pour les groupes marginalisés. En
ce sens, un point de vue épistémologique suicidaire exige que
les personnes alliées, plutdot que d’occuper tout l'espace
discursif et de parler pour les personnes suicidaires, créent des
conditions ou ces derniéres pourraient sexprimer librement.
Pour ce faire, nous devons d’abord étre capables de distinguer
les personnes suicidaires de leurs alliées, des personnes qui
veulent les étudier d’un point de vue externe pour les sauver de
leurs «erreurs », ou de celles qui pensent quelles savent ce qui
est le mieux pour les personnes suicidaires (y compris dans les

publication/livre/DLS.html

49



50 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

mouvements sociaux/champs d’études antioppression queers,
trans, handicapés, Mad et autres), méme si ces lignes sont
floues.

Un dernier commentaire sur mon choix de mots et de
langage : dans son livre de 2017 Academic Ableism: Disability
and Higher Education, Jay Dolmage insiste sur I'importance
d’écrire dans un langage clair dans l'esprit du mouvement pour
la justice pour toutes les personnes handicapées [disability
Justice movement]. Trop souvent, pour se donner une appa-
rence de sophistication et d’intelligence pour une variété
d’auditoires, les universitaires utilisent un langage compliqué,
difficile et, finalement, inaccessible (Dolmage 2017, 32).
Tandis que l'accessibilité du savoir a une diversité de publics,
incluant les personnes ayant différentes in/capacités, devrait
toujours €tre une priorité, cette attention a l'accessibilité revét
une importance cruciale lorsqu'on travaille dans les études du
handicap/crips/Mad. Dans un désir de brouiller les fronticres
entre les personnes a l'intérieur et a 'extérieur de I'université,
Dolmage (2017, 33) propose l'utilisation d’un langage simple
et clair, comme je tente de le faire dans ce livre, comme fagcon
de déconstruire les perspectives internes/externes et de riposter
au validisme (auquel jajouterais le sanisme et le cogniticisme)
académique®. Contrairement & ce que peuvent penser certaines
personnes, écrire dans un langage simple, clair et accessible
n'est pas nécessairement plus facile que d’utiliser des
formulations €laborées et abstraites. En fait, écrire des idées
complexes de maniere accessible est beaucoup plus difficile
que décrire des idées pas si compliquées dans une langue
lourde de jargon. Qui plus est, dans un monde classiste, élitiste
et anglonormatif (c’est-a-dire un monde ou la langue anglaise
est imposée comme la norme a des fins de commerce, de
production culturelle, de publications et de communications
scientifiques, etc.), nous oublions trop souvent quécrire dans

9. Silverman et moi (2019, 181) avons inventé le terme cogniticisme, que nous
avons défini comme «un systeme d'oppression discriminant les personnes ayant
des handicaps cognitifs/mentaux. [...] Le cogniticisme est en ceuvre a de
multiples niveaux, notamment politique, social, médical, juridique, économique
et normatif. »

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

un anglais [ou un frangais] simple est bénéfique non seulement
pour une large gamme de personnes handicapées/détraquées,
mais aussi pour quiconque na pas eu le privilege daller au
college ou a l'université ou n’ayant pas appris l'anglais [ou le
frangais] comme langue premiere. Méme si je bénéficie certai-
nement de privileges de classe et déducation aujourd’hui (bien
que cela n’ait pas toujours été le cas, ayant vécu sous le seuil de
la pauvreté pendant & peu pres la moitié de ma vie) grace a
mon éducation et a mon poste de professeur permanent dans
une université canadienne, je continue de faire I'expérience des
effets de l'anglonormativité dans ma vie quotidienne comme
Canadien francais vivant et travaillant dans des cercles non
francophones depuis plusieurs années. Ma position forte sur le
fait d’utiliser un langage aussi simple et clair que possible (bien
que cet ouvrage en soit un universitaire) réside dans ma
perspective antivalidiste, antisaniste, anticogniticiste, mais
aussi anticlassiste et antianglonormative. C’est dans le méme
esprit d’accessibilité, y compris pour les personnes désavanta-
gées d’'un point de vue socioéconomique, que jai décidé de
rendre la version originale en anglais de ce livre disponible
gratuitement en acces libre sur Internet, de méme que la
présente traduction francaise européenne disponible en acces
libre sur le site de la maison d’¢dition.

L Autothanatothéorie : une boite a outils
méthodologique et conceptuelle

Dans son analyse littéraire et philosophique du désir de mort,
le chercheur Irving Goh demande aux auteurices de porter plus
d’attention a un genre d’autothéorie centrée sur la mort, qu’il
appelle I'«auto-thanato-théorie » (2020, 197). Concevant le
désir de mort comme partie intégrante du soi, il considere
cette attention a son désir de mort comme une forme de souci
de soi, dans un sens foucaldien. Selon Goh (2020, 210) :

publication/livre/DLS.html

51



52

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Ce ne sont pas tous les textes d’autothéorie qui sont des textes
d’auto-thanato-théorie. [...] Ainsi, tandis que nous étendons
nos recherches plus loin dans lautothéorie et que nous
étendons son archive, ma proposition est de garder I’ceil ouvert
pour une auto-thanato-théorie qui relate la recherche d’extinc-
tion du soi, voire son sens d’avoir déja quitté le monde ; nous
ne devrions pas supprimer ces voix ou affects d’auto-thanato-
théorie, mais les laisser s’articuler. Cette permission ne serait
[...] qu’une pratique de souci de soi particulierement attentive
aux soi cherchant un réel hors de l'existence. Un véritable sens
de l'existence ne porte pas seulement sur le fait de vivre ou de

rester en vie ; il inclut le désir d’une sortie de I'existence.

A certains égards, Défaire le suicidisme répond a l'appel de
Goh : en ne supprimant pas les voix et affects suicidaires et en
les situant au sein de systémes et de structures normatives, ce
livre offre une autothanatothéorie '° faisant de la place au soi
qui désire discuter de son désir d’extinction et au soi qui
s’efforce de se lier a d’autres soi et personnes suicidaires afin de
rester en vie. Alors que Goh (2020, 207) croit que partager des
idéations suicidaires avec d’autres ne saurait mener qua
reconnaitre '« impartageabilité » profonde du désir de mort, je
soutiens que cette impartageabilité apparente est due a des
formes de suicidisme et de contrainte a la vie bloquant les
imaginaires sociaux et politiques a propos du suicide (assisté).
Cet argument est la raison pour laquelle je crois que partager
mes propres histoires, expériences et perspectives €pistémolo-
giques, théoriques et politiques sur ces sujets a travers une
position autothéorique pourrait ouvrir des futurités et collecti-
vités suicidaires. Ce qui semble aujourd’hui impartageable,
dans un contexte ou l'oppression des personnes suicidaires n’a
pas encore été nommée et ou la violence suicidiste est
reproduite dans nos cercles antioppression, pourrait devenir
partageable dans un monde ou l'on collectiviserait les témoi-
gnages suicidaires et les expériences vécues du désir de
mourir.

10. Je préfere une épellation sans traits d’'union, comme le terme autothéorie.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

Comme lexplique l'autrice Lauren Fournier dans son
livre de 2021, Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing,
and Criticism, I'autothéorie posséde une longue tradition dans
les mouvements/champs d’études féministes et d’autres mouve-
ments et épistémologies libératoires ayant dénoncé le colonia-
lisme, le racisme, ’hétérosexisme, le cisgenrisme et d’autres
systemes d’oppression. Comme nous le rappelle Fournier, alors
que Décrivain et philosophe Paul B. Preciado a utilisé le
premier le terme autothéorie dans son désormais célebre livre
de 2008, Testo Junkie, ’écrivaine Maggie Nelson a popularisé
I'expression dans son livre de 2015, The Argonauts. Toutefois,
les racines de Iélan vers l'autothéorie sont beaucoup plus
anciennes que l'invention du terme et commencent plusieurs
décennies auparavant. En effet, Fournier montre que la notion
de textes autothéoriques avait été discutée par des féministes
comme Stacey Young dans les années 1990 et avait déja été
mise en pratique sans avoir été nommée comme telle par de
nombreuses féministes et personnes racisées, Noires et autoch-
tones dans les années 1970 et 1980. L’autothéorie est liée, par
exemple, a ce que la chercheuse Jane Gallop avait appelé
«théorie anecdotique» vingt ans plus tot, comme elle le
raconte dans son livre Sexuality, Disability, and Aging: Queer
Temporalities of the Phallus de 2019 (25). Interet transdisci-
plinaire par nature, I'autothéorie brouille les frontiéres entre les
différents genres, mettant a I'avant-scéne I'enchevétrement du
soi et du théorique, qui sont inséparables et impossibles a
dissocier. Inspirée par la féministe Nancy Miller, Fournier
explique que le personnel n’est pas seulement politique, mais
aussi théorique. Fournier (2021, 7) indique que l'autothéorie
«réfere a l'intégration de la théorie et de la philosophie a
l'autobiographie, au corps et a dautres soi-disant modes
personnels et explicitement subjectifs. Cest un terme qui
décrit une facon autoconsciente de faire de la théorie —
comme discours, cadre ou mode de penser et d’agir — a coté
de I'expérience vécue et de 'incorporation subjective. » Défaire
le suicidisme est ancré dans l'autothéorie, une autothanato-
théorie débutant par mon expérience vécue comme personne
suicidaire pour aborder diverses théories et discours sur le

publication/livre/DLS.html

53



54 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicide (assisté). Il trouble les épistémologies dominantes sur le
suicide (assisté) et nous encourage a repenser ces théories et
pratiques depuis les perspectives situées des personnes
suicidaires, transgressant (ou queerisant et transant) les genres,
les disciplines et les frontieres entre le soi et les propositions
théoriques.

Conformément a la pratique de lautothéorie et a ses
manieres alternatives d’envisager la recherche, la méthodologie
et la théorisation, et en maintenant sa distance vis-a-vis des
positions positivistes et post-positivistes, ce livre émerge d’'une
archive riche de pas moins de 1700 sources de documentation
scientifique et grise, incluant des recherches quantitatives et
qualitatives, des essais philosophiques, des billets de blog et
des documentaires. Mais il est aussi ancré dans ma propre
expérience vécue comme personne suicidaire et dans les
discussions que jai eues au sujet du suicide (assisté) avec ma
famille, mes proches, mes collegues, mes étudiantes, etc., dont
plusieurs m’ont révélé leur propre suicidalité apres avoir appris
ma perspective sur le sujet. Je me reconnais dans les propos de
Fournier (2021, 5) lorsqu’elle dit : « Mon approche méthodolo-
gique est inscrite dans la nature personnelle-théorique, fortuite
et instinctuelle de la recherche autothéorique.» Et alors que
Défaire le suicidisme sancre incontestablement dans le
contexte de la terre colonisée ou jhabite (le Canada), et alors
que mes discussions sur le suicide (assisté) se centrent
généralement sur quelques pays capitalistes et industrialisés
(comme les Etats—Unis, la Belgique, la Suisse, les Pays-Bas et
I’Australie), jespere que les gens qui me lisent seront capables
d’envisager sa possible «portée transnationale » (5), comme le
dit Fournier. Comme cette derniere, qui estime que l'auto-
théorie pourrait constituer le «prochain grand tournant» (2),
je pense que le suicidisme, comme nouveau cadre théorique, a
le potentiel débranler les sociétés en général et leurs
institutions, politiques, réglements, pratiques, interventions et
cercles antioppression en révélant une oppression qui est restée
ignorée par les analyses intersectionnelles jusqua maintenant.
En se concentrant sur des sociétés capitalistes et industrielles,
ainsi que sur certaines oppressions — c'est-a-dire 1’hétéro-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

sexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme —, ce livre
met de coOté plusieurs autres contextes géographiques et
systeémes oppressifs qui sont néanmoins cruciaux pour analyser
le suicidisme (et qui transformeraient nos manieres de le
théoriser), comme le colonialisme, le racisme, le classisme et
lagisme. Par exemple, analyser la suicidalité au sein des
communautés autochtones au Canada exige un examen attentif
du systeme colonialiste contribuant a la suicidalité, comme le
démontrent brillamment des activistes/chercheureuses comme
Roland Chrisjohn, Shaunessy M. McKay et Andrea O. Smith
(2014), de méme que China Mills (2017), Jeffrey Ansloos et
Shanna Peltier (2021). Le cadre théorique que je propose ici
doit demeurer flexible, adaptable et transformable selon
chaque contexte et chaque groupe marginalisé concerné par un
taux de suicidalité disproportionné, comme les communautés
autochtones. Vu l'espace limité d’'un seul ouvrage, jai tenté ici
de me concentrer en détail sur les intersections entre le
suicidisme et ’hétérosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le
sanisme, tout en évoquant, dans certaines circonstances, le
colonialisme, le racisme, le classisme et I'agisme en lien avec la
suicidalité. Dans cette perspective, tandis que mon analyse
intersectionnelle est profondément redevable aux féministes
Noires et autres chercheureuses en théorie critique de la race
(par exemple : Ahmed 2010, 2012; Crenshaw 1989; Hill
Collins 2000 ; Puar 2007, 2017), qui nous ont légué de riches
outils théoriques et méthodologiques pour analyser les effets de
I'intersection du sexisme, du racisme et du classisme parmi
d’autres oppressions, ce livre s‘occupe moins de reprendre ces
trois piliers d’analyse fondamentaux en lien avec le suicidisme
que de révéler un nouvel axe doppression que la recherche
intersectionnelle future pourra mobiliser pour enrichir les
analyses de divers systemes d’oppression. Jespere sincerement
que le cadre théorique que je propose ici, qui demeure néces-
sairement incomplet sur tant de plans, sera repris par d’autres
qui pourront indiquer la profonde imbrication du suicidisme
avec le colonialisme, le racisme, le classisme, I'Agisme et

publication/livre/DLS.html

55



56 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

d’autres formes de violence. Je vois ce livre comme un point de
départ pour ces conversations importantes que nous devons
mener sur I'enchevétrement des systemes d’oppression.

En plus de cette approche autothéorique, jai €té inspiré
par tant de compagnes et compagnons intellectuelles formi-
dables dans 1¢laboration de ce nouveau cadre théorique.
Jutilise les termes compagnes et compagnons car il s’agit par
définition d’une personne qui nous accompagne, avec qui nous
passons beaucoup de temps et qui, de différentes manicres,
nous complete (ou vice versa). Plusieurs personnes m’ont
accompagné tout au long de lécriture de ce livre. Les
réflexions et notions qu’elles m’ont offertes ont constitué ma
boite a outils conceptuels. En plus de la documentation
bioéthique et philosophique sur la mort, l'acte de mourir, le
suicide et le suicide assisté que jai consultée, je peux identifier
cinq champs théoriques dans lesquels jai puisé des outils
conceptuels pour présenter mes arguments et ma these. Le
premier est la théorie queer. Mobilisant librement une gamme
d’outils conceptuels provenant de la théorie queer, comme la
«logique du futurisme reproductif» (Edelman 2004, 9),
I«injonction morale» au bonheur (Ahmed 2010, 35), «lart
queer de 1échec» (Halberstam 2011) ou D'«optimisme
cruel» (Berlant 2011), je les applique au sujet du suicide
(assisté). S’ils adoptent a la fois le tournant antisocial queer
(caractérisé par son appui des affects négatifs ou de I'’échec) et
le tournant affectif (caractérisé par son attention aux affects,
aux émotions et a l'incorporation [embodiment] en relation
avec la théorie critique), ces outils conceptuels maident a
souligner la valeur heuristique sous-exploitée de concepts en
études queers pour théoriser la pulsion de mort et les affects
négatifs jusqua leur limite ultime : la mort littérale. Le
deuxieme champ théorique dans lequel j7ai puisé est la théorie
trans et sa puissance de transement [transing] — c’est-a-dire sa
capacité de transgresser et de transcender les frontieres et les
catégories (DiPietro 2016; Stryker, Currah et Moore 2008 ;
Sullivan 2009). Je mobilise 'approche et le modele transaffir-
matif de soins développés dans les cercles trans pour repenser
le soin offert aux personnes suicidaires sur la base de I'autodé-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

termination, du consentement éclairé et du soutien de la
communauté. En effet, I'approche et les soins de santé affirma-
tifs du suicide que je propose dans le chapitre 5 s’inspirent des
approches affirmatives proposées par 1épistémologie, la
théorie et les mouvements trans. Le troisiéme corpus acadé-
mique qui m’a inspiré est la théorie du handicap/crip. La riche
théorisation de certaines notions comme la contrainte a la
validité ou a la sanité (Kafer 2013 ; McRuer 2006) est centrale
dans mes réflexions sur la contrainte a la vie, qui est quant a
elle sous-théorisée, bien quelle hante les imaginaires sociaux,
culturels, politiques, légaux et médicaux. Les futurités crips
ouvertes par les théories crips me permettent d’envisager un
projet politique similaire pour les personnes suicidaires. Le
quatrieme type de travaux qui m’ont énergisé dans ma réflexion
sur loppression vécue par les personnes suicidaires est le
mouvement/champ détudes antipsychiatrie (Burstow 1992;
Szasz 1999) ainsi que le mouvement/champ détudes Mad
(Burstow et LeFrancois 2014 ; LeFrancgois, Menzies et Reaume
2013). Alors que quelques figures importantes du mouvement/
champ d¢tudes de lantipsychiatrie ont dénoncé la violence
exercée sur les personnes suicidaires, le mouvement/champ
d’études Mad a démontré que, sous I'apparence de l'aide et du
soutien, les personnes détraquées subissent des formes de
maltraitance et de sanisme généralisées. Certaines personnes,
comme Liat Ben-Moshe (2020), décrivent dans une perspec-
tive dabolitionnisme carcéral les formes d’incarcération
systématique auxquelles font face les personnes handicapées/
détraquées dans les sociétés validistes et sanistes. Leurs
contributions ont €té la clé me permettant de mieux
comprendre l'aspect imbriqué du suicidisme et du sanisme
ainsi que la logique carcérale qui les soutient tous deux, et je
crois sincerement que le suicidisme, comme nouveau cadre
théorique, a le potentiel de contribuer a la théorisation et a la
dénonciation du sanisme. Apres tout, plusieurs traitements
imposés aux personnes détraquées sont justifiés sur la base de
lidée quelles représentent «une menace pour elles-
mémes » (c’est-a-dire qu’elles sont potentiellement suicidaires).
Comme je le démontre dans ce livre, il devient impossible

publication/livre/DLS.html

57



58 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

d’étudier le sanisme et le suicidisme en vase clos. Toutes ces
riches positions et perspectives théoriques — queers, trans,
crips, Mad me permettent de queeriser, de transer, de
cripper et de détraquer le suicide et le suicide assisté.

Les ultimes compagnes et compagnons auxquelles je suis
redevable sont les suicidologues critiques (une courte histoire
de la suicidologie critique est offerte dans le chapitre 1). Les
suicidologues critiques ont ouvert 1étude du suicide (la
suicidologie) a de nouvelles perspectives, méthodologies,
approches et valeurs. Suivant le travail canonique d’lan Marsh
(2010b, 4) questionnant la «contrainte a l'ontologie de la
pathologie » entourant le suicide, les suicidologues critiques
ont contesté I'idée que la suicidalité est univoquement
pathologique et négative (Cover 2012 ; Fitzpatrick, Hooker et
Kerridge 2015; Kouri et White 2014 ; Taylor 2014 ; Tierney
2010). Inestimables sur tant de plans, les contributions de
plusieurs suicidologues critiques ou d’activistes/chercheureuses
qui adoptent un modele de justice sociale de la suicidalité
(centrale dans la suicidologie critique) ont malheureusement
parfois reproduit des formes d'oppression, incluant le sanisme
et le suicidisme, comme je le démontre dans les chapitres
suivants. Comme le mentionne Jennifer White (2020a, 198 ;
souligné dans l'original), les suicidologues critiques ne doivent
pas «se géner de reconnaitre et daborder notre possible
complicité avec le mal ». Trop souvent, les discours de la suici-
dologie traditionnelle a propos de la suicidalit¢ comme
maladie mentale individuelle ont été remplacés par d’autres
grands récits d'oppression, que ce soit le cisgenrisme, ’hétéro-
sexisme, le validisme, le racisme ou le colonialisme, non
seulement pour expliquer la suicidalité, mais aussi pour tenter
de I’éradiquer. Autrement dit, le modele de justice sociale de la
suicidalité a produit, comme je 'ai déja expliqué ailleurs, ses
propres nouvelles « vérités» a propos du suicide a I'exclusion
d’autres explications, comme celles que je présente dans ce
livre. Comme l’affirme avec éloquence Jaworski (2020, 590) a
propos de la suicidologie critique, «jusqua maintenant les
interventions critiques sont trés précieuses. [...] Néanmoins, il
y a beaucoup a faire. Il nous reste a défier les cadres théoriques

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

qui encadrent les cadres mémes a travers lesquels la connais-
sance du suicide est produite ». Ancré dans et inspiré par la
suicidologie critique, Défaire le suicidisme saisit la perche
tendue par Jaworski lorsquelle suggere de «prendre deux pas
de recul avant de faire un pas en avant» (590). Le modele
queercrip du suicide (assisté) proposé ici vise a utiliser,
critiquer et prolonger les travaux en suicidologie critique. Jai
mobilisé les connaissances les plus avant-gardistes dans le
domaine de la suicidologie critique, qui questionnent ses
fondements, ses limites et les possibilités délaborer une
réponse plus responsable aux personnes suicidaires. En puisant
dans le travail Amy Chandler (2020a), de Rob Cover (2020),
de Scott J. Fitzpatrick (2016a, 2016b, 2020 ; Fitzpatrick et al.
2021), de Katrina Jaworski (2020), de Katrina Jaworksi et Ian
Marsh (2020), d’Isabelle Perreault (Perreault, Corriveau et
Cauchie 2016 ; Bastien et Perreault 2018) et de Jennifer White
(2020a, 2020b), jespere répondre a leur appel en proposant le
suicidisme comme paradigme théorique nous permettant de
nommer, d’analyser, de problématiser et de dénoncer l'oppres-
sion vécue par les personnes suicidaires, souvent au nom de
leur bien-€tre et de la préservation de leurs vies, y compris
dans les cercles antioppression et dans la suicidologie critique.
En somme, Défaire le suicidisme propose un dialogue
fécond entre ces divers champs d’études et se demande ce qui
émerge quand on combine les études queers, trans, du
handicap/crips et Mad avec la thanatologie (études de la mort
et, plus spécifiquement, les €tudes queers de la mort) et la
suicidologie critique. Que se passe-t-il lorsqu'on questionne les
conceptualisations dominantes du suicide (assisté) et qu’on les
aborde depuis dautres perspectives? Quelles nouvelles
possibilités d’interventions sur le suicide (assisté) sont
ouvertes ? Quels types d’espaces plus slirs peuvent étre créés
pour les personnes suicidaires? Comment de nouvelles
conceptualisations du suicide (assisté) depuis des perspectives
queers, trans, crips et Mad pourraient aider les activistes/cher-
cheureuses antioppression (incluant les suicidologues critiques)
a éviter de perpétuer des formes doppression vis-a-vis des
personnes suicidaires ? Que pouvons-nous apprendre sur les

publication/livre/DLS.html

59



60 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

normes de ce qu'on considére comme une bonne vie et une
bonne mort en examinant ces principaux discours sur la suici-
dalité ?

L Disséquer le suicide (assisté) : la
structure du livre

Chaque chapitre de ce livre constitue une entité autonome
pouvant étre lue isolément. Cependant, les chapitres fonc-
tionnent aussi ensemble comme un tout cohérent, chacun
représentant un bloc sur lequel les autres chapitres sont
construits. Le livre est divisé en deux parties. La premiere,
«Repenser le suicide », comprend trois chapitres qui reconcep-
tualisent le suicide. Tandis que le chapitre 1 présente le suici-
disme comme nouveau cadre théorique permettant de repenser
les manieres dont on conceptualise le suicide, les chapitres 2 et
3 mobilisent ce cadre en le combinant avec les outils concep-
tuels développés dans les études queers, trans, du handicap/
crips et Mad, afin d’analyser la suicidalit¢ dans deux groupes
marginalisés : les communautés queers/trans et les commu-
nautés handicapées/crips/détraquées. La seconde partie du
livre, «Repenser le suicide assisté», poursuit le travail de
déconstruction, cette fois appliqué a la question du suicide
assisté. Alors que le chapitre 4 démystifie certains postulats
problématiques derriere les discours du droit a mourir, le
chapitre 5 résout les tensions discutées dans les chapitres
précédents et propose un modele queercrip pour mieux
soutenir les personnes suicidaires a travers une approche
affirmative du suicide. Dans la courte conclusion, les réflexions
du philosophe José Medina (2012) sur '« épistémologie de la
résistance » et les «micropratiques de résistance» sont
mobilis€ées pour théoriser les voix des personnes suicidaires
comme outil heuristique visant a résister a la violence
épistémique du suicidisme. Méditant sur la mort récente par le
suicide d’une connaissance et sur I'impossibilité quelle
éprouvait d’en parler et de chercher de l'aide dans un régime

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

suicidiste, tout en analysant de récentes réformes dans les lois
canadiennes sur laide médicale a mourir, je propose des
réflexions critiques sur les micropratiques de résistance a la
logique de sacrifiabilité concernant les sujets «abjects », dans
loptique de reconnaitre limportance des besoins des
personnes suicidaires dans un monde imparfait. La description
de chaque chapitre détaillée ci-dessous montre cette trajectoire
de réflexion du suicide au suicide assisté.

Le chapitre 1 souleve des questions épistémologiques sur
les conceptualisations dominantes de la suicidalité. Proposant
le cadre théorique du suicidisme qui est au cceur de cet
ouvrage, ce chapitre plus long se divise en quatre sections. La
premiere présente quatre modeles de la suicidalité : médical/
psychologique, social, de santé publique et de justice sociale.
Malgré de nombreuses différences, ces modeles arrivent aux
mémes conclusions : le suicide n’est pas une bonne option pour
les personnes suicidaires (certains de ces modeles font une
exception pour les personnes handicapées, malades, souf-
frantes, agées et parfois les personnes détraquées, comme je le
montre dans le chapitre 4). Il en résulte non seulement que ces
modeles échouent a reconnaitre l'oppression suicidiste subie
par les personnes suicidaires, mais ils la perpétuent également
par le biais du script suicidiste préventionniste. L’un des effets
les plus pervers du script préventionniste est de réduire les
personnes suicidaires au silence. En effet, elles sont encoura-
gées a partager leurs idéations suicidaires, mais découragées de
poursuivre le suicide comme solution 1égitime. Autrement dit,
les idéations suicidaires peuvent €tre explorées, mais le suicide
lui-méme demeure tabou. Dans la seconde partie du chapitre,
j’identifie les limites de ces modeles abordées plus tot, c’est-a-
dire leurs formes de suicidisme et de sanisme. Je soutiens que
le sanisme et le suicidisme s’entrecroisent, étant donné que les
traitements sanistes sont souvent imposés aux personnes
détraquées en utilisant des discours suicidistes de protection.
Dans cette section, je présente aussi les notions de contrainte a
la vie et d’injonction a la vie et a la futurité, soulignant que la
contrainte a la vie vise a imposer une volonté de vivre qui rend
le désir/besoin de mort des personnes suicidaires anormal et

publication/livre/DLS.html

61



62 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

inintelligible. Dans la troisieme section, j’introduis des
conceptualisations alternatives de la suicidalité qui considerent
le suicide comme une liberté individuelle, tout en démontrant
comment de telles conceptualisations se fondent sur des
postulats libéraux et individualistes. La quatrieme section
mobilise la notion de violence épistémique — qui fait partie de
l'oppression suicidiste — afin de théoriser les injustices
testimoniales et herméneutiques aussi bien que la marginalisa-
tion herméneutique et la mort épistémique vécues par les
sujets suicidaires.

Sur la base du cadre théorique sur le suicidisme explicité
dans le chapitre précédent, le chapitre 2 appelle a queeriser et
a transer la suicidalité dans un sens large — a savoir en
queerisant et en transant les méthodes, les théories, les
épistémologies et les stratégies de prévention liées a la
suicidalité. Queeriser et transer la suicidalité impliquent de
permettre aux personnes suicidaires de changer les discours
normatifs sur la suicidalité et de brouiller les frontieres entre
les «bonnes » et les « mauvaises » décisions sur la mort. Dans
ce chapitre, divisé en trois sections, je défends d’abord I'idée
que, malgré les précieuses contributions d’activistes/chercheu-
reuses au sujet de la suicidalité lesbienne, gay, bisexuelle, trans
et queer (LGBTQ), leurs discours restent souvent insatisfai-
sants lorsqu’il s’agit d’expliquer la complexité de la suicidalité
et doffrir des solutions adéquates pour les personnes suici-
daires. Les stratégies actuelles de prévention pour les
communautés LGBTQ s’appuient souvent sur 1'évaluation de
risques, le fait de contacter des services d’urgence et la
prévention du suicide par le biais d’une variété de mesures
(coercitives). Je montre que ces mesures ne sont pas seulement
suicidistes : elles renforcent également le racisme, le colonia-
lisme, le classisme, le validisme, le sanisme ou le cisgenrisme,
alors que des personnes suicidaires appartenant a plusieurs
communautés marginalisées sont davantage affectées par de
telles mesures. Je soutiens également que les discours sur la
suicidalit¢ LGBTQ pourraient étre compris comme des formes
de somatechnologies de vie. Exhortées a vivre ou ramenées de
force a la vie par des dispositifs 1égaux, médicaux, institution-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

nels et sociaux, les subjectivités/corporéités suicidaires sont
concues comme des vies a préserver. Jaffirme aussi que les
somatechnologies de vie qu’instituent certains discours sur la
suicidalit¢ LGBTQ représentent des formes d’«optimisme
cruel» (Berlant 2011) a travers leur promesse d’'un meilleur
avenir sociopolitique finissant souvent par rendre la vie plus
difficile. Dans la deuxieme partie, je me tourne vers les
approches alternatives qu’utilisent des organisations trans, et
qui s'opposent aux «sauvetages » non consentis. Je montre que
méme de telles initiatives d’avant-garde n’avancent pas de
droits positifs pour les personnes suicidaires. La troisieme
section encourage les suicidologues critiques ainsi que les
activistes/chercheureuses queers et trans a repenser la
suicidalité en utilisant des outils théoriques queers comme les
affects négatifs, les pulsions de mort ou les notions d’échec et
d’'optimisme cruel. Cette invitation s’applique également au fait
de queeriser et de transer non seulement les blessures auto-
infligées, les idéations suicidaires ou les tentatives de suicide,
mais aussi le suicide en lui-méme.

Ancré dans le cadre théorique présenté dans le chapitre 1,
le chapitre 3 propose de cripper et de détraquer la suicidalité
en soulignant les formes de validisme et de sanisme dans la
suicidologie critique et en invitant les études du handicap/
crips/Mad a aborder la suicidalité avec plus de discernement,
au lieu de simplement la présenter comme un sous-produit du
validisme/sanisme. Dans la premiere des trois sections de ce
chapitre, je montre que, contrairement aux activistes/chercheu-
reuses queers et trans, qui discutent de la suicidalit¢ LGBTQ
mais gardent le silence sur le suicide assisté, les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad demeurent relativement
silencieux-euses sur la suicidalité, mais abordent le theme du
suicide assisté en réaction aux lois validistes/sanistes des
gouvernements en lien avec le suicide assisté. Tandis que la
plupart des activistes/chercheureuses du handicap/Mad consi-
derent a juste titre la disponibilit¢é du suicide assisté
exclusivement pour les personnes handicapées, malades, souf-
frantes, détraquées ou agées comme la pire manifestation
possible du validisme et du sanisme, quelques activistes/

publication/livre/DLS.html

63



64 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

chercheureuses handicapées soutiennent le suicide assisté pour
les personnes handicapées et en phase terminale. Malgré de
profonds désaccords entre ces deux camps, ces activistes/
chercheureuses ne remettent pas en question la contrainte a la
vie et continuent de réaffirmer la nécessité de la prévention du
suicide pour les personnes suicidaires, adhérant a I'injonction a
la vie et a la futurité. La deuxieme section explore deux
plateformes pour des discours alternatifs sur la suicidalité : le
webzine Mad in America et le mouvement pour la justice pour
toutes les personnes handicapées. Alors que les activistes/
chercheureuses qui s’y impliquent proposent des approches
innovantes de la suicidalité, lesquelles soulignent les idéologies
et structures validistes/sanistes derriere les mesures coercitives
de prévention du suicide, iels ne proposent toutefois pas de
droits positifs pour les personnes suicidaires. Leurs solutions,
comme cesser les interventions non consenties et les traite-
ments forcés, représentent un premier pas dans la bonne
direction pour combattre les régimes suicidistes, mais elles
demeurent incomplétes en ce qui concerne les besoins des
personnes suicidaires. Dans la derniere section, en m’inspirant
des cripistémologies et chercheureuses du handicap, crips et
Mad qui ont élaboré ce que je nomme le modele sociosubjectif
du handicap, jutilise ce modele alternatif pour repenser la
suicidalité. Le modele sociosubjectif reconnait la souffrance
subjective causée par les handicaps et les maladies physiques
ou mentales (dépression, anxiété, etc.), tout en évitant les
formes de sanisme qui invalideraient le pouvoir des personnes
suicidaires de choisir le suicide sur la base de leur handicap/
maladie mentale. Le modele reconnait aussi que les expé-
riences subjectives ne peuvent pas étre vécues a l'extérieur de
contextes sociaux et s’enracine donc fermement dans un cadre
de justice sociale. Alors que les trois premiers chapitres se
concentrent sur le suicide, les deux derniers chapitres
redirigent l'attention vers le suicide assisté.

Divisé en quatre sections, le chapitre 4 explore le
mouvement pour le droit a mourir et les discours pour le droit
a mourir. La premiére section propose un résumé critique des
principaux arguments du mouvement pour le droit a mourir,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

qui se fondent sur I'autonomie, la liberté, la dignité et le droit
de refuser des traitements. Cette section explore aussi la
question controversée de l'extension du droit a mourir par le
suicide assisté aux personnes dont la souffrance psychologique
ou émotionnelle constitue la seule raison de leur demande. Je
démontre que, indépendamment de leur approbation de cette
extension, les personnes qui défendent le droit a mourir
adherent toutes a ce que jai appelé «l'ontologie du suicide
assisté », c’est-a-dire a une définition particuliere de ce que le
suicide assisté est ou n’est pas (Baril 2022). Comme je 'établis
dans la deuxieéme section, cette ontologie est ancrée non
seulement dans des conceptualisations individualistes et
néolibérales de I'autonomie, mais aussi dans des présupposés
validistes et sanistes. Pour les personnes handicapées/malades
physiquement ou mentalement, le suicide est reformulé comme
une réponse logique et rationnelle a des situations
«tragiques » (Taylor 2014). D’un c6té, a partir de perspectives
validistes, sanistes, Agistes, capitalistes et néolibérales, ces
discours rationalisent le suicide assisté pour des « populations
spéciales». D’un autre coté, ancrés dans des perspectives
sanistes et suicidistes, ces discours présentent les personnes
suicidaires comme irrationnelles. Comme je le discute dans la
troisiéme section, dans la bataille pour le suicide assisté, la
justification des discours du droit a mourir établit des
frontieres claires entre la pratique du suicide, décrite comme
impulsive et irrationnelle, et la pratique du suicide assisté,
décrite comme rationnelle. Les discours pour le droit a mourir
s’ancrent dans le biopouvoir et la biopolitique (Foucault 1997,
2004, 2004b). La maximisation et la protection de la vie de la
population (ou l'idée de «faire vivre», comme le formule
Foucault) impliquent forcément de laisser mourir les sujets
«abjects ». Ainsi, jexamine les postulats sanistes/cogniticistes
et suicidistes dans le mouvement et les discours pour le droit a
mourir qui présentent les personnes suicidaires comme «irra-
tionnelles » et «illégitimes ». Malgré la promotion d’un droit &
mourir, les discours pour le droit a mourir représentent de
puissantes somatechnologies de vie cherchant a maintenir les
personnes suicidaires en vie. De plus, en promouvant un droit

publication/livre/DLS.html

65



66 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

a mourir ancré dans des perspectives individualistes, validistes
et sanistes pour des «groupes spéciaux» — cest-a-dire les
personnes qui sont handicapées, malades, souffrantes, détra-
quées ou agées —, le mouvement et les discours pour le droit a
mourir promeuvent une logique de l'adaptation, un écran de
fumée verrouillant un acces réel, signifiant et collectif au
suicide assisté pour tout le monde, et particulierement pour les
personnes suicidaires. De cette facon, on peut considérer que
le suicide assisté repose sur la notion d’optimisme cruel. Dans
la derniere section, je poursuis le travail initié dans les
chapitres 2 et 3 pour queeriser, transer, cripper et détraquer la
suicidalité pour étendre ce travail au suicide assisté. Dans
Iesprit des études critiques du handicap/crips, je mobilise des
réflexions critiques sur ladaptation et laccessibilité pour
théoriser une vraie accessibilité au suicide assisté pour les
personnes suicidaires a travers des soins de santé affirmatifs du
suicide. Je montre que la logique de l'adaptation validiste,
saniste, agiste et suicidiste a laquelle saccrochent les discours
et mouvements pour le droit a mourir représente une opportu-
nité manquée d’élaborer une thanatopolitique intersectionnelle
pour les personnes suicidaires.

Le chapitre 5 saisit l'opportunité de reconceptualiser le
suicide assisté a travers une approche intersectionnelle et
antioppression. Tandis que les activistes/chercheureuses
antioppression présentent presque toujours le droit a mourir
par suicide assisté comme 1'une des positions les plus violentes
qu'une personne pourrait adopter, le modele queercrip du
suicide (assisté) et l'approche affirmative du suicide que
jélabore montrent que soutenir une forme renouvelée de
suicide assisté ne fait pas bon ménage avec le conservatisme
politique, la pensée austére ou une logique de la sacrifiabilité
validiste, saniste et agiste (et capitaliste, raciste, colonialiste,
etc.). Dans une perspective antivalidiste, antisaniste, et
antisuicidiste, ce chapitre propose de cesser de considérer que
l'aide a mourir et 'aide a vivre sont incompatibles pour plutot
les voir comme entrecroisées. Le modele queercrip du suicide
(assisté), au coeur de ce chapitre, représente une autre voie
quant aux quatre modeles présentés dans le chapitre 1 aussi

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Introduction. Manifeste suicidaire

bien qu'aux modeles de suicide assisté abordés dans le chapitre
4. Mon modele queercrip appelle a travailler simultanément
sur plusieurs plans. Alors que l'on doit inlassablement
Sattaquer aux oppressions sociopolitiques qui peuvent intensi-
fier les idéations suicidaires, il faut aussi reconnaitre que la
souffrance vécue par les personnes suicidaires est réelle et
respecter leur besoin de mettre fin a leur vie en offrant un
processus de soutien et d'accompagnement a la mesure de cette
décision cruciale. Ce modele nous permet d’aller au-dela de
«la contrainte d'une ontologie de la pathologie» (Marsh
2010b, 4) entourant la suicidalité et au-dela d’'une ontologie du
suicide assisté limitée au handicap, a la maladie, a la
souffrance, a la folie et a la vieillesse. Cette double critique de
ces ontologies, I'une liée au suicide et l'autre au suicide assisté,
ouvre la possibilité de soutenir le suicide assisté pour les
personnes suicidaires a partir d’'une approche antioppression.
Ce modele cherche a créer des espaces plus slirs pour discuter
ouvertement de la suicidalité et de la possibilité de la mort. Il
aiderait aussi a créer des espaces pour explorer diverses autres
possibilités que la mort pour les personnes suicidaires qui
veulent continuer a vivre. Ce chapitre se divise en quatre
sections. Alors que la premiere présente mon modele queer-
crip du suicide (assisté), la deuxieme section introduit mon
approche affirmative du suicide, ainsi que ses caractéristiques,
principes et avantages. Parmi les dix principes guidant cette
approche figure la philosophie de réduction des risques
appliquée a la suicidalité et un modele de soins basé sur le
consentement éclairé (souvent utilisé dans les soins aux
personnes trans). La troisieme section répond a de possibles
objections a l'approche affirmative du suicide que je propose.
Dans la derniere section, je discute de I'importance d’élaborer
une thanatopolitique antioppression. Cette thanatopolitique
n'est pas seulement congue pour les personnes mortes ou
mortes-a-venir, mais aussi pour toutes celles qui sont vivantes
et qui souhaitent lutter pour une plus grande justice sociale en
ce qui a trait a la mort, au suicide et au suicide assisté.

publication/livre/DLS.html

67



68 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Autrement dit, cette thanatopolitique représenterait une
éthique pour vivre avec des personnes qui pensent a la mort et
au fait de mourir, incluant les personnes suicidaires.

L— Partie 1. Repenser le suicide

L— Chapitre 1. Le suicidisme : un cadre
théorique pour conceptualiser le
suicide

Parfois, je crains que ce soit ce que les gens autour de moi
fassent si je parlais honnétement |[...] de ce manque d'attache
a la vie et au désir parfois de m'en débarrasser. Quand on
connaitra mon état par défaut, deviendrai-je embarrassée ? Le
regretterai-je ? L'oublieront-iels jamais, ou ombragera-t-il
chacun de mes gestes et nos moindres conversations ? Devien-
dront-iels trop conscientes, mépieront-iels de trop prés ? Mais
alors je pense : n’y a-t-il pas un juste milieu entre I’hypervigi-
lance et le secret complet? [...] Si les gens disaient qu’ils se
sentent suicidaires [...] autant qu’ils disent étre déprimés ou
anxieux, serions-nous finalement forcés de voir a quel point
cest commun et de faire de l'espace pour ces conversations ?
Serait-ce la pire chose au monde si l'on commencgait a parler
de ne plus vouloir vivre, et de ce qui pourrait aider a nous
garder en vie ?

— Anna Borges, «I Am Not Always Very Attached to Being
Alive »

Anna Borges, une activiste qui écrit dans divers médias au
sujet de la santé mentale, a fait une sortie en 2019 ou elle
déclarait vivre une «suicidalité passive » (Borges 2019), c’est-
a-dire l'expérience davoir, selon sa définition, des idéations
suicidaires sans tenter activement de réaliser un suicide. En
plus du courage requis pour une telle sortie publique —
sachant que les personnes suicidaires souffrent de stigmatisa-
tion, d’exclusion, de marginalisation, de pathologisation,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

d’incarcération et de formes de criminalisation — l'essai de
Borges est remarquable dans sa facon d’identifier certaines des
craintes, peurs et conséquences, comme la surveillance et les
stigmates, entourant la suicidalité et menant souvent a réduire
les personnes suicidaires au silence. Borges n’est pas la seule
personnalité publique ayant parlé de suicidalité. L’intérét pour
les enjeux de santé mentale a effectivement poussé plusieurs
figures publiques et artistes a s’afficher comme individus
suicidaires et a partager leurs expériences''. La méme année,
Anna Mehler Paperny, journaliste pour Reuters a Toronto et
autrice d'un mémoire publié en 2019, Hello I Want to Die
Please Fix Me, a publié des extraits de son livre dans le
magazine canadien The Walrus. En guise d’introduction, elle
écrit :

69

Depuis longtemps, le diktat a été de ne pas écrire honnétement
au sujet du suicide — de ne pas méme mentionner le mot, ne
pas en évoquer les méthodes, au risque de déclencher des
spirales suicidaires chez les autres en y faisant directement
référence. Mais on ne saurait aborder I'abime sans fond du
désir de mourir sur la pointe des pieds; cela ne vous laisserait
quavec des interventions tiedes dont on prétend qu’elles sont le
mieux que la société puisse produire. Je dois rester fidele a
Iexpérience. Voila comment je me sentais et voila comment
jai agi; voila ce que les personnes en désespoir sont poussées
a faire. Voici les personnes que nous abandonnons de tant de
facons, et voici le prix de cet échec (Paperny 2019b, 49).

Cet «échec» est celui de ne pas vraiment écouter les
personnes suicidaires et de ne pas parler ouvertement de la
suicidalité. Comme Borges, Paperny nomme son souci
d’honnéteté a propos de ses idéations suicidaires, une
inquiétude basée sur son expérience de premiere main d’avoir

11. D’autres exemples incluent I'ancien éditeur en chef de The Walrus,
Graeme Bayliss (2016); lartiste, musicienne, écrivaine et chercheuse
Vivek Shraya (2017); et lartiste et activiste ayant recu le prix Lambda
pour ses écrits, Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha (2018).

publication/livre/DLS.html



70 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

été amenée par la police a I'hopital contre son gré, d’avoir été
maltraitée durant son hospitalisation et d’avoir été restreinte
physiquement apres des tentatives de suicide.

Les médias nord-américains sont remplis d’histoires
d’horreur de personnes suicidaires ayant subi des traitements
inhumains apres avoir exprimé leurs idéations suicidaires, qu’il
sagisse d’étre hospitalisées et médicamentées contre leur gré
ou menottées et abattues par la police appelée sur des «scenes
de crise» suicidaires. Il convient de noter que la brutalité
policiere est aussi profondément fagonnée par les relations de
pouvoir relatives a la racisation et a I'in/validité, vu qu’elle vise
particulicrement les personnes racisées, handicapées, détra-
quées et neurodivergentes (Puar 2017). De tels récits
confirment ce que certaines études ont montré étre les dures
réalités affrontées par les individus suicidaires (Stefan 2016;
Szasz 1999; Webb 2011). Ces récits illustrent le fait que,
malgré les discours publics de soutien, de compassion et de
soin entourant la suicidalité, les individus suicidaires qui
cherchent de I'aide échouent souvent a trouver la compassion
quon leur a promise (Fitzpatrick 2020; Jaworski 2020;
Rhodanthe, Wishart et Martin 2019 ; White 2020b ; White et
Morris 2019). A travers les discours concernant le risque que
présentent les personnes vulnérables contre elles-mémes, ainsi
que les discours de surveillance et de protection qui en
découlent, I'incarcération et la violation de droits humains
fondamentaux sont considérées comme justifiables. Bien que
mon intention ne soit pas de fournir une analyse statistique du
nombre de personnes suicidaires qui subissent des expériences
traumatiques lorsqu’elles révelent leurs idéations suicidaires, je
suis d'avis que quelques exemples de traitements inhumains
sont déja de trop. De plus, ces expériences traumatiques
hantent I'imaginaire public et empéchent les gens de discuter
de leurs idéations suicidaires.

Si le sujet du suicide est souvent discuté, le phénomene
généralisé mais inavoué qui isole et réduit au silence les
personnes suicidaires demeure inexpliqué. Il sagit d’un
«probléme sans nom», pour reprendre I'expression de Betty
Friedan (1963), qui a tenté de théoriser l'oppression des

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

femmes a une époque ou les outils conceptuels féministes
étaient encore sous-développés. Dans notre ere d’analyses
intersectionnelles, ou de longues listes d’oppressions ont été
théorisées et dénoncées, incluant le sexisme, le racisme, le
colonialisme, le classisme, 1'Agisme, le cisgenrisme, I’hétéro-
sexisme, le taillisme, le validisme et le sanisme, pour n’en
nommer que quelques-unes (Crenshaw 1989; Hill Collins
2000), une forme d’oppression demeure absente de ces listes :
l'oppression des personnes suicidaires, ou ce que jappelle le
suicidisme systémique. Lorsque des activistes/chercheureuses
antioppression abordent le suicide, c’est dans un effort de
prévenir les suicides plutdt que de théoriser I'oppression subie
par les personnes suicidaires. L’absence de cette oppression
dans les discussions sur la suicidalité est si profonde qu’elle n’a
pas méme encore été nommée. Apres avoir réfléchi aux
réalités auxquelles sont confrontées les personnes suicidaires,
j7ai cherché un terme qui pourrait capturer cette oppression. Je
me suis retrouvé dans un désert conceptuel ou, comme je le
démontre plus loin, dans une forme d’injustice herméneutique.
Le fait quaucun terme n’existait pour parler de cette
oppression est révélateur. En m’inspirant d’autres termes,
comme le sexisme et le validisme, j’ai inventé le néologisme de
suicidisme en 2016-2017. Si le Merriam-Webster’s Dictionary
inclut le terme suicidism depuis 1913, sa définition étant « I'état
ou la qualité détre suicidaire» differe radicalement de la
mienne et est rarement utilisée de nos jours '>. Mon usage du
terme suicidisme réfere a «un systeme d’oppression (construit
a partir des perspectives non suicidaires) sur le plan normatif,
discursif, médical, 1€gal, social, politique, €économique,
[religieux] et €pistémique, dans lequel les personnes suici-
daires vivent de multiples formes d’injustice et de
violence » (Baril 2018, 193). La violence suicidiste s'immisce
chez les activistes/chercheureuses antioppression car elle
prétend protéger les personnes vulnérables d’elles-mémes. Qui

12. En janvier 2020 jai cherché le terme suicidisme sur Google. Cette
recherche a révélé que le terme avait émergé lors du siecle dernier et a peu
circulé, a quelques exceptions pres. De plus, il n’a jamais été utilisé dans le
sens décrit ici avant que je ne l'utilise en 2016-2017.

publication/livre/DLS.html

71



72 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

plus est, le suicidisme est imbriqué avec le validisme et le
sanisme du fait qu’il mobilise souvent des arguments relatifs a
la «capacité mentale» pour révoquer lagentivité des
personnes. Cependant, il ne faut pas réduire le suicidisme au
validisme et au sanisme car, comme je l'illustre plus loin, les
normes et structures suicidistes sont effectives indépendam-
ment du déploiement de perspectives validistes et sanistes pour
opprimer les sujets suicidaires. Ainsi, méme s’il est imbriqué
avec les autres systemes d’oppression, le suicidisme en est
distinct. La these défendue dans ce chapitre est simple mais
radicale : les personnes suicidaires souffrent individuellement
et collectivement de l'oppression suicidiste, et cette oppression
n’a toujours pas été problématisée dans les interprétations
actuelles de la suicidalité, y compris celles qui s’ancrent dans
une approche de justice sociale ou antioppression.

Ce chapitre, qui souleve des questions épistémologiques
sur les conceptualisations dominantes de la suicidalité, se
divise en quatre parties. La premiere partie passe en revue les
quatre modeles prédominants de la suicidalité : le modele
médical/psychologique, le modele social, le modele de santé
publique et le modele de justice sociale. Je démontre que,
malgré des différences importantes entre et au sein de chacun
de ces modeles, tous arrivent a la méme conclusion : le suicide
n'est jamais une bonne option pour les personnes suicidaires (il
ne devient une option pour certaines personnes qu’a travers des
formes de suicide assisté pour les personnes handicapées,
souffrantes, malades ou agées, et parfois détraquées, comme je
montre dans le chapitre 4). Seule une poignée de chercheu-
reuses, adhérant généralement au modele de justice sociale,
ont récemment tenté de remettre en question cette conclusion
3, Dans la deuxieéme partie, j’identifie les problemes —
nommément, les formes de suicidisme et de sanisme —
soulevés par ces quatre modeles de la suicidalité. Dans la
troisieme partie, j'aborde des conceptualisations alternatives de
la suicidalité, impliquant que le suicide peut (ou devrait)

13. Voir, par exemple, East, Dorozenko et Martin (2019) ; Rhodanthe, Wishart
et Martin (2019); Tack (2019); White et Morris (2019); Fitzpatrick (2020);
Jaworski (2020) ; White (2020b) ; LeMaster (2022) ; et Krebs (2022).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

parfois €tre vu comme une option valable. Dans cette section,
je jette un ceil critique sur ces conceptualisations alternatives
de la suicidalité, démontrant comment elles se fondent sur des
postulats problématiques. Méme si certaines perspectives
pragmatiques peuvent critiquer la marginalisation des sujets
suicidaires, je soutiens qu’elles ne conceptualisent finalement
pas leur oppression comme systémique, pas plus quelles ne
l'abordent depuis une perspective antioppression — d’ou
I'importance d’élaborer un nouveau cadre théorique, le suici-
disme, pour conceptualiser le suicide comme oppression dans
une perspective antioppression. La quatrieme partie du
chapitre mobilise les notions de violence épistémique et
d’injustice épistémique pour théoriser les injustices testimo-
niales et herméneutiques vécues par les sujets suicidaires.

Ce chapitre ne fournit pas de réponses et de solutions
claires aux enjeux que j’identifie. Il offre plutdt des critiques et
des questions comme un point de départ pour théoriser
Poppression des personnes suicidaires. Par ailleurs, méme si
jexplore diverses conceptualisations de la suicidalité, je ne
vise pas a brosser un portrait exhaustif de chacune de ces
positions et de leurs adeptes, arguments, avantages et limites.
D’autres personnes citées dans ce chapitre ont déja fait, avant
moi, un excellent travail de description et de critique de ces
différents modeles. La typologie que j'offre ici ne rend pas non
plus justice a la porosité des frontieres entre chacun de ces
modeles. En effet, si établir des typologies est heuristique, par
exemple en termes d’accessibilité ou de pédagogie pour un
public non spécialiste, cela homogénéise en méme temps
chaque modele et efface les continuités et les similarités entre
certains modeles. Je vous invite donc a conceptualiser les
frontieres entre les quatre modeles de la suicidalité présentés
ici d’'une maniere moins catégorique et définitive, et donc plus
ouverte et fluide. Par exemple, le modele social de la suicida-
lit¢ a souvent reposé, particulierement dans son émergence
historique, sur des explications médicales et psychologiques
combinées avec des facteurs sociaux pour expliquer le suicide.
Il ne s’agit la que d'un exemple parmi dautres illustrant
comment ces modeles ne sont pas toujours radicalement

publication/livre/DLS.html

73



74 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

distincts sur le plan ontologique, théorique ou épistémolo-
gique ; de fait, ils s’influencent parfois fortement, comme je le
montrerai brievement dans les pages qui suivent.

Méme si je manque d’espace pour rendre justice a la
complexité de chaque modele, I'exploration et la cartographie
de ces différentes conceptualisations de la suicidalité sont le
principal socle de mon objectif général, qui est de démontrer
deux arguments. Premierement, malgré leurs différences
cruciales, ces modeles partagent des postulats fondamentaux, y
compris le fait de souscrire au script préventionniste que ce
livre cherche a déconstruire. Deuxiemement, la présentation
d’une typologie des modeles existants démontre l'absence
d’'une position comme la mienne dans les recherches. Je
souhaite aussi particuliecrement souligner les limites du modele
de justice sociale de la suicidalité, qui se base sur des
approches antioppression et intersectionnelle tout en mainte-
nant des présupposés partagés par les autres modeles, comme
le discours préventionniste. Le modele de justice sociale ne
problématise pas loppression des personnes suicidaires en
termes de suicidisme, pas plus qu’il ne défend leur droit au
suicide (assisté). Mon travail utilise le modele de justice
sociale tout en le critiquant, pour proposer, dans le chapitre 5,
une autre possibilité, soit mon modele queercrip de la suicida-
lité.

L 1.1. Les principaux modéles de la
suicidalité

Avant de présenter les différents modeles de la suicidalité, il
importe de fournir une bréve contextualisation historique.
Comme l'ont avancé plusieurs chercheureuses, les conceptuali-
sations du suicide ont énormément changé a travers différentes
cultures et périodes historiques (par exemple : Cholbi 2011;
Colucci et al. 2013; Fitzpatrick 2014 ; Marsh 2010b). La
grande variété de sources primaires écrites et orales contenues
dans louvrage collectif The Ethics of Suicide: Historical

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Sources (Battin 2015), allant du xx° siecle av. J.-C. au xx°® siecle
de I'ére actuelle, constitue un témoignage puissant du caractere
récent des conceptualisations actuelles du suicide. Quand nous
considérons le large spectre de pratiques de mort autoaccom-
plies — par exemple, les trente-six catégories de suicides
avancées par Colin Tatz et Simon Tatz (2019, 61-69) ou les six
catégories principales établies par la philosophe Margaret
Pabst Battin (2015, 1), allant des greéves de la faim au martyr et
aux attentats suicides —, nous réalisons vite que ce que nous
avons fini par comprendre comme le «suicide » dans les pays
capitalistes industrialisés ne représente qu'un sous-ensemble
tres restreint d’'une gamme diversifiée de pratiques. De
PAntiquité grécoromaine aux Amériques, a 1'Océanie ou a
PAfrique, en passant par une diversité de traditions religieuses
et spirituelles, The Ethics of Suicide: Historical Sources
démontre comment la mort autoaccomplie n’a pas toujours été
aussi impensable qu'elle ne lest devenue aujourd’hui et
comment la «vision monolithique » actuelle du suicide dans les
pays «occidentaux », souvent vue a travers le prisme de la
pathologie, est un phénomene plutot récent (2015, 2). Pour ne
prendre qu'un exemple indiqué par le chercheur Scott J.
Fitzpatrick (2014), le seppuku (parfois connu sous le nom de
hara-kiri) s’inscrivait dans une pratique rituelle significative
dans le Japon féodal. Cet exemple illustre I'importance de
comprendre chaque pratique d’autoaccomplissement de la
mort en elle-mé&me et au sein de son contexte socioculturel et
historique : « Le suicide est historique. Son sens, ses méthodes,
ses taux et ses concepts ne sont pas statiques, mais changent
avec le temps [...]. Chaque suicide est situé dans son propre
nexus temporel de facteurs culturels, sociaux, personnels,
moraux et/ou politiques. Dans cette perspective, connaitre
l'arriere-fond culturel-historique dominant devient une
condition nécessaire pour comprendre lacte individuel du
suicide » (Fitzpatrick 2014, 225). La construction sociale du
suicide et ses sens variés selon des contextes spécifiques
(Douglas 1967) donnent lieu a une multiplicité de discours sur
le suicide, comme le note Fitzpatrick (2014, 228) : «Des
visions conflictuelles du sens du suicide peuvent et doivent

publication/livre/DLS.html

75



76 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

coexister. Le suicide a été décrit diversement comme
rationnel, irrationnel, lache, honorable, brave et faible.» En
somme, les conceptualisations du suicide et les réactions et les
attitudes qu’il provoque varient considérablement au sein des
époques et des cultures et a travers elles. Ce fait indéniable
aide a voir la conception dominante du suicide comme €tant un
probléme majeur comme une perspective parmi beaucoup
d’autres :

Une pleine compréhension du suicide ne saurait se baser sur la
présomption que tout suicide est pathologique, qu’il peut
presque toujours étre attribué a la dépression ou a la maladie
mentale, qu’il s’agit d’'une anomalie biochimique, qu’il est
toujours une erreur ou qu’il ne souléve aucun véritable enjeu
éthique. Ces visions doivent étre explorées, pas présupposées.
A vrai dire, I'histoire des réflexions sur ’éthique du suicide sera
une histoire continuelle, alors que les conceptions culturelles
du suicide et les enjeux apparentés, comme le sacrifice de soi,
I’héroisme, la contestation sociale, la libération de soi, le
martyr et ainsi de suite, évoluent dans chacun de ces contextes.
Mais dans un monde de plus en plus mondialisé ou des tradi-
tions autrefois indépendantes interagissent de plus en plus
pleinement, se faconnant et se refaconnant mutuellement dans
le processus, il importe de pouvoir considérer les racines plus
profondes de ces enjeux (Battin 2015, 10).

En examinant les variations historiques et culturelles impor-
tantes des conceptualisations du suicide, jespere souligner que
les quatre modeles dominants de la suicidalité présentés dans
ce chapitre n'offrent qu’un infime apercu des perspectives plus
larges sur la mort autoaccomplie. Jespere aussi que le modele
queercrip de la suicidalité que jintroduis plus loin comme
possibilité de transformer les politiques et les pratiques
relatives au suicide (assisté) sera compris a cOté de cette
multiplicité de conceptions alternatives du suicide, contribuant
ainsi a un changement épistémique, moral, sociétal et culturel
de cette «vision monolithique » de la suicidalité 4.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Avant d’&€tre conceptualis€ comme une forme de maladie
mentale ou comme une réponse a des problémes sociaux et
politiques, le suicide était pergu comme un péché contre Dieu
et comme un crime contre I'Etat aux xv® et xvi® siecles
(MacDonald 1989). Diverses condamnations et punitions
étaient utilisées pour dissuader les gens de tenter de se
suicider, comme la profanation des cadavres, le refus d’un
enterrement traditionnel et des amendes ou 'emprisonnement
pour les personnes survivantes '°. L’image de la personne suici-
daire comme irrationnelle, impulsive et «folle », motivée par
des forces puissantes (comme la maladie mentale) plutdt que
par une mauvaise moralité, est un phénomene récent (Marsh
2010b). La chercheuse Chloé Taylor (2014, 13) appelle ce
phénomene «la naissance du sujet suicidaire ». Ce n’est qu’au
xvir® siécle que la «personne suicidaire » fait son apparition,
avec Iémergence du biopouvoir (Foucault 1976, 1997). Le
dispositif du biopouvoir et les outils biopolitiques comme la
démographie et les statistiques créent les conditions de
possibilité pour que les gestes deviennent des identités et que
la suicidalité soit reformulée comme folie. A travers I’histoire,
le suicide a suivi une trajectoire similaire a celle des pratiques
sexuelles entre personnes de méme sexe; d’abord considéré
comme un péché et un geste illégal que chaque personne peut
potentiellement commettre, il a ensuite été percu comme une
condition psychologique et psychiatrique révélée a travers un
ensemble de traits spécifiques (Marsh 2010b; Taylor 2014,
15). Comme Tl'affirme la sociologue Zohreh BayatRizi (2008,
93), «le résultat était une transformation discursive du suicide,
passant d'un acte individuel appartenant a la catégorie de la
moralité et du libre arbitre a un probléeme social et médical

14. Je remercie I'une des personnes ayant anonymement évalué ce livre de
m’avoir invité a élaborer une contextualisation culturelle et historique du
suicide et de m’avoir fourni des références pertinentes a ce sujet.

15. Pour plus d’information sur le traitement historique du suicide, lire
MacDonald (1989); Szasz (1999); Tierney (2006, 2010); BayatRizi
(2008) ; Houston (2009) ; Cellard, Chapdelaine et Corriveau (2013); Hecht
(2013) ; Beattie et Devitt (2015); Battin (2015); Corriveau et al. (2016);
Perreault, Corriveau et Cauchie (2016).

publication/livre/DLS.html

77



78 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

issu de forces externes et objectives pouvant étre controlées,
gérées et prévenues ». Or, comme l'expliquent Scott J. Fitzpa-
trick, Claire Hooker et Ian Kerridge (2015), malgré la
révolution morale relative a la suicidalit€ qui a suivi
I'émergence du biopouvoir, la perception contemporaine du
suicide est généralement restée négative et hantée par des
impératifs moraux. En effet, la moralisation du suicide a
simplement pris de nouvelles formes. Par exemple, des cher-
cheureuses contemporaines que je mentionnais en introduc-
tion, comme Jennifer Michael Hecht (2013, x), proposent des
arguments philosophiques laics pour s'opposer au suicide sur
des bases morales, comme le devoir pour une personne suici-
daire de rester en vie étant donné que le suicide est vu comme
«causant des dommages a la communauté ».

En outre, alors que les réponses au suicide sont passées
de la punition et de I'interdiction a la régulation, la médicalisa-
tion du suicide a éliminé l'agentivité et l'autonomie autrefois
accordée aux personnes suicidaires. Thomas Szasz (1999, 31)
caractérise ce processus comme celui de «transformer le mal
en folie ». Les idéations et les tentatives suicidaires, qui avaient
été interprétées comme de mauvaises actions, ont donc été
reformulées a travers un processus de pathologisation comme
étant symptomatiques d’un sujet incontrdlable qui aurait été
«détourné » par une maladie de l'esprit ou de la société. Par
exemple, Hecht (2013, x) qualifie la suicidalité comme un
«monstre» semparant d’une personne. Comme Iexplique
BayatRizi (2008, 97) : «L’individu aura peut-étre gagné le
droit de se tuer, mais au cours de ce processus, il a perdu le
statut d’auteur de ses propres gestes. S’il se tue, c’est qu’il était
simplement trop incompétent pour savoir ce qu’il faisait. Les
vieilles punitions ont été abandonnées, mais elles ont
rapidement été remplacées par de nouvelles mesures préven-
tives qui annulent les significations subjectives du suicide. »

Cette transformation de la punition et de l'interdiction en
régulation, ou le passage «de la sévérit¢é a la tolé-
rance » (MacDonald 1989, 74), ont mené a la création de deux
principaux modeles de la suicidalité aux xvin® et xix° siecles,
qui existent encore aujourd’hui. Ces deux principaux modeles

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

conceptualisent la suicidalité soit comme une pathologie
individuelle dans une approche médicale/psychologique, soit
comme une pathologie collective/politique dans une approche
sociale. Dans les modeles médical et social, comme dans les
autres modeles présentés dans les sections qui suivent, la
suicidalité¢ demeure interprétée comme un probleme a régler.
Il est aussi crucial de garder a I'esprit que cette transformation
importante dans la maniere de conceptualiser, de juger et de
traiter le suicide, allant de la moralisation/criminalisation a la
pathologisation, a été le résultat de multiples facteurs, comme
des transformations religieuses, sociales, culturelles, politiques
et légales (Houston 2009 ; MacDonald 1989), et ne saurait étre
considérée comme un «récit linéaire » (Fitzpatrick 2014, 223).

L— 1.1.1. Le modeéle médical

Les chercheureuses qui examinent le suicide dans une perspec-
tive historique, comme Thomas F. Tierney (2006, 2010),
Zohreh BayatRizi (2008) ou Ian Marsh (2010b, 2018a), situent
généralement 'émergence du modele médical aux xvim® et xx1°
siecles. On pourrait ais€ément présumer que le modele médical
a surtout découlé de l'autorité croissante des docteurs et des
médecins en ce qui concerne le suicide. Cependant, les travaux
historiques de chercheureuses comme Michael MacDonald
(1989) ou Rab Houston (2009) sur la sécularisation, la décri-
minalisation et la médicalisation du suicide en Ecosse et en
Angleterre démontrent quen réalité, les docteurs et les
médecins n'ont contribué que modestement a cette nouvelle
conceptualisation du suicide. La médicalisation du suicide,
pour reprendre les mots de Houston (2009), a eu lieu dans le
«contexte plus large» de transformations sociales, culturelles,
intellectuelles, politiques, 1égales, religieuses et scientifiques,
menant a de nouvelles compréhensions du crime et des
«déviances ». En fonction de ces témoignages historiques, au
moins en Ecosse et en Angleterre, il semble que la médicalisa-
tion du suicide qui commence au xvir® siécle eut lieu sans le
soutien actif ni I'omniprésence des docteurs et des médecins.
MacDonald (1989, 88) conclut qu’il est crucial de ne pas

publication/livre/DLS.html

79



80 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

confondre, d’une part, la médicalisation du suicide et son
association avec la folie et, d’autre part, les conceptions du
suicide chez les médecins durant cette période, tout comme il
ne faut pas surestimer le role joué par les médecins dans ce
processus, car a I'époque, «la profession médicale n’avait pas
l'autorité et la force organisationnelle quelle gagnera pendant
les xx1° et xx° siecles ». Il faut plutdt situer la médicalisation du
suicide dans un contexte sociohistorique plus large marqué par
de profondes transformations religieuses et légales, des
découvertes scientifiques, la philosophie des Lumieres et
I’élaboration de différentes perspectives sur le suicide dans la
littérature et en philosophie '6.

S’il est vrai qu’il serait erroné de réduire la médicalisation
du suicide aux roles joués par une poignée de médecins et de
psychiatres, il est néanmoins intéressant d’examiner bri¢ve-
ment quelques acteurs clés dans le modele médical de la
suicidalité, tout en gardant a I'esprit le contexte plus large dans
lequel leurs théories ont été élaborées. Plusieurs chercheu-
reuses identifient Jean-Etienne-Dominique Esquirol comme un
théoricien important du suicide et le pere de ce qui sera connu
comme la théorie ou le modele médical de la suicidalité
(Houston 2009; Marsh 2010b). Quelles proviennent de
«perturbations biologiques dans les organes ou les tissus
corporels» (Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015, 309)
comme le croyait Esquirol, de dysfonctionnements du cerveau
ou neurobiologiques, comme le croient certaines chercheu-
reuses aujourd’hui (Mann et Arango 2016), ou de sources
partiellement génétiques ou épigénétiques (Turecki 2018), les
idéations suicidaires sont entierement ou partiellement
attribuées a des pathologies individuelles dans le modele
médical. Le modele médical a créé ce que Marsh (2010b, 31)

16. 11 est aussi essentiel de considérer 'importance, durant la méme période, de
I'évolution de nouvelles technologies et institutions médicales (comme les asiles)
pour diagnostiquer et traiter les personnes suicidaires (par exemple : Brian
2016). Je voudrais dailleurs remercier une des personnes qui a évalué ce livre
de m’avoir invité a mieux contextualiser I'émergence du modele médical ainsi
que celle du modele social présenté dans la prochaine section, et de m’avoir
fourni des références pertinentes pour développer cette contextualisation.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

appelle la «contrainte a l'ontologie de la pathologie '7». Il est
important de souligner que le modele médical de la suicidalité
ne se concentre pas seulement sur les pathologies physiolo-
giques (génétique, neurobiologie, etc.), mais aussi sur les
pathologies de l'esprit et du cceur (c’est-a-dire les «désordres »
mentaux et psychologiques ou les «perturbations» émotion-
nelles). Autrement dit, le modele médical de la suicidalité
comprend des perspectives psychologiques et psychiatriques
situant le «probleme» de la suicidalité entierement ou
partiellement dans I'esprit. Quand des chercheureuses abordent
le modele médical de la suicidalité qui prédomine dans le
champ de la suicidologie aujourd’hui, iels regroupent souvent
le modele biomédical avec les modeles psychologique et
psychiatrique, comme le fait Marsh dans son analyse des
modeles de la suicidalité (2020b, 17). Suivant Marsh, je crois
qu’il est utile de regrouper les théories médicales, psychia-
triques et psychologiques au sein de ce qui pourrait étre appelé
le modeéle médical de la suicidalité, malgré les différences
entre ces modeles et malgré le fait, noté par Houston (2009,
98), quhistoriquement, «les hommes de médecine concernés
par le suicide étaient prudents avec la psychologisation». En
réalité, beaucoup d’entre eux étaient initialement assez
réticents a offrir des explications psychologiques du suicide et
se penchaient plutdt sur les aspects physiques de la suicidalité,
au moins jusqua plus tard dans le xix® siecle (110). Comme le
note le sociologue Nikolas Rose (1999), les disciplines et
I'expertise « psy » sont devenues plus importantes au xx° siecle,
jusqua devenir centrales dans la maniere dont on traite
aujourd’hui la suicidalité dans la médecine, la justice, les
politiques publiques, I'intervention et plusieurs autres spheres.
Au sein des disciplines «psy», Edwin Shneidman, 'un
des auteurices les plus influentes dans la suicidologie, ayant
créé ce champ d’études dans les années 1960, estime que la
maladie ou la pathologie des personnes suicidaires est inscrite
dans leur psyché. Shneidman soutient que les personnes suici-
daires souffrent psychologiquement et que cette « psychosouf-

17. Voir aussi Kouri et White (2014).

publication/livre/DLS.html

81



82 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

france » [psychache] est la composante principale de la suici-
dalité. Définissant certains de ses néologismes et concepts clés,
Shneidman (1993, x, souligné dans l'original) écrit : «La suici-
dologie définit simplement le champ du savoir au sujet du
suicide et la pratique de prévention du suicide ; la psychosouf-
france souligne le role central de la souffrance psychologique
dans le suicide (et le caractere irréductiblement psychologique
du suicide).» Shneidman (42-45) soutient que I'émergence de
la suicidalité repose sur trois facteurs principaux interreliés :
(1) 1a souffrance psychologique, (2) les perturbations de I'esprit
et (3) des pressions (qu’il appelle « press ») qui provoquent et
affectent I'individu. Les suicidologues contemporaines ont suivi
le chemin tracé par Shneidman. Par exemple, le chercheur
Thomas Joiner (2005), I'un des auteurices les plus citées
aujourd’hui dans le domaine de la suicidologie, suggeére une
théorie interpersonnelle du suicide qui souligne I'importance
des relations et soutient que les idéations suicidaires émergent
lorsque certains besoins humains ne sont pas remplis, y
compris le sentiment d’appartenance a un groupe ou le
sentiment d’utilité'®. Joiner croit que les besoins relationnels
inassouvis sont a lorigine des idéations suicidaires et que les
tentatives de suicide sont dues a une capacité acquise a se faire
du mal par une exposition progressive aux atteintes auto-
infligées. En ce sens, si la psychosouffrance est un élément
fondamental de la suicidalité, elle ne l'explique pas entiere-
ment.

Méme si le modele médical tend a se concentrer sur les
pathologies individuelles et guérissables, certaines de ses
partisanes reconnaissent néanmoins que les facteurs sociaux,
environnementaux, politiques et culturels peuvent jouer un
certain role dans la suicidalité. Telle était la perception
d’anciennes conceptualisations médicales de la suicidalité,
comme celles élaborées par Jean-Pierre Falret (1822), qui
combinaient les facteurs internes et héréditaires avec des
facteurs externes (Houston 2009, 93). Moins d’un siecle plus
tard, Shneidman (1993, 3, souligné dans l'original) a bati sa

18. Lire aussi Van Orden et al. (2010) et Joiner et al. (2016).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

théorie de la suicidalité sur deux arguments principaux : «Le
premier est que le suicide est un événement multidimensionnel
et que chaque événement suicidaire contient, a divers degrés,
la présence déléments biologiques, culturels, sociologiques,
interpersonnels,  intrapsychiques, logiques, conscients,
inconscients et philosophiques. La seconde branche de mon
assertion est que, si 'on distille chaque événement suicidaire,
son élément essentiel est psychologique ». Shneidman mobilise
I'image d’un arbre pour mieux comprendre le role joué par les
facteurs psychologiques dans la suicidalité, soutenant que le
tronc représente les aspects psychologiques, alors que la
génétique et les états biochimiques représentent les racines de
l'arbre. Comme le démontre le sociologue Allan V. Horwitz
(2002), dans les dernieres décennies, un nombre croissant de
personnes défendant le modele médical ont inclus dans leur
conceptualisation de la maladie mentale certains facteurs
sociaux ou des facteurs de stress pour expliquer le désespoir et
le suicide.

Ainsi, le modele médical de la suicidalité n’est clairement
pas si homogene ou unidimensionnel qu’on le présente parfois.
De plus, ses frontieres avec d’autres modeles de la suicidalité,
comme le modele social présenté dans la prochaine section,
sont de plus en plus floues. Cela dit, il existe des points
communs évidents entre la plupart des chercheureuses qui
adherent a ce modele. Selon Marsh (2016), le modele médical
de la suicidalité se base sur trois postulats. Premierement, la
suicidalité est vue comme résultant de la maladie mentale ou,
Jajouterais, de toute autre sorte de pathologie du corps ou de
l'esprit. Deuxiemement, la suicidologie est vue comme une
science objective. Troisiemement, la suicidalité est surtout
comprise comme un probléme individuel/personnel. Etant
donné que les chercheureuses en suicidologie critique ont
offert des arguments convaincants pour déconstruire les limites
de ces postulats répandus'®, je me tourne maintenant vers le
modele social de la suicidalité.

publication/livre/DLS.html

83



84 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L 1.1.2. Le modeéle social

Durant la méme période marquée par le passage de la punition
et de l'interdiction de la suicidalité a sa médicalisation, le
biopouvoir et la biopolitique > ont contribué a I’évolution et au
déploiement d’'une large gamme d’outils, comme la démogra-
phie et la statistique, qu’utilisaient les premiér-icres
sociologues pour élaborer un nouveau discours sur la suicida-
lité : le modele social (Wray, Colen et Pescosolido 2011). Ce
dernier a joué un role important pour former les politiques et
les pratiques entourant la suicidalité qui influencent encore nos
perspectives préventionnistes actuelles. Cependant, en accord
avec mes observations précédentes sur la porosité des fron-
tieres entre les modeles, on pourrait se demander si, en fait, les
modeles médical et social sont fondamentalement différents.
Les épistémologies soutenant les deux modeles, ancrées dans
des visions positivistes et postpositivistes, tout comme les
méthodologies qui leur sont sous-jacentes, centrées sur
l'analyse statistique, soulévent certaines questions sur leurs
discours supposément rivaux sur la suicidalité. L’émergence de
ce deuxieme modele de suicidalité doit aussi €tre contextua-
lisée au sein de son ere sociale, culturelle, politique, épistémo-
logique, médicale, 1égale et religieuse plus large, ou le travail
des premiér-ieres sociologues combinait souvent les explica-
tions médicales/psychologiques avec des théorisations sociales
de la suicidalité. Par exemple, dans son livre de 1928, Suicide,
Ruth Shonle Cavan, 'une des principales figures de 1’école de
Chicago en sociologie, questionne le rdle des facteurs sociaux
en ce qui a trait au suicide, tels que le climat, la géographie, la
religion ou le statut civil, tout en s’appuyant fortement sur des

19. Lire entre autres Jaworski (2010, 2014, 2015, 2016, 2020) ; Marsh (2010a,
2010b, 2015, 2018, 2020a, 2020b); Fitzpatrick (2011, 2015, 2020); Cover
(2012, 2016a, 2016b); White (2012, 2015a, 2015b, 2016, 2017, 2020) ; Taylor
(2014) ; Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015); Mills (2015, 2018, 2020);
White et al. (2016a); Hjelmeland et Knizek (2017, 2020) ; et Button et Marsh
(2020).

20. Sur le biopouvoir et la biopolitique, lire Foucault (1976, 1994, 1997, 2001,
2004a, 2004b).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

concepts psychopathologiques comme la «désorganisation
personnelle » et les « psychoses ». D’autres sociologues, comme
Andrew F. Henry et James F. Short dans leur livre de 1954,
Suicide and Homicide, tentent d’établir des corrélations entre la
dépression économique et les taux de suicide, tout en conti-
nuant de déployer des cadres théoriques médicaux/psycholo-
giques courants, comme le «modele frustrationagression ». Ils
croient que les caractéristiques psychologiques comme le
sentiment de culpabilité, ou méme des types spécifiques de
réponses physiologiques au stress et a la frustration peuvent
déclencher des agressions, menant soit a I’homicide, soit au
suicide. Aujourd’hui, des chercheureuses en sociologie ou en
psychologie proposent une conceptualisation similaire de la
suicidalit¢é comme comportement agressif (par exemple
McCloskey et Ammerman 2018).

Méme certaines figures canoniques de la sociologie, qui
théorisent la suicidalité depuis un point de vue social, comme
le sociologue francais Emile Durkheim?' (1951), ne
s’abstiennent pas complétement de mobiliser des explications
individuelles, pathologiques et psychologiques de la suicidalité,
tout en insistant davantage sur les pathologies sociales qui
menent aux idéations et aux tentatives de suicide (BayatRizi
2008). Au lieu de situer le «probleme» de la suicidalité
uniquement ou principalement dans I'individu, le modele social
identifie la société et son (mal)fonctionnement comme les
coupables. Le modele social vise a identifier les motifs, les
récurrences et les tendances entre la suicidalité et les facteurs
sociaux, comme les crises €conomiques, les guerres, les
valeurs sociales, les relations familiales, les identités
marginalisées ou les représentations culturelles pour
comprendre et prévenir la suicidalit¢é. Comme l'expliquent

21. Jinvite les gens qui s’intéressent aux analyses de Durkheim a lire ses
travaux ou les commentaires sur ses travaux, notamment Douglas (1967);
BayatRizi (2008); Jaworski (2014); Taylor (2014); Beattie et Devitt
(2015) ; Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015) ; Manning (2020) ; ou Kral
(2019). Pour leur part, Wray, Colen et Pescosolido (2011) proposent une
histoire intéressante des théories du suicide en sociologie, incluant les
théories dites « pré-durkheimiennes » et « post-durkheimiennes ».

publication/livre/DLS.html

85



86 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015), le modéle social de la
suicidalité a représenté historiquement une menace sérieuse
pour le modele médical, défiant I'idée que la suicidalité résulte
d’'une maladie (mentale). Toutefois, dans leurs épistémologies
critiques et leurs analyses généalogiques de la discipline
sociologique, Taylor (2014), Fitzpatrick, Hooker et Kerridge
(2015) et Marsh (2016) suggerent que, méme si le modele
social est en quéte d’autorité scientifique, la plupart des lois,
reglements, politiques, campagnes de prévention et méme le
domaine de la suicidologie en tant que tel ont été dominés par
le modele médical, écartant les contributions du modele social.
Les travaux de Durkheim continuent d’influencer I'’étude de la
suicidalité malgré la prédominance du modele médical et les
critiques de la théorie sociale du suicide chez Durkheim. Un
exemple de ces critiques est le travail du sociologue existentiel
Jack D. Douglas (1967), qui explique que comprendre la suici-
dalité a travers des analyses statistiques et des approches struc-
turellesfonctionnelles est limité (voire presque inutile) si cette
approche n’est pas accompagnée d’une compréhension plus
profonde de la signification sociale contextualisée de la
suicidalité chez chaque individu.

Plusieurs chercheureuses qui critiquent Durkheim
aujourd’hui ont néanmoins adopté certaines de ses notions et
hypotheéses pour théoriser la suicidalité (Wray, Colen et
Pescosolido 2011). Par exemple, dans leur livre publié en
2015, Suicide: A Modern Obsession, Derek Beattie et Patrick
Devitt soutiennent que la position €conomique, le statut
marital et les représentations culturelles influencent les taux de
suicide. Utilisant des théories couramment mobilisées en
sociologie comme la théorie de l'apprentissage social, ces
auteurs croient en l'existence des suicides par imitation, ou les
suicides complétés encourageraient dautres suicides??. Par
conséquent, ils défendent des solutions sociales en vue de
I’éradication de ce phénomene, comme interdire aux médias de
couvrir les suicides. Malgré 1'adhésion de Beattie et Devitt au

22. Sur les suicides par imitation et la « contagion » du suicide, lire aussi Wray,
Colen et Pescosolido (2011) et Kral (2019).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

modele social, 'influence et I’héritage du modele médical dans
leur réflexion sont évidents, par exemple a travers I'idée que,
d’une certaine maniere, le sujet suicidaire est irrationnel,
«fou» ou «aliéné » et ne dispose pas de la capacité d’évaluer
adéquatement son geste fatal. Beattie et Devitt (2015, 101)
écrivent : « Si ces cinq victimes [du suicide] avaient su que leur
mort provoquerait un tel désastre chez les gens qui les
entourent, en auraient-elles décidé autrement ? [...] Mais notre
question est injuste a certains égards. Beaucoup de personnes
suicidaires sont inaptes a la pensée rationnelle nécessaire pour
évaluer les effets que leur suicide pourrait avoir chez les
autres.» On peut trouver des perspectives sociologiques
similaires, présentant le suicide comme un acte irrationnel tout
en soulignant les déterminants sociaux de la santé en lien avec
la suicidalité, dans le livre publié en 2020 par le sociologue
Jason Manning, Suicide: The Social Causes of Self-Destruc-
tion. Ancré dans la «sociologie pure », le titre du livre évoque
le suicide comme une forme de violence tournée contre soi-
méme. Manning (2020, 3) blame également les personnes
suicidaires pour le mal quelles causent aux autres par leur
«autodestruction » : « Le suicide détruit les relations, altere les
réputations et peut mener au deuil, a la culpabilité, au blame, a
la pitié, a la thérapie, a la vengeance et a plus de suicides. » Ce
ne sont pas toutes les explications sociologiques du suicide qui
reproduisent ces formes renouvelées de pathologisation et de
moralisation, mais les chercheureuses que je mentionne plus
haut, allant des premiers travaux de sociologie comme ceux de
Cavan, Henry et Short aux travaux contemporains comme
ceux de Beattie, Devitt et Manning, montrent les prémisses
résiduelles héritées du modele médical de la suicidalité, tout
comme les formes de moralisation des gestes suicidaires
imprégnant le modele social. Ces prémisses montrent aussi que
les frontieres entre les modeles présentés dans ce chapitre sont
floues.

Qui plus est, le modele social de la suicidalité partage des
similarités avec le modele de santé publique (parfois appelé le
modele biopsychosocial) et le modele de justice sociale de la
suicidalité. En fait, le modele social et le modele de justice

publication/livre/DLS.html

87



88 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

sociale partagent tellement de postulats, de présuppositions et
d’affinités qu’on les confond souvent, comme d’autres et moi-
méme l'avons fait par le passé. Dans mes travaux antérieurs,
suivant plusieurs chercheureuses, je parlais de ces deux
modeles indistinctement. Ce n’est quapres avoir lu Suicide and
Social Justice, publié en 2020 par Mark E. Button et Ian
Marsh, que jai pris conscience des différences entre les deux
modeles. Bien que les modeles social et de justice sociale
interprétent la suicidalité sur la base de facteurs sociaux et de
forces sociales, le premier hérite ses prémisses de 'accent sur
l'objectivité, les données quantitatives et les généralisations
sociologiques (a quelques exceptions pres) dans la tradition
positiviste scientifique, alors que le second offre des
explications contextualisées de la suicidalité en insistant sur la
recherche qualitative et en proposant des analyses critiques de
la suicidalité et de sa relation avec les communautés marginali-
sées. Comme lexpliquent Button et Marsh (2020a, 2), le
modele social de la suicidalité dérive d’une perspective
sociologique traditionnelle et insiste sur les «déterminants
sociaux de la santé», écartant souvent les analyses et actions
politiques que met en avant le modele de justice sociale.
Button (2020, 89) montre comment la position d’'objectivité et
de neutralité positiviste souvent adoptée par les sociologues
qui adheérent au modele social mene a une réponse dépolitisée
a la suicidalité :

Les sociologues (suivant encore Durkheim apres toutes ces
années) ont certainement raison de pointer les forces sociales
qui minent le bien-étre des humains, mais jusqua ce qu’on relie
ces forces sociales aux structures et aux agents politiques qui
en portent partiellement la responsabilité, et jusqua ce que les
citoyennes et les dirigeantes ferment la porte a I'aveuglement et
la mauvaise foi délibérée qui ont cours a propos de la relation
entre les régimes politiques et la distribution de la vulnérabilité
au suicide, le suicide demeurera une crise de santé publique a
laquelle le niveau adéquat d'analyse et de réaction politiques
continuera de manquer.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Il serait cependant injuste de présenter le modele social
comme homogene et de le réduire a une forme «objective »
d’étude de la suicidalité adoptant un point de vue sociologique
traditionnel. En effet, certaines chercheureuses contemporaines
relient I'économie et I'épidémiologie avec la justice sociale
d’une facon impressionnante. Par exemple, dans leur livre
Deaths of Despair and the Future of Capitalism, publié en
2020, les économistes universitaires Anne Case et Angus
Deaton montrent comment les économies capitalistes menent
au désespoir et a la mort, ainsi qua la suicidalité (lire aussi
Wray, Poladko et Vaughan Allen 2011). Cet ouvrage propose
diverses politiques sociales et publiques pour contrebalancer
les effets déléteres du capitalisme sur les communautés
marginalisées. Dans leur livre de 2013, The Body Economic:
Why Austerity Kills, basé sur une variété d’études de cas histo-
riques, les chercheurs en santé publique David Stuckler et
Sanjay Basu démontrent I'impact des compressions budgétaires
dans la santé et les programmes sociaux sur la santé de la
population, au point de tuer certaines personnes. Dans un
article que Stuckler et Basu avaient publié auparavant avec
d’autres collegues dans The Lancet (Stuckler et al. 2009), ils se
penchaient spécifiquement sur les taux de mortalité, y compris
les taux de suicide, en relation avec les crises économiques et
les mesures d’austérité. Ils concluaient que leur démonstration
des conséquences majeures de I’économie sur la santé des
personnes pourrait avec un impact profond sur les politiques
sociales : « L’analyse suggere également que les gouvernements
pourraient &tre en mesure de protéger leurs populations, parti-
culierement en financant des mesures de maintien a I'emploi,
aidant les personnes licenciées a surmonter les effets négatifs
du chomage [...]» (322). En outre, pour brouiller encore
davantage la frontiere entre le modele social présenté ici et le
modele de justice sociale que jintroduis plus loin, plusieurs
sinon la plupart des chercheureuses dans le champ de la
suicidologie critique qui adherent a la justice sociale comme
cadre théorique ont qualifié ou qualifient toujours leur
approche de «sociale », par opposition a « médicale », comme
je le faisais dans le passé. En ce sens, dépeindre le modele

publication/livre/DLS.html

89



90 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

social de la suicidalit¢ comme une approche apolitique ne
serait pas seulement imprécis, mais injuste. Il est donc
important de garder a lesprit qu’il n’existe aucun modele
purement «social » de la suicidalité et que la description que je
fournis ici ne présume pas que les quatre modeles sont
mutuellement exclusifs.

L 1.1.3. Le modele de santé
publique

Entre les deux modeles médical et social (supposément)
opposés, une troisieme approche importante a émergé lors des
dernieres trente années : le modele de santé publique (Wray,
Colen et Pescosolido 2011), aussi connu comme le modele
biopsychosocial de la suicidalité (Webb 2011). Ce modele,
ancré dans les approches épidémiologiques de santé publique
et favorisant la recherche basée sur les données probantes et
les données statistiques, est mobilisé en lien avec plusieurs
«problemes » de santé publique, incluant I'usage de drogues,
de tabac et d’alcool, la violence conjugale et sexuelle, et la
maltraitance des enfants. Ce modele fait le pont entre des
approches plus individualistes (qu'on peut appeler proximales)
et des approches sociales (quon peut appeler distales) pour
promouvoir la santé de la population. Multiet interdisciplinaire
par nature, le modele de santé publique vise a identifier les
facteurs de risque sous-jacents a certains problemes sociaux et
de santé ainsi qua travailler sur plusieurs fronts — par
exemple, au niveau individuel ou socioculturel — pour
empécher la dissémination de ces problemes au sein de la
population. Adopté par beaucoup de personnes qui travaillent
dans le milieu de la santé, ce modele informe les stratégies et
les lignes directrices internationales de prévention du suicide
(Beattie et Devitt 2015; OMS 2014a; Stefan 2016). Par
exemple, 1'Organisation mondiale de la Santé (OMS 2014b)
affirme que «la recherche a, par exemple, mis en exergue
Iimportance de linterdépendance entre les facteurs biolo-
giques, psychologiques, sociaux, environnementaux et culturels
dans le déterminisme des comportements suicidaires» (8),

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

appelant a une «stratégie multisectorielle globale de
prévention du suicide » (9). L’'OMS identifie quatre piliers de
ce modele de santé publique : pratiquer de la «surveillance »,
«identifier les facteurs de risque et de protection»,
«développer et évaluer des interventions» et la «mise en
ceuvre » des solutions identifiées pour maximiser la santé (13).
Ce troisieme modele est une approche intégrée qui tente
de mobiliser les forces et les contributions des modeles
médical et social?’. Le modele de santé publique essaie de
réconcilier les divers facteurs explicatifs de la suicidalité
provenant du modele médical (le role de la génétique, des
prédispositions, de la neurobiologie, de la maladie mentale,
etc.) aussi bien que du modele social, comme les facteurs
situationnels et environnementaux ainsi que les facteurs
sociaux (par exemple les crises économiques ou la couverture
médiatique des suicides). Le modele de santé publique appelle
a une panoplie de stratégies de prévention du suicide, allant
des interventions directes avec les personnes suicidaires a la
proposition de directives pour la couverture médiatique au
sujet de la suicidalité. Dans son document intitulé Action de
santé publique pour la prévention du suicide : Un cadre de
travail, TOMS (2014a) déclare que le suicide est «un impor-
tant probleme social et de santé publique» (4) et propose
plusieurs stratégies de prévention, y compris une «formation
de sentinelles [gatekeeper training]» pour de multiples profes-
sionnelles — comme les acteurices de la santé, de I'enseigne-
ment, du travail social ou les guides spirituelles — visant a
identifier les populations considérées comme «a risque » (16).
Un certain nombre de chercheureuses et de praticiemmes
adhérant au modele de justice sociale que je présente dans la

23. Si on la catégorise souvent comme médicale/psychologique vu quelle
souligne les facteurs individuels de la suicidalité, la «théorie interperson-
nelle du suicide » (Joiner 2005) mobilise les multiples facteurs listés par
I'OMS pour expliquer la suicidalité. Dans ce sens, on pourrait aussi la
considérer comme une théorie appartenant au modele de santé publique.
Néanmoins, comme le démontrent Hjelmeland et Knizek (2020) dans leur
critique de cette théorie, les facteurs individuels sont considérés comme les
éléments clés expliquant la suicidalité, situant ainsi cette théorie au sein du
modele médical.

publication/livre/DLS.html

91



92 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

prochaine section, comme Rebecca S. Morse et ses collegues
(2020), adoptent cette approche de surveillance [gatekeeping]
en proposant de mobiliser ce qu’iels appellent des « paraprofes-
sionelles» ou des personnes non professionnelles, pour
«reconnaitre les premiers signes du suicide, savoir comment
offrir de l'espoir a une personne en crise et comment chercher
de laide pour possiblement sauver la vie d'une autre
personne » (163). Le modele de santé publique propose aussi,
comme le notent Matt Wray, Cynthia Colen et Bernice Pesco-
solido (2011, 511) ainsi que Susan Stefan (2016, 419), de
limiter l'acces a des moyens létaux de compléter un suicide,
comme l'acces aux ponts, aux armes a feu, aux pesticides et
aux poisons. Vu son approche universalisante et la diversité de
ses stratégies de prévention, le modele de santé publique a
attiré beaucoup dattention ces dernieres dix années et est
souvent célébré comme une réussite (par exemple : Berardis et
al. 2018 ; Stefan 2016).

Méme si le modele de santé publique semble en théorie
représenter le meilleur des deux mondes en réconciliant les
perspectives médicale et sociale, dans sa pratique ce modele
n'est pas sans défaut. Son existence révele les tensions entre
diverses approches aussi bien que les relations de pouvoir
ayant cours entre différentes protagonistes et disciplines
interagissant sous le parapluie de la santé publique. Button et
Marsh (2020, 3) concluent que, malgré les perspectives plus
larges avancées dans un modele de santé publique, «le suicide
continue d€tre conceptualisé comme étant d’abord une
question de santé mentale individuelle ». Des chercheureuses
ont judicieusement indiqué les nombreuses limites de ce
modele, comme l'accent qu’il met sur la surveillance ainsi que
ses effets dépolitisants, individualisants et biologisants (par
exemple : Button 2016, 2020; Marsh 2020b; White et
Stoneman 2012). Par exemple, China Mills (2015, 2018)
adopte une perspective de suicidologie critique pour avancer
de maniere convaincante que ce modele reste basé sur une
«approche psychocentrée» qui tend & sous-estimer 'impor-
tance des facteurs systémiques, comme laustérité politique et
économique, tout en exagérant la pathologie individuelle.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Comme le montre Fitzpatrick (2014, 2022), il faut aussi situer
ce modele dans le contexte néolibéral plus large qui a formé la
conceptualisation de la suicidalité et les solutions inventées
pour répondre a ce qui est considéré comme une urgence de
santé publique. Tout comme les gens doivent gérer, optimiser
et préserver leur santé (Day 2021; Pitts-Taylor 2016),
Fitzpatrick (2022, 119) note que, dans le contexte néolibéral
actuel, le risque du suicide devient la responsabilité des
individus, qui doivent faire tout en leur pouvoir pour aller
mieux :

93

L’accent mis sur les pensées, les humeurs, les émotions et les
comportements individuels comme indicateurs pour mesurer et
connaitre le risque suicidaire devient ainsi la solution vers
laquelle se dirigent les interventions thérapeutiques et de santé
publique. Cela se reflete par une insistance accrue sur les
obligations sociales et les responsabilités individuelles dans
latténuation du risque suicidaire a travers des programmes
éducatifs ciblant I'éducation en santé mentale, la recherche
d’aide, la gestion du stress, la résilience, la résolution de

problémes et la capacité d’adaptation.

Dans le méme esprit, des chercheureuses comme Lani East,
Kate P. Dorozenko et Robyn Martin (2019, 6) affirment que les
discours de santé publique sur le suicide sont moralement
chargés et jettent souvent le blame sur les victimes, pointant
leurs probléemes individuels et leur manque de «capacité
d’adaptation ». En somme, comme nous pouvons le voir grace a
ces critiques du modele de santé publique, si cette approche
brouille toujours les frontieres entre les différents modeles de
la suicidalité et pourrait, en théorie, contribuer substantielle-
ment a une conceptualisation de la suicidalité depuis un point
de vue nuancé et complexe, les suicidologues critiques
estiment que cette promesse n’est pas remplie. Il semble qu'une
cooptation du modele de santé publique par le modele médical
soit a I'ceuvre — dou le développement d’autres modeles,
comme le modele de justice sociale présenté dans la prochaine
section.

publication/livre/DLS.html



94 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L 1.1.4. Le modéle de justice
sociale

Avant de présenter ce modele, je dois émettre quelques mises
en garde. Tout d’abord, comme pour les modeles précédents,
celui-ci est loin détre homogene. Alors que certaines
personnes qui adhérent au modele de justice sociale concep-
tualisent la suicidalit¢é comme un «probleme» qui doit étre
réglé, dlautres ont critiqué cette vision pathologique de la
suicidalité et ont proposé des visions et discours innovants et
non stigmatisants sur les stratégies de prévention. Néanmoins,
a I’heure actuelle, aucune de ces personnes n’a encore proposé
une acceptation claire du suicide comme un droit positif et
légitime. Leurs recherches demeurent toutefois une grande
source d’inspiration pour mes réflexions. Ensuite, je reste
hésitant vis-a-vis d’'une partie des critiques que jadresse envers
le modele de justice sociale, car dans la derniere année (alors
que jécris ce livre, en 2020-2021), certaines personnes qui
adherent a ce modele ont commencé a questionner de maniere
plus aiguisée, comme je l'ai fait dans mon travail récent, des
discours qui sont pourtant tenus pour acquis au sein méme de
la suicidologie critique. Par exemple, Jennifer White (2020b,
77) écrit : « Pour que les études critiques du suicide conservent
leur tranchant critique et créatif, il nous faut aller plus loin que
les critiques (maintenant familieéres) du psychocentrisme, du
positivisme et du scientisme pour mobiliser et amplifier
d’autres voix, visions du monde et ressources interprétatives,
afin de poursuivre une plus grande justice épistémique dans
Iétude du suicide et dans la réponse quon lui apporte.»
Katrina Jaworski (2020, 590) appelle a «une nouvelle fonda-
tion pour la suicidologie critique » afin de critiquer la maniere
dont les sujets suicidaires sont réduits au silence et d’honorer
l'agentivité de leurs décisions?*. Comme je le fais dans certains
de mes travaux antérieurs, dautres chercheureuses dans ce
domaine ont aussi commencé a critiquer le tort causé par les
stratégies de prévention actuelles et ce que jappelle I'injonc-

24. Sur l'agentivité, lire aussi Chandler (2019, 2020a) et Krebs (2022).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

tion a la vie imposée aux sujets suicidaires (Broer 2020 ; East,
Dorozenko et Martin 2019 ; Fitzpatrick 2020 ; Fitzpatrick et al.
2021; Krebs 2022; Tack 2019). En somme, le modele de
justice sociale et le champ plus général de la suicidologie
critique sont des entités qui croissent rapidement et qui
semblent étre de plus en plus intéressées a poser un regard
critique sur leurs propres pratiques. Mes critiques du modele
de justice sociale de la suicidalité ne ciblent donc pas ces
chercheureuses et leurs nouvelles perspectives sur la suicida-
lité, mais plutdt les travaux qui continuent de présenter la
suicidalité seulement comme un « probléme » a régler. En effet,
beaucoup d’autres chercheureuses qui adoptent ce modele
voient toujours la suicidalité comme le résultat d’'une violence
systémique et la présentent donc d’une maniere enticrement
négative, comme un probléme social qui doit étre éradiqué.
Jaimerais commencer cette section en brossant un
portrait du champ de la suicidologie critique, puisqu’elle est
intimement liée au modele de justice sociale de la suicidalité.
Désigné récemment sous le nom d’études critiques du suicide
2, et plus anciennement sous celui de suicidologie réflexive
critique (Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015) ou de postsui-
cidologie (Marsh 2015), le domaine de la suicidologie critique
est parfois assimilé a ou percu comme un mouvement social
(Tatz et Tatz 2019, 174). S’il n’est pas mon intention d’entrer
dans des débats sociologiques sur ce qui devrait &tre considéré
(ou non) comme un mouvement social, je suis d’accord que la
suicidologie critique, comme domaine de savoir construit par
des chercheureuses engagées politiquement et travaillant pour
la justice sociale pour les groupes marginalisés, peut étre

25. Voir par exemple ces chercheureuses qui utilisent 'expression études
critiques du suicide : Tatz et Tatz (2019) ; White et Morris (2019) ; Marsh
(2020b) ; Jaworski et Marsh (2020) ; White (2020b) ; Marsh et al. (2021);
et Ansloos et Peltier (2021). Jai personnellement hésité entre utiliser suici-
dologie critique et études critiques du suicide. Jai opté pour le premier
pour diverses raisons, incluant le fait que des ouvrages importants dans le
domaine, comme White et al. (2016) utilisent le syntagme suicidologie
critique dans leur titre. L’avenir dira quelle expression s'imposera. Je crois
que les deux expressions articulent bien I'esprit des activistes/
chercheureuses travaillant dans ce champ.

publication/livre/DLS.html

95



96 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

considérée comme un champ d’études et comme un mouve-
ment social. Méme si des perspectives critiques du modele
médical de la suicidalité ont émergé ces dernieres décennies,
avangant des explications et solutions sociales et promouvant la
justice sociale?, ce n'est que depuis 2010 que la suicidologie
critique s’est constituée en champ disciplinaire, en réaction a
ce quon consideére comme la suicidologie plus «tradition-
nelle », «dominante » (Marsh 2015; White er al. 2016a) ou
«conventionnelle » (Fitzpatrick, Hooker et Kerridge 2015). A
partir de 2010, des chercheureuses ont commencé a publier
des articles précurseurs de I'émergence du champ lui-méme 7.
A Tépoque, ces activistes/chercheureuses appelaient a une
approche sociale du suicide plutdt qua une approche basée sur
la justice sociale en soi, méme si ces travaux précurseurs
reposaient clairement sur un modele de justice sociale. A ma
connaissance, Jaworski (2014, 153) est la premiere autrice a
avoir utilisé 'expression suicidologie critique. Depuis 2015, la
suicidologie critique a émergé comme un champ de connais-
sances distinct et reconnu, avec des travaux importants la
distinguant de la suicidologie traditionnelle ?®. Contrairement a
cette derniere, disent Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015,
319), une «suicidologie réflexive critique » offre une concep-
tualisation plus complexe de la suicidalité et questionne les
prémisses méthodologiques, théoriques et épistémologiques de
la suicidologie. En plus de «brasser » la suicidologie tradition-
nelle (Marsh 2015, 8; White 2015b, 1) et d’en interroger de

26. Voir par exemple : Spivak (1988); Canetto (1992); Gill (1992, 1999);
Fullagar (2003); Dorais et Lajeunesse (2004); Halberstam (2010); Kalish et
Kimmel (2010) ; Bauer et al. (2013); et Puar (2013).

27. Lire entre autres : Jaworski (2010, 2014); Marsh (2010a, 2010b) ; Cover
(2012) ; White (2012) ; Chrisjohn, Mckay et Smith (2014); et Taylor (2014).

28. Lire entre autres : Fitzpatrick (2015, 2016a, 2016b, 2020); Fitzpatrick,
Hooker et Kerridge (2015); Jaworski (2015, 2016, 2020) ; Marsh (2015, 2016,
2018, 2020a, 2020b) ; Broz et Miinster (2015); Button (2016); Cover (2016a,
2016b, 2020) ; McDermott et Roen (2016) ; White et al. (2016a) ; White (2017,
2020a, 2020b) ; Bastien et Perreault (2018) ; Mills (2017, 2018, 2020) ; Chandler
(2019, 2020a, 2020b); Button et Marsh (2020b); et Hjelmeland et Knizek
(2020).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

facon critique les prémisses méthodologiques, théoriques et
épistémologiques, le champ de la suicidologie critique présente
six caractéristiques principales, que je détaille ci-dessous?.
Premierement, en rupture avec la position positiviste de
la suicidologie dominante, la suicidologie critique propose des
perspectives, approches, méthodologies et cadres conceptuels
créatifs et diversifiés. Deuxiemement, cette diversité inhérente
situe la suicidologie critique comme un champ de connais-
sances interdisciplinaire concentré sur la recherche qualitative,
par contraste avec les approches disciplinaires quantitatives
basées sur des données probantes qui ont dominé la suicido-
logie conventionnelle (médecine, psychiatrie et psychologie).
Troisiemement, contrairement au prisme souvent anhistorique
et décontextualisé qu’utilise la suicidologie conventionnelle
pour interpréter la suicidalité, la suicidologie critique propose
des interprétations de la suicidalité qui insistent sur I’histori-
cité, la complexité et la contextualité. Quatriémement, par
opposition a I'approche individualiste et psychocentrée de la
suicidalité, la suicidologie critique se focalise sur les facteurs
sociaux, culturels et politiques collectifs, structurels et
systémiques qui influencent la suicidalité. Cinquiemement,
contrairement a la suicidologie dominante, qui prétend é&tre
une science objective qui n’est pas biaisée par les relations de
pouvoir, la suicidologie critique est politiquement engagée et
reconnait les relations de pouvoir qui influencent le savoir, la
science et les champs d’études. Sixiemement, par opposition a
la suicidologie traditionnelle, qui valorise I'expertise de
certains types de chercheureuses et praticiennes (comme celle
des médecins, psychiatres et psychologues), la suicidologie
critique invite dautres personnes dans la conversation et
reconnait une multiplicité de perspectives et de types de savoir.

29. Marsh (2015, 2016) et Button (2016, 2020) offrent des résumés des
caractéristiques des deux champs. Les six caractéristiques que jétablis ici
se basent sur une synthese de ces textes, ainsi que sur les articles suivants :
Kouri et White (2014); Fitzpatrick, Hooker et Kerridge (2015); White ez
al. (2016a) ; Mills (2018) ; White et Morris (2019) ; Fitzpatrick (2020); et
White (2020a, 2020b).

publication/livre/DLS.html

97



98 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

A ces six caractéristiques principales, jajouterais que
plusieurs chercheureuses dans ce champ associent, implicite-
ment ou explicitement, la suicidologie critique avec «les
perspectives  politiques et orientées vers la justice
sociale » (White et al. 2016b, 2). Pour Button (2016, 275), 'un
des objectifs de la suicidologie critique, ou de «lapproche
politique du suicide®®», s7articule en une revendication de
responsabilité de la part des institutions, des responsables
politiques et de la société, dans l'optique de promouvoir la
justice sociale pour les groupes marginalisés. Décrivant le
modele de justice sociale dans Suicide and Social Justice,
Button et Marsh (2020a) soulignent aussi que la suicidalité est
liée aux pathologies sociales comme le colonialisme, le
racisme, la pauvreté, 'hétérosexisme et le validisme, créant ce
que Button (2020, 87) appelle des «régimes suicidaires ». De
plus, le modele de justice sociale, en conceptualisant la
suicidalité comme le résultat de facteurs systémiques dimi-
nuant la qualité de vie, appelle a des remedes systémiques et
engagés, comme des transformations sociales, culturelles,
politiques, économiques et 1égales>!. En effet, dans une pers-
pective de justice sociale concevant la suicidalité comme
découlant de facteurs systémiques oppressifs, les activistes/
chercheureuses appellent a des changements sociopolitiques
congus comme un moyen déradiquer les pratiques violentes
dont on croit quelles causent la suicidalité. En somme, les
personnes qui adhérent au modele de justice sociale croient
que la suicidalit¢é a des racines sociales et politiques et
souhaitent une solution systémique.

Le modele de justice sociale propose une « historicisation
et une politisation» (Taylor 2014, 20) de la suicidalité en
soulignant les normes et structures qui poussent les membres

30. «L’approche politique du suicide» et «I'approche de justice sociale de la
suicidalité » sont synonymes, selon Button (2016, 2020), Button et Marsh (2020,
5) et Marsh (2020, 15).

31. Voir, par exemple : Cover (2012, 2016a) ; Taylor (2014); Jaworski (2015);
Marsh (2015, 2016); Button (2016, 2020); Reynolds (2016); White er al.
(2016a) ; Chandler (2019, 2020a, 2020b) ; Button et Marsh (2020); Ansloos et
Peltier (2021) ; et Yue (2021).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

de groupes marginalisés a vouloir mourir. Des adeptes de ce
modele soutiennent que c’est la haine qui tue les personnes
suicidaires (Dorais et Lajeunesse 2004 ; Reynolds 2016) et que
les systemes oppressifs sont la cause de ces morts (Chrisjohn,
McKay et Smith 2014). Par exemple, dans son analyse des
suicides au Royaume-Uni, Mills (2018, 317) affirme que les
mesures d’austérité provoquent une mort lente et finissent par
tuer : «Pour le dire autrement, les gens se tuent parce que
laustérité les tue. Les suicides par l'austérité peuvent étre vus
comme le résultat ultime de lintériorisation de la logique
eugéniste du marché qui sous-tend les réformes d’assistance
sociale entrainées par laustérité. De telles morts rendent
visibles les morts lentes que l'austérité rend endémiques. » Des
chercheureuses comme China Mills et Vikki Reynolds
estiment aussi que le terme suicide est en lui-méme trompeur
et dissimule les meurtres et les homicides ciblés de groupes
marginalisés a 'aide d’explications individualisées et psycholo-
giques. Bee Scherer (2020, 146) acquiesce :

99

Je maintiens que nous devrions considérer abandonner le
terme «suicide» entierement. [...] Dans une perspective de
justice sociale, la plupart des «suicides », c’est-a-dire les morts
autoaccomplies, ne peuvent pas €tre appelés «meurtres de
soi», cest-a-dire des «suicides» : T'illusion de la portée de
lagentivité individuelle que charrie ce terme chargé ne sert
qua absoudre le systéme qui crée les injustices sociales. Les
morts autoaccomplies qui sont induites ou renforcées par les
injustices sociales ne sont pas vraiment des suicides ; ces morts
autoaccomplies sont, en fait, des meurtres autoaccomplis

différés 2.

32. Jaborde plus en détail la position de Bee Scherer dans le chapitre 2.
S’iel argumente que le suicide est une forme d’homicide autoaccompli,
Scherer propose une conclusion différente de celle d’autres auteurices qui
condamnent le suicide et iel accepte la possibilité du suicide. Au sujet du
caractere impropre du terme suicide focalisé sur le soi (sui-), lire aussi
Staples et Widger (2012).

publication/livre/DLS.html



100 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Méme si je suis d’accord qu’il faut politiser la suicidalité et
examiner les facteurs qui l'influencent dans les communautés
marginalisées (vu que je m’identifie comme un homme trans,
bisexuel et handicapé/détraqué, je suis sensible a ces analyses
politiques), je crois que plusieurs personnes qui défendent le
modele de justice sociale perpétuent néanmoins une pathologi-
sation similaire a celle qu’on trouve dans les autres modeles
examinés jusqua maintenant, méme si, dans ce cas, la patho-
logie se situe dans les spheres sociales et politiques. En outre,
I'une des conséquences de cet accent mis sur l'oppression
sociopolitique est que les recommandations se basent large-
ment sur «la résistance a la haine, la pratique de la solidarité et
la transformation de la société pour quelle soit inclusive [des
groupes marginalisés] » (Reynolds 2016, 184), laissant souvent
les individus suicidaires dépourvus de ressources pour
affronter leurs idéations suicidaires®. Des chercheureuses
comme Button qui adhérent au modele de justice sociale
admettent méme que les solutions sociales et politiques «ne
seront pas pertinentes au niveau individuel dans tous les
cas » (Button 2020, 98).

En somme, malgré de nombreux avantages, le modele de
justice sociale de la suicidalité n’est pas sans failles. Comme
les modeles médical, social et de santé publique, le modele de
justice sociale produit ses propres formes de violence, de
stigmatisation et d’exclusion suicidistes en ignorant les réalités
de certains individus. Cependant, contrairement aux failles et
aux limites des autres modeles, celles du modele de justice
sociale demeurent sous-théorisées. Je voudrais demander :
quest-ce qui est/qui est absentes du modele de justice sociale
de la suicidalit¢? Que pouvons-nous apprendre de ces
absences ? Comment le renouvellement des interprétations de
la suicidalité orientées sur la justice sociale peut-il aider les
activistes/chercheureuses antioppression a éviter de reproduire
des formes d’oppression, y compris vis-a-vis des personnes
suicidaires ? La prochaine section souligne les écueils de ces

33. Sur ces recommandations, voir aussi Dorais et Lajeunesse (2004, 90-119) et
Dyck (2015).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide 101

différents modeles de la suicidalité, particulierement ceux du
modele de justice sociale, qui n‘ont toujours pas été explorés
depuis une perspective interne de justice sociale.

L— 1.2. Les fantomes dans les modéeles de
la suicidalité

Méme s’ils ont été élaborés avec de bonnes intentions et le
souhait d’aider les personnes suicidaires, les modeles de la
suicidalité présentés jusqua maintenant reproduisent la
violence suicidiste a leur insu, et ce, tant sur le plan individuel
que collectif. Cette section explore les «fantdmes3*» qui
hantent ces modeles — c’est-a-dire les limites qui sont para-
doxalement omniprésentes mais invisibles. Méme s’il est
problématique de critiquer quatre modeles distincts en méme
temps, je soutiens qu’ils produisent des effets similaires sur les
sujets suicidaires. Comme je le démontre dans la prochaine
section, les quatre modeles considerent la suicidalité comme
un probléme social sérieux ou une pathologie individuelle
devant étre éliminée, et approuvent les stratégies de prévention
qui font souvent plus de mal que de bien aux personnes suici-
daires. La seule exception selon laquelle le suicide sera
considéré par les personnes défendant ces modeles comme une
option légitime se trouve chez les personnes handicapées,
malades ou souffrantes (et parfois dgées et détraquées). Dans
ces circonstances, le suicide est reformulé comme une aide a
mourir, mais continue dexclure les personnes suicidaires,
comme je 'explique au chapitre 4. En plus de ces limites, deux
effets secondaires supplémentaires de ces conceptualisations de
la suicidalit¢é émergent : la silenciation des personnes

34. Si la notion de «fantdmes » possede une certaine ressemblance avec la
«Black Feminist Hauntology » (Saleh-Hanna 2015), qui réfere a I’histoire
du colonialisme, du racisme, de l'esclavage et des morts causées par ces
oppressions, jen fais ici un usage plus limité. Mon utilisation de cette
expression réfere a l'idée que quelque chose est présent tout en étant
insaisissable et difficile & décrire d’'une maniere intelligible. Le suicidisme
est tel un fantdme qui circule dans les divers modeles de la suicidalité.

publication/livre/DLS.html



102 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicidaires, alors que d’autres s’arrogent le droit de parler en
leur nom, et la promotion implicite de discours et de normes
qui dictent la maniére dont on devrait réagir a la suicidalité,
créant des injonctions normatives. Je soutiens que ces modeles
perpétuent une injonction a la vie et a la futurité qui ajoute un
fardeau sur les épaules des personnes suicidaires.

L 1.2.1. Suicide = Probleme : la
suicidalité comme pathologie
médicale, sociale ou
sociopolitique

Malgré des différences radicales, tous les modeles de la
suicidalité mentionnés précédemment condamnent le suicide a
divers degrés et appuient les campagnes de prévention qui
soutiennent que le suicide n’est jamais une bonne option pour
les personnes suicidaires. Comme je I'ai mentionné dans mes
travaux précédents (Baril 2017, 2018, 2020c), l'idée que le
suicide doit étre empéché est rarement remise en question.
Seule une poignée de chercheureuses ont commencé a ques-
tionner la logique cherchant a sauver des vies a tout prix ¥. Par
exemple, Jennifer White et Jonathan Morris (2019, 10) posent
la question : «Les conversations sur le suicide dans des
contextes communautaires ou liés a la santé mentale pour-
raient-elles inviter a plus d’espoir et a de nouvelles possibilités
de vie, plutdt que de reproduire des conversations €culées et
stériles motivées par 'impératif de prévention visant a sauver
des vies a tout prix?» De tels discours alternatifs, s’ils
émergent dans le modele de justice sociale, demeurent encore
en marge. En outre, aucun de ces modeles n’interroge le désir
de vivre. Les groupes, organisations, fondations et initiatives de

35. Les chercheureuses ayant commencé a questionner le tort causé aux
personnes suicidaires incluent : Marsh (2010b); Bastien et Perreault (2018);
Chandler (2019, 2020a); East, Dorozenko et Martin (2019); Rhodanthe,
Wishart et Martin (2019) ; Broer (2020) ; Fitzpatrick (2020) ; Jaworski (2020);
White (2020a, 2020b); Fitzpatrick et al. (2021); et Krebs (2022). Iels n'ont
cependant pas proposé le suicide assisté pour les personnes suicidaires, comme
je le fais.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

santé publique travaillant a la prévention du suicide ne
remettent pas en question l'idée que le suicide ne devrait
jamais étre une option — a quelques exceptions preés, comme
le programme DISCHARGED (Rhodanthe, Wishart et Martin
2019) ou Trans Lifeline (2020), qui condamnent les stratégies
de prévention coercitives, mais n’envisagent toujours pas le
suicide comme une option légitime, comme je le démontre
dans le chapitre 2. En somme, dans tous ces modeles, la
suicidalité doit avoir une cause et une solution. La pulsion, le
désir et le besoin de mourir doivent étre circonscrits et résolus.

Le postulat selon lequel la suicidalité est un probleme et
rien dautre qu'un probléeme se reflete dans le vocabulaire
négatif utilisé pour aborder la suicidalité. Dans ses travaux sur
la suicidalité, utilisant une approche basée sur la justice sociale
bien avant quelle soit nommée comme telle, la chercheuse
Simone Fullagar se penche sur la maniere dont les suicides
sont percus comme une forme de perte et de gaspillage dans
les sociétés capitalistes et néolibérales cherchant 2 maximiser
le profit et la productivité. Fullagar (2003, 292) montre aussi
comment ce contexte nourrit la moralisation et 'usage d’un
vocabulaire péjoratif : «Le suicide comme gaspillage est sous-
entendu dans tout le vocabulaire moral sur la vie et la mort —
tristement tragique, incompréhensible, impardonnable, patho-
logique, anormal, instable, irresponsable, égoiste, moralement
condamnable.» Ce contexte néolibéral, ou les morts par
suicide sont considérées comme un «gaspillage», perpétue
également ce que jappelle une «injonction a la vie », abordée
plus loin dans ce chapitre.

Si un nombre croissant de chercheureuses appellent a
délaisser le vocabulaire du péché et du crime en lien avec la
suicidalité, y compris des expressions comme «commettre un
suicide », la suicidalité est toujours discutée dans des termes
stigmatisants et négatifs, méme lorsquon cherche a la déstig-
matiser. Dans une perspective plus clinique, Domenico De
Berardis, Giovanni Martinotti, et Massimo Di Giannantonio
(2018, 2) affirment que :

publication/livre/DLS.html

103



104

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Le suicide reste une plaie pour la population a risque et 1'un
des événements les plus disgracieux pour un étre humain. De
plus, il implique beaucoup de douleur, souvent partagée par la
parenté et les personnes qui sont proches des personnes
sujettes au suicide. De surcroit, il a été largement démontré
que la perte d’'un sujet a cause du suicide peut représenter I'un
des événements les plus pénibles pour les personnes qui
travaillent dans le domaine de la santé mentale, provoquant

plusieurs conséquences négatives [...].

La suicidalité est présentée comme un probleme non seule-
ment pour les personnes suicidaires elles-mémes, mais aussi
pour leurs proches et pour les personnes qui travaillent avec
elles comme professionnelles de la santé. Comme je lai
mentionné dans I'introduction, une logique de blame envers les
victimes est manifeste : les personnes non suicidaires sont
vues, dans une perspective suicidiste, comme celles qui
souffrent de — et sont affectées par — la suicidalité (Hecht
2013). Beattie et Devitt (2015) discutent de I'impact de la
suicidalité sur la famille et les personnes qui travaillent dans le
domaine de la santé, du trauma causé par le suicide chez les
personnes laissées derriere et de la colere que ces individus
peuvent ressentir. Adoptant une position critique et historique
sur la suicidalité, Tatz et Tatz (2019, 3) affirment que «le
suicide crée énormément d’angoisse et de colere, voire
d’hystérie, quand on le compare aux homicides et aux autres
causes violentes de déces ».

Sans reprendre le terme sexiste d’hystérie pour caracté-
riser les réactions a la suicidalité, je m’accorde avec Tatz et
Tatz quant a lexistence de fortes réponses affectives a la
suicidalité ainsi que d’un discours blamant les victimes, méme
dans le modele de justice sociale de la suicidalité. Par
exemple, malgré leur souhait de théoriser la suicidalité d’une
maniere non pathologisante et non stigmatisante, plusieurs
chercheureuses ayant publié dans l'ouvrage collectif Critical
Suicidology (White et al. 2016a) affirment que le suicide cause
des dommages collatéraux et du tort aux autres. Des chercheu-
reuses utilisent des termes comme survivantes pour désigner la

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

famille et les proches des personnes suicidaires, présentant la
suicidalité comme une chose impensable et violente. Dans les
mouvements sociaux/champs d’études antioppression, nous
faisons habituellement référence aux «survivantes» de
violence sexuelle, de mauvais traitements parentaux, de
guerres, de génocides, de traitements psychiatriques forcés, et
ainsi de suite. Les gens qui «survivent» ont survécu a une
expérience violente qui n‘aurait jamais di avoir lieu. Jestime
que nous devons aller plus loin dans notre réflexion sur le
vocabulaire & utiliser pour décrire la suicidalité et adopter un
point de vue critique sur certaines expressions qui engendrent
la perception que les personnes suicidaires font du mal a leur
famille, a leurs proches, a leurs amies, aux professionnelles de
la santé et a la société en général. Jeter le blame sur les
victimes ne s’est pas avéré une bonne stratégie pour aider
quelque groupe que ce soit a traverser des expériences diffi-
ciles. Méme si la suicidalité n’est pas officiellement punie ou
criminalisée a ’heure actuelle, des formes de moralisation sont
toujours actives quand il s’agit de conceptualiser la suicidalité.
Des représentations de personnes ayant «survécu» au
suicide d’une personne aimée jusquaux personnes qui
défendent le modele médical et qui parlent de '« horreur » des
gestes suicidaires (Joiner 2005), en passant par les chercheu-
reuses qui théorisent le suicide comme un « meurtre de soi» et
une forme de «massacre» sociopolitique, le suicide est
souvent dépeint comme un geste négatif et violent, réduisant
au silence toute autre interprétation®. Les stratégies alterna-
tives qui vont au-dela de la prévention restent relativement
absentes des discussions. Par conséquent, non seulement les
quatre modeles échouent-ils a reconnaitre l'oppression
suicidiste subie par les personnes suicidaires, mais ils la

36. Voir par exemple : Dorais et Lajeunesse (2004) ; Reynolds (2016) ; ou
Mills (2018). Pour faire justice au modele de justice sociale de la
suicidalité, certaines chercheureuses comme Chandler (2020a) semblent
considérer le suicide comme une réponse tragique, évitable, mais
«normale » & l'oppression sociale. Similairement, d’autres suicidologues
critiques ont commencé a théoriser le suicide comme un choix impliquant
une agentivité, voir : Marsh (2010b) ; Fitzpatrick (2020) ; Jaworski (2020) ;
White et Morris (2019) ; LeMaster (2022) ; ou Krebs (2022).

publication/livre/DLS.html

105



106 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

perpétuent €galement a travers ce que jappelle le script suici-
diste préventionniste. Par exemple, Button (2020, 99) approuve
les mesures de prévention coercitives : « Plus généralement, les
Etats qui prennent la prévention du suicide au sérieux politi-
quement mettront en place des mesures influengant la maniere
dont ils agissent sur les personnes : matériellement/économi-
quement; coercitivement a travers des lois et reglements; et
discursivement a travers des normes et la perpétuation de
scripts sociaux partagés.» L’un des effets les plus pervers de
ces modeles et de leurs objectifs préventifs est la silenciation
des personnes suicidaires. Je soutiens dans la prochaine section
que la voix des personnes suicidaires est généralement absente
de ces modeles et que cette absence empéche la solidarité avec
elles. Le suicidisme est comme le fantome des théorisations de
la suicidalité et des stratégies de prévention — omniprésent et
généralisé, mais jamais compleétement visible, nommé ou
reconnu.

L— 1.2.2. Silence = Mort :
«Exprimez-vous... Non, ne le
faites pas...» Le script
suicidiste préventionniste

Un logo célebre dans les cercles lesbiens, gays, bisexuels et
queers (LBGQ) présente un triangle rose sur un fond noir avec
le slogan «Silence = Mort». Il était utilisé dans les années
1980 par des groupes activistes comme I'AIDS Coalition To
Unleash Power (ACT UP) pour dénoncer le silence entourant
I'épidémie du VIH/sida et I'inaction du gouvernement menant a
plus de morts chaque semaine?’ (Fung et McCaskell 2012).
D’une facon similaire, nous entendons souvent parler d’une
épidémie de suicides. Avec 800000 suicides accomplis chaque
année dans le monde, et beaucoup plus d’idéations et de
tentatives de suicide (OMS 2014b), les discours publics
insistent sur le fait que le phénomene touche presque tout le

37. Sur les discours et les mémoires sur le VIH/sida, voir l'analyse de la
chercheuse en études du handicap/crip Ally Day (2021).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

monde. Dans un contraste frappant avec lindifférence des
premieres années quant a la crise du VIH/sida, nous parlons
constamment de la suicidalité — mais pas d’'une maniére qui
invite les personnes suicidaires a « briser le silence ». Le slogan
«Silence = Mort» peut donc étre resignifié et redéployé pour
la suicidalité dans une perspective queercrip. En effet, malgré
les milliards de dollars investis dans les campagnes de
prévention encourageant les personnes suicidaires a prendre la
parole pour chercher de l'aide, ces personnes restent silen-
cieuses et les stratégies de prévention ne semblent pas efficaces
38

L’inefficacité des campagnes de prévention du suicide se
traduit par le fait que la plupart des personnes suicidaires en
Amérique du Nord ne prennent pas la parole pour demander
de l'aide (Bryan 2022; Lytle et al. 2018). Le chercheur en
suicidologie David Webb (2011, 5) discute ouvertement de sa
propre expérience suicidaire dans le passé, expliquant
pourquoi tant de personnes suicidaires restent dans 'ombre
avant leur tentative de suicide :

107

Dans l'environnement actuel [...], parler de ses sentiments
suicidaires engendre le risque tres réel de se retrouver jugée,
enfermée et médicamentée. Les personnes suicidaires le savent
et [...] feront de leur mieux pour que cela ne leur arrive pas.
Nous dissimulons nos émotions aux autres, allons dans 'ombre.
Et le cercle fatal du silence, du tabou et des préjugés se
consolide. [...] Il y a une faille fondamentale au cceur de la
pensée contemporaine sur le suicide, qui est léchec a
comprendre la suicidalité felle quelle est vécue par les
personnes qui en font I'expérience [souligné dans l'original].

L’environnement suicidiste qui nourrit les tabous, la stigmatisa-
tion, I'incarcération et méme la criminalisation — notamment
des peines de prison pour n'avoir pas dissuadé une personne de
mettre fin & ses jours ou pour l'avoir aidée a le faire 3 — réduit

38. Lire, par exemple : Stefan (2016); Rhodanthe, Wishart et Martin
(2019) ; et White et Morris (2019).

publication/livre/DLS.html



108 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

les personnes suicidaires au silence. Les personnes suicidaires
qui souhaitent mourir ne peuvent pas parler car ce serait risqué
40 Comme l'observe Szasz (1999, 54-55), les campagnes de
prévention du suicide ne sont pas seulement inefficaces, elles
sont aussi contreproductives car elles empéchent les personnes
suicidaires de parler «a cause des menaces et des terreurs de
Uincarcération psychiatrique » (souligné dans l'original). Divers
témoignages, a I'instar de ceux de Borges ou de Paperny que je
cite en début de chapitre, illustrent I'insécurité que ressentent
les personnes suicidaires lorsqu’elles parlent de leurs idéations
suicidaires, rendant les stratégies de prévention inutiles.
Comme nous le rappelle Webb (2011, 59), la construction
d’espaces plus siirs est la clé pour permettre des conversations
et des témoignages plus ouverts : « Pour raconter nos histoires,
avec tout notre étre pleinement présent, nous avons besoin d’un
espace sir. [...] Je ne peux pas étre enticrement présent
lorsque le plus grand enjeu que jai a I'esprit a ce moment, soit
mes idées suicidaires, est nié, rejeté ou évité» (souligné dans
Poriginal). Stefan (2016, 107-108), qui a mené des entretiens
avec plusieurs sujets suicidaires, conclut que ces derniers ne
révéleront pas leurs désirs a qui que ce soit quand ils sont
déterminés a atteindre leur but :

[Les expériences] de la plupart des personnes que jai inter-
viewées et une jurisprudence abondante révelent que celles qui
se tuent planifient souvent leur suicide soigneusement et
cachent leurs plans avec grand succes aux personnes qui les
connaissent le mieux, y compris leurs amies et leur famille.
Les personnes que jai interviewées étaient unanimes en disant
que plus elles étaient déterminées a se tuer, plus elles cachaient
leurs intentions a leur entourage.

Les statistiques confirment cette réalité : les personnes
suicidaires se cachent pour mettre fin a leur vie . Les témoi-
gnages de personnes suicidaires confirment aussi cette réalité

39. Lire, par exemple : Stefan (2016) ou Gandsman (2018b).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

(Krebs 2022). Par exemple, Cortez Wright (2018), qui s’auto-
identifie comme fem queer non-binaire Noire et grosse, montre
a quel point les personnes suicidaires apprennent rapidement
comment mentir et «se la fermer » a propos de leurs idéations
suicidaires pour éviter des conséquences négatives, particulie-
rement lorsqu’elles appartiennent a des communautés margina-
lisées :

109

Jai appelé une ligne découte en prévention du suicide, sans
réaliser tout a fait & quel point la «prévention du suicide »
ressemble parfois aux véhicules d’urgence ou aux séjours
obligatoires a I’hdpital alors que tout ce que nous voulons, tout
ce dont nous avons besoin, est de parler. Apres avoir fait des
promesses — fausses pour la plupart — au sujet de ma sécurité
personnelle, j’ai mis fin a l'appel et jai appris a me la fermer

sur mon désir de mourir.

Cette dissimulation est particulierement forte pour les
personnes qui vivent, comme Wright, a lintersection de
plusieurs oppressions, vu que les effets imbriqués du suici-
disme, du racisme, de I’hétérosexisme, du cisgenrisme, du
validisme et ainsi de suite ont des conséquences énormes sur
leur vie. Comme laffirme LeMaster (2022, 2) : «Jai été
suicidaire la plus grande partie de ma vie [...]. Depuis ma
jeunesse, jai appris a masquer ma suicidalité et a rediriger ces
“mauvais sentiments” vers les choses quapprécient les “enfants
normaux” [...]. En tant que femme trans suicidaire multira-
ciale asiatique/blanche, la prescription a étre/devenir une
personne “normale” (lire : a incarner les pieges du validisme
cishétérosexiste blanc) a simplement intensifié mon désir de
disparaitre. » Les projets de recherche visant a développer des
programmes innovateurs pour soutenir les personnes
suicidaires, comme DISCHARGED en Australie — lequel offre un

soutien par les pairs pour les personnes trans et garantit un

41. Lire, par exemple : OMS (2014b) ; Beattie et Devitt (2015); Bering
(2018) ; Rose (2019) ; et Bryan (2022).

40. Lire, par exemple : Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) ou Trans
Lifeline (2020).

publication/livre/DLS.html



110 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

espace slr pour discuter de la suicidalité sans craindre des
interventions cliniques forcées —, soutiennent aussi de telles
déclarations (Rhodanthe, Wishart et Martin 2019).

Les personnes suicidaires ne parlent pas car elles
redoutent les conséquences négatives de leur prise de parole
dans un environnement suicidiste. Des recherches empiriques
montrent en effet que, comme les personnes que I'on considere
«folles » et «détraquées », elles sont hospitalisées/incarcérées
et médicamentées contre leur gré, sont exclues de programmes
d’assurance, ne sont pas embauchées pour de nouveaux
emplois ou sont renvoyées de leurs postes actuels, sont
expulsées des campus universitaires, se font révoquer leurs
droits parentaux, sont vues comme incapables d’'un jugement
éclairé et d’'un consentement a des soins de santé et sont
sujettes a d'autres traitements injustes*’. Afin de créer des
espaces plus sfirs ou les personnes suicidaires peuvent
s’exprimer, une des premieres étapes et parmi les plus impor-
tantes est de reconnaitre I'oppression systémique qu’elles vivent
et les microagressions qu'elles subissent. Sans cette reconnais-
sance, la possibilité de I'espace plus slir désiré est tout a fait
discutable. Tout comme des espaces pour les personnes handi-
capées ol l'on nierait I'existence du validisme ne sauraient étre
considérés comme sfirs, ceux ignorant le suicidisme et ses
diverses ramifications, comme son injonction a la vie et a la
futurité, ne sont pas des espaces invitant les personnes
suicidaires a discuter ouvertement de leurs expériences. Méme
si des chercheureuses ont suggéré qu’adopter un esprit ouvert
pour permettre aux sujets suicidaires de parler librement
pourrait constituer une méthode de prévention efficace +3, le fait
qu’une telle approche ait pour but ultime de prévenir autant de
suicides que possible envoie paradoxalement le message que le
suicide est toujours un mauvais choix. En somme, le script
suicidiste préventionniste est a I'ceuvre dans les différents
modeles de la suicidalité, y compris I'approche basée sur la

42. Lire, par exemple : Szasz (1999) ; Hewitt (2010, 2013) ; Webb (2011) ; Stefan
(2016) ; East, Dorozenko et Martin (2019); Rhodanthe, Wishart et Martin
(2019) ; White et Morris (2019) ; et Krebs (2022).

43. Lire, par exemple : Werth (1996, 1998) ; Webb (2011) ; et Stefan (2016).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

justice sociale. Comme le soutiennent Lisa M. Wexler et
Joseph P. Gone (2016, 65) dans Critical Suicidology : «Le
besoin et le désir d’'une prévention plus efficace du suicide sont
incontestés. L'enjeu est d’identifier la meilleure maniere de les
pratiquer.» C'est précisément cette vérité «incontestée » de la
nécessité de la prévention que je questionne dans ce livre,
argumentant que le script suicidiste préventionniste repose sur
des postulats qui n’ont toujours pas été examinés et qui sont
percus comme des vérités forcant les sujets suicidaires a
s’enfermer dans le silence.

En effet, les personnes suicidaires sont encouragées a
partager leurs émotions et leurs idéations suicidaires, mais sont
découragées de poursuivre toute réflexion qui pourrait
légitimer le suicide comme une option valable. Autrement dit,
la détresse, la suicidalité et les idéations suicidaires peuvent
étre explorées, mais le suicide lui-méme comme acte demeure
tabou. Par conséquent, les personnes suicidaires doivent vivre
et mourir dans le secret. Qui plus est, toutes les explications
que pourraient donner les personnes suicidaires pour justifier
leur désir de mourir sont dites irrationnelles ou illégitimes et
sont présentées comme des désirs devant €tre éradiqués par
des remedes médicaux, psychologiques ou sociopolitiques.
Comme le soutient le journaliste Graeme Bayliss (2016), les
personnes suicidaires comme lui sont dans une situation
doublement perdante lorsqu’il est question de leur autodéter-
mination et de leur compétence ** & prendre des décisions : «Je
ne veux pas vivre, mais le fait méme que je ne veuille pas vivre
signifie qu’il est impossible que je consente a mourir.» Cette
silenciation est d’autant plus paradoxale quand on la relie aux
discours contemporains sur la suicidalité et les campagnes de
prévention du suicide, comme «Parlez, cherchez de l'aide »,
«Parlons-en » ou « Qu’on en parle », qui invitent les personnes
suicidaires a partager leurs pensées. Pour le dire autrement, les
campagnes de prévention du suicide envoient un message
paradoxal aux personnes suicidaires sous forme de « Exprimez-
vous... Non, ne le faites pas», les encourageant a parler de

N .

leurs sentiments suicidaires, mais a ne pas exprimer d’idées

publication/livre/DLS.html

111



112 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

contraires au script suicidiste préventionniste. Avec cet enjeu a
lesprit, je demande : que se passe-t-il quand on questionne les
conceptualisations dominantes de la suicidalité pour les
considérer d’'un autre angle ? Quelles nouvelles interventions
deviennent possibles ? Quels types d’espaces plus siirs peuvent
étre créés ? Quelles voix doivent étre écoutées pour créer ces
espaces plus siirs ?

L 1.2.3. Perspectives
fantomatiques : les voix
(absentes) des personnes
suicidaires

Inspiré par la célebre question de la théoricienne Gayatri
Chakravorty Spivak (1988), «les subalternes peuvent-elles
parler ?», je demande : «le sujet suicidaire peut-il parler® ?»
La réponse est non, ou pas vraiment. Tout comme Spivak
démontre que les subalternes ont non seulement moins de
possibilités de parler dans un monde colonialiste, mais sont

44. Jaborde la notion de compétence (mentale) plus loin dans ce chapitre et dans
les chapitres 3 et 4. Comme I’a indiqué judicieusement une des personnes ayant
évalué anonymement ce livre (et que je remercie pour son commentaire), il est
important de questionner I'idée de compétence et les perspectives épistémolo-
giques sur lesquelles se base cette notion. En effet, les décisions quant a qui peut
&tre considéré ou non comme mentalement compétente sont jonchées de
discours validistes, sanistes et cogniticistes. Mon usage du mot compétence,
dans l'esprit des études critiques du handicap, cherche a inclure une grande
variété de capacités mentales. Les chercheureuses Michael Bach et Lana
Kerzner (2010, 17) affirment quau Canada, la capacité est définie d’'un point de
vue légal «pour référer a une habilit€ a comprendre des informations
pertinentes pour prendre une décision et a apprécier les conséquences raisonna-
blement prévisibles d’une décision ou de I'absence d’une décision. En ce sens, la
“capacité” renvoie aux prérequis cognitifs considérés comme nécessaires pour
qu’une personne exerce son droit a la capacité légale, et qu’il soit respecté par
les autres. » Ces chercheureuses et d’autres, comme moi-méme et mes collegues
(Baril 2020b), montrent le caractere validiste, saniste et cogniticiste de cette
définition légale. Pour les personnes qui s’intéressent aux critiques antivalidistes
des notions d’autonomie, de compétence et de capacité, lire : Gill (2000, 2004) ;
Burstow (2015); Clifford Simplican (2015); et Mills (2015). Sur la notion de
compétence et la capacité de prendre des décisions, lire : Gavaghan (2017) et
Charland, Lemmens et Wada (2018).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

aussi rarement entendues, considérées comme manquant de
crédibilité, jaffirme que les personnes suicidaires font
I'expérience, dans un monde suicidiste, de diverses formes de
silenciation. Quand elles osent parler, elles sont rarement
entendues et elles sont délégitimées ou subissent des consé-
quences suicidistes. Les voix des personnes suicidaires sont
souvent absentes des discussions sur la suicidalité, car elles
sont réduites au silence par une pléthore de mécanismes
inhérents au script suicidiste préventionniste. Leurs perspec-
tives fantomatiques/absentes résultent d’une violence suicidiste
systémique aussi bien que de formes d’(auto)silenciation
induites par cette oppression. En plus d’'imposer le silence aux
personnes suicidaires, d’autres formes d’oppression liées sont
produites par les quatre modeles de la suicidalité, contribuant a
labsence des voix des personnes suicidaires dans les discours
sur la suicidalité : (1) I'effacement des personnes suicidaires;
(2) la délégitimation de leur voix ; et (3) la prise de parole a la
place ou au nom des personnes suicidaires.

Premiérement, les personnes suicidaires sont souvent
simplement effacées ou oubliées dans les publications qui
devraient les inclure. Je pense ici a certains champs d’études
qui sont au cceur de ce livre, comme les études critiques du
handicap et les études Mad. Si des chercheureuses dans ces
domaines ont abondamment participé aux débats entourant le
suicide assisté, le theme du suicide demeure peu théorisé,
comme jen discute plus longuement dans le chapitre 3.
Deuxiemement, la suicidologie traditionnelle, a travers sa
position positiviste et sa tendance a ne reconnaitre que
l'expertise des spécialistes et des scientifiques, invalide la

45. Le manque despace m'empéche délaborer sur le commentaire de
Spivak (1988) sur la pratique du sati, une tradition hindoue ol une veuve
s'immole par le feu apreés la mort de son mari. Si Spivak critique le
colonialisme sous-jacent aux dénonciations de cette pratique par les
philosophes et féministes occidentauxles, et méme si elle souhaite que les
personnes subalternes puissent parler en leur propre nom, elle néchappe
pas, a mon avis, a la conceptualisation négative de la suicidalité comme un
«probleme ». En effet, méme si elle suggere que le suicide est I'un des
exemples les plus frappants d’'une personne qui ne parle quia travers son
geste final, elle considere encore le suicide comme un échec.

publication/livre/DLS.html

113



114 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

crédibilité des personnes suicidaires, ne serait-ce quen
omettant de les inclure dans les centaines de milliers de
publications sur la suicidalité . Comme I’illustre Webb (2011,
24), «alors que jétudiais [...] la discipline qu’on appelle la
“suicidologie”, ce qui m’a d’abord frappé était I'absence quasi
complete de la personne suicidaire elle-mé&me. [...] Nous
n’entendions jamais directement les personnes suicidaires dans
leurs propres mots. La voix a la premiere personne des gens
qui ont effectivement vécu des sentiments suicidaires n’était
apparemment pas a lordre du jour de la suicidologie. »
Certaines chercheureuses en suicidologie croient que les
personnes suicidaires ne peuvent pas étre reconnues comme
des expertes de leur réalité, car elles en ont une «vision
déformée*” ». D’autres, qui s’auto-identifient comme faisant
partie du tournant critique en suicidologie, affirment que,
méme si les témoignages a la premicre personne sur le suicide
peuvent €tre intéressants et pertinents, ils ne peuvent pas étre
considérés comme la vérité ou comme étant plus importants
que toute autre explication de la suicidalité. Cest le cas de
Jason Bantjes et Leslie Swartz (2019, 7), qui écrivent :

Premierement, la perception et l'attribution sont des processus
imparfaits, la mémoire est dynamique et imparfaite, et les gens
ignorent parfois les forces sociales et intrapsychiques qui
déterminent leurs actions. Par conséquent, toute narration d’'un
comportement suicidaire non fatal est, au mieux, un témoi-
gnage partial, et il y a des limites aux vérités qui peuvent étre
inférées de ces récits. [...] Il faut étre prudentes avec ce que
nous prétendons savoir sur la base de récits ou de ce qu’ils
nous enseignent.

Je m’oppose sinceérement au rejet rapide des perspectives et des
voix des personnes suicidaires dans les théorisations de leurs
réalités. Une telle attitude serait considérée offensante si des

46. Kouri et White (2014), White (2015b) et Chandler (2020a) critiquent cette
tendance positiviste dans la suicidologie.

47. Lire, par exemple : Shneidman (1993) ; Joiner (2005) ; Cholbi (2011) ; Joiner
et al. (2016) ; Bering (2018).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

propos similaires étaient tenus a 1'égard des femmes et de
I'impertinence de leurs témoignages a propos des enjeux
quelles vivent. Dariusz Galasiiski (2017, 174), qui analyse des
lettres de suicide dans une perspective de suicidologie critique,
affirme que, parfois, les lettres peuvent étre «trompeuses,
manipulatrices ou tout du moins stratégiques [...] [et] étre la
derniere chance de marquer un point, de se venger, d’assurer
ses propres arrieres». Galasifdski a raison d’indiquer que les
lettres de suicide, comme tous les textes, ne sont pas nécessai-
rement transparentes et peuvent €tre porteuses d’intentions
«cachées» (175). S’il faut se garder de considérer de tels
messages comme de simples vérités, il est tout aussi important
de ne pas invalider ce que disent les personnes suicidaires dans
leurs derniers efforts pour communiquer leur réalité. Nous ne
devrions pas ignorer leurs messages en les filtrant a travers une
grille d’interprétation suicidiste. Autrement dit, méme si nous
ne pouvons pas tenir pour acquis que de tels messages disent
toute la «vérité », il faut se garder d’y imposer notre propre
vision.

Troisiemement, une forme d’oppression plus subtile qui
contribue a l'absence relative des voix des personnes suici-
daires dans les discussions sur la suicidalité consiste a parler a
la place ou au nom des personnes suicidaires. Linda Martin
Alcoff aborde I'importance de questionner les manieres dont
on parle pour les autres et les circonstances dans lesquelles on
le fait. Sans réduire les débats sur ces sujets a une politique
identitaire, et sans tenter de contrdler qui devrait étre autorisée
a parler au nom des autres ou non, Alcoff (1991, 24) propose
«quatre ensembles de pratiques de questionnement» pour
guider des pratiques éthiques et respectueuses lorsqu'on parle a
la place ou au nom de groupes marginalisé€s. Mon commentaire
concerne moins gui devrait pouvoir parler de suicidalité que
comment les chercheureuses parlent parfois de la suicidalité a
la place ou au nom des personnes suicidaires. Il est fascinant
que, méme dans des champs caractérisés par la pensée critique
et I'engagement a adopter des attitudes antioppression, des
spécialistes de toutes sortes (universitaires, professionnelles de
la santé, activistes, etc.) se sentent souvent autorisées a parler

publication/livre/DLS.html

115



116 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

au nom des personnes suicidaires, méme en ayant peu ou pas
de dialogue avec les personnes concernées. Par exemple, la
plupart des contributions aux deux principaux ouvrages
collectifs mettant I'accent sur le modele de justice sociale,
Suicide and Social Justice et Critical Suicidology, sont écrites
par des personnes qui ne s’identifient pas publiquement comme
suicidaires, malgré le but avoué des éditeurices d’inclure des
« perspectives a la premiere personne » (Button et Marsh 2020,
10) et «des contributions [...] de personnes ayant une
expérience vécue de la suicidalité » (White et al. 2016b, 9).
Dans Critical Suicidology, seules deux contributions dans la
section «Insider Perspectives » incluent les voix a la premiere
personne d’anciennes personnes suicidaires, sur un total de
treize chapitres dans le volume. Non seulement la majorité des
contributions a cet ouvrage collectif sont fournies par des
personnes «extérieures», mais donner la priorité aux ex-
personnes suicidaires plutdt quaux personnes actuellement
suicidaires est un choix épistémologique qui influence les
réflexions présentées dans le livre*®. Méme si certaines des
personnes ayant dirigé cet ouvrage se montrent sensibles dans
leur propre travail a l'importance découter les personnes
directement concernées par la suicidalité, 'ouvrage en tant que
tel n’inclut pas les voix de personnes qui s’identifient comme
suicidaires. Pour utiliser une analogie, si un ouvrage collectif
sur la santé des personnes trans incluait principalement des
chercheureuses qui s’identifient comme cisgenres, et si les
perspectives internes étaient écrites par des spécialistes du
travail social qui ceuvrent aupres des personnes trans, les
parents de ces derniéres et des ex-personnes trans (ou détrans),
j'interrogerais l'effacement des voix des personnes trans. Cet
exemple n’illustre qu'une des limites de la suicidologie critique
actuelle ; si beaucoup de chercheureuses veulent sincérement

48. Certains chapitres de cet ouvrage soulignent I'importance d’écouter les voix
des (ex-)personnes suicidaires et de les impliquer dans la prévention du suicide.
White insiste elle-méme sur I'importance d’écouter la voix des personnes
suicidaires (Kouri et White 2014 ; White et Morris 2019).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

inviter davantage de personnes dans la conversation, les
relations de pouvoir entre les personnes suicidaires et non
suicidaires demeurent souvent intactes.

Pour augmenter le nombre de voix a la premiére personne
dans la suicidologie critique, certaines chercheureuses ont
commencé a se pencher sur les lettres écrites en prévision de
suicides ayant été complétés®. Cette approche novatrice
fournit des informations cruciales sur la suicidalité depuis une
perspective interne. Méme si japplaudis ces initiatives, qui
émergent souvent de perspectives historiques, il me semble
qu’il serait également bénéfique de préter une attention a ces
voix lorsque les personnes sont toujours vivantes >°. Bref, dans
les quatre modeles de la suicidalité, y compris celui de la
justice sociale, l'objectif préventionniste souléve la question
«pourquoi le suicide?» pour répondre a la question
«comment le prévenir ?». La solution la plus simple serait de
remplacer lapproche centrée sur la prévention par une
approche basée sur laccompagnement, et de poser aux
personnes suicidaires les questions suivantes : quels sont les
plus importants écueils et barrieres auxquels vous faites face ?
Comment pouvons-nous vous aider ? Il est surprenant que peu
de chercheureuses aient suivi la tendance initiée par celleux
qui étudient ces lettres de suicide pour situer les voix des
principales personnes concernées au centre de ce champ du
savoir. Certaines ont commencé a le faire, mais beaucoup de
travail reste a accomplir.

49. Lire, par exemple : Corriveau et al. (2016); Perreault, Corriveau et
Cauchie (2016) ; Furqan et al. (2018).

50. Quelques chercheureuses ont commencé a écouter les récits des
personnes suicidaires, comme : East, Dorozenko et Martin (2019);
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) ; Marsh, Winter et Marzano (2021);
Krebs (2022) ; et LeMaster (2022).

publication/livre/DLS.html

117



118 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L— 1.2.4. L’injonction a la vie et a
la futurité : la toile complexe
du suicidisme et du sanisme

Ces trois limites des modeles de la suicidalité — c’est-a-dire,
(1) voir la suicidalit¢é comme un probleme a régler, (2) réduire
au silence les personnes suicidaires a travers un script
suicidiste préventionniste et (3) rendre leurs voix et perspec-
tives invisibles ou non pertinentes dans les discussions sur la
suicidalit¢é — s’ancrent dans deux systemes doppression
distincts mais interreliés : le suicidisme et le sanisme’'. Le
sanisme, aussi appelé «mentalisme » (LeFrangois, Menzies et
Reaume 2013; Lewis 2013), est une forme de validisme
mental dirigé contre les personnes vivant avec un handicap
cognitif, mental, psychologique et/ou émotionnel, ou percues
comme ayant une maladie ou un handicap mental, comme c’est
souvent le cas des sujets suicidaires. Comme laffirment des
chercheureuses des études Mad, les personnes détraquées sont
souvent pergues comme trop irrationnelles ou incompétentes
(1également ou autrement) pour prendre des décisions impor-
tantes ; leurs enjeux de santé ou leur handicap mental, réels ou
percus, sont utilisés pour miner la crédibilité et la 1égitimité de
leur parole et des souhaits quelles expriment (Leblanc et
Kinsella 2016; Liegghio 2013). Dans les régimes validistes,
sanistes et cogniticistes, les notions de capacité mentale,
d’aptitude a prendre des décisions et d’autonomie sont biaisées
par les criteres cognonormatifs et les perceptions étroites de ce
qui constitue un sujet autonome, rationnel et capable (Baril et
al. 2020). Seules les personnes catégorisées comme mentale-
ment, émotionnellement et cognitivement stables sont considé-
rées comme suffisamment compétentes pour prendre des déci-
sions cruciales sur leur vie et sur leur mort.

51. Pour des définitions des études Mad et de ses concepts, comme le sanisme,
voir le glossaire élaboré par LeFrangois, Menzies et Reaume (2013). I pourrait
aussi &tre utile de consulter des travaux dans les études Mad et antipsychiatrie :
Burstow (1992, 2014, 2015); Price (2011); Mollow (2013); Burstow,LeFran-
cois, et Diamond (2014) ; Leblanc etKinsella (2016) ; Kilty et Dej (2018) ; Rose
(2019) ; Thorneycroft (2020) ; et Beresford et Russo (2022).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Dans son analyse critique du suicide, Marsh (2010b, 221)
démontre que la folie/I'aliénation et le suicide ont été construits
ensemble au xix° siecle :

119

Nous avons suggéré que les discours médicaux sur la folie et le
suicide ont émergé en relation les uns aux autres, alors que le
suicide s’est défini en référence a la folie et, réciproquement, la
folie en référence au suicide [...]. La constitution du suicide a
travers un discours sur la folie a aussi eu leffet réciproque
selon lequel les conceptions de la folie en sont venues a étre
partiellement définies en référence a des vérités formulées

médicalement sur le suicide.

Si Marsh ne théorise pas le suicidisme et ne suggere donc pas
qu'une analyse de la folie serait incomplete si elle ne tient pas
compte de la suicidalité, jestime, en me basant sur sa démons-
tration historique méticuleuse, que le suicidisme et le sanisme
sont imbriqués et ne peuvent pas étre étudiés en vase clos. Par
conséquent, analyser la folie, le sanisme et les formes de
violence que subissent les personnes détraquées sans tenir
compte en méme temps de la maniere dont les personnes suici-
daires sont percues et traitées et du rdle que joue le suicidisme
dans la constitution du sanisme laisse des lacunes dans notre
compréhension de la folie et du sanisme — d’out I'importance
de ne pas effacer les personnes suicidaires, la suicidalité et le
suicidisme dans les études du handicap/ Mad. Réciproquement,
et peu importe le modele de suicidalité adopté, la plupart des
chercheureuses en suicidologie (critique) n’abordent que tres
brievement ou pas du tout les riches réflexions proposées par
les études du handicap/Mad. Autrement dit, si des formes de
validisme et de sanisme sont au cceur de l'expérience des
personnes suicidaires, les outils théoriques élaborés dans les
études du handicap/Mad sont sous-utilisés par les suicido-
logues (critiques). Jinvite donc les suicidologues critiques a se
pencher plus sérieusement sur les études du handicap/Mad et
les activistes/chercheureuses en études du handicap/Mad a
inclure la suicidalité et le suicidisme dans leurs programmes
théoriques et politiques.

publication/livre/DLS.html



120 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

En effet, les personnes suicidaires affrontent des formes
importantes de sanisme qui les condamnent a une vie/mort de
silence, et ce, pour deux raisons principales. Premiérement,
leur désir de mourir est souvent per¢cu comme irrationnel dans
une perspective saniste qui présuppose que les personnes
suicidaires souffrent d'une maladie mentale qui brouille leur
jugement et annihile leur compétence a intentionnellement
choisir la mort2. Les personnes suicidaires sont considérées
comme «folles» et «aliénées» de préférer la mort a la vie.
Dans ce contexte, comme l'observe Joiner (2005, 19), étant
donné que le «suicide est irréversible [...], il faut tout faire
pour léviter». Pour Joiner et beaucoup dlautres, «tout»
comprend des lois protégeant les personnes vulnérables d’elles-
mémes, permettant des hospitalisations involontaires et des
traitements médicaux forcés. Dans le contexte canadien
(comme dans beaucoup d’autres pays), la suicidalité est excep-
tionnelle du fait que des adultes normalement considérées
comme légalement compétentes se voient invariablement nier
le droit de refuser des traitements médicaux, un droit qui est
habituellement tenu pour acquis pour tous les individus
légalement compétents (Bach et Kerzner 2010; Cavaghan
2017). Par exemple, les personnes en phase terminale d’un
cancer ou les personnes religieuses qui refusent des soins qui
pourraient leur sauver la vie, comme des transfusions
sanguines, ont le droit de refuser des traitements médicaux,
méme si ce refus peut mener a la mort. Mais les personnes
suicidaires n'ont pas ce privilege, et leur droit de refuser des
traitements aprés une tentative de suicide est légalement
révoqué car elles sont temporairement considérées comme
mentalement incompétentes vu leur suicidalité 33. De plus, alors
que les activistes/chercheureuses antioppression sopposent
habituellement aux explications pathologiques et individua-
listes, iels les acceptent souvent pour les individus suicidaires

52. Lire, par exemple : Cholbi (2011) et Bering (2018).

53. Lire, par exemple : Szasz (1999); Stefan (2016); Borecky, Thomsen et
Dubov (2019); et Paperny (2019). Sur la notion de compétence et de capacité
de prise de décisions, lire : Gavaghan (2017) et Charland, Lemmens et Wada
(2018).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

3, Deuxiémement, méme si les personnes suicidaires ne sont
pas toujours percues par les activistes/chercheureuses antiop-
pression comme «détraquées » ou «folles », leur agentivité est
néanmoins souvent invalidée et leur jugement est considéré
comme biaisé par les systemes oppressifs. Le résultat de cette
délégitimation est similaire : on les considere trop aliénées et
mal positionnées pour prendre des décisions sur leur vie et sur
leur mort. En effet, le désir de mourir est délégitimé car le
suicide est vu comme une réponse illégitime a une souffrance
sociale et politique. Le résultat est que beaucoup d’activistes/
chercheureuses antioppression, qui adoptent habituellement
des perspectives critiques, tendent a accepter sans question les
lois, reglements et stratégies de prévention qui cherchent a
protéger les personnes vulnérables delles-mémes. Les
chapitres 2 et 3 démontrent les manieres par lesquelles cette
approche s7applique a plusieurs activistes/chercheureuses
queers, trans, du handicap et Mad.

De fagon enchevétrée a leur expérience du sanisme, les
personnes suicidaires doivent aussi endurer le suicidisme, qui
s’ancre plus généralement dans le biopouvoir et son intérét a
maximiser la vie de la population (Foucault 1976, 1994, 1997,
2001, 2004a, 2004b). Comme tous les systemes d'oppression,
le suicidisme fonctionne simultanément sur plusieurs plans
(par exemple : social, culturel, politique, 1égal, médical,
religieux, économique, épistémique et normatif), a travers une
variété de structures et de mécanismes, notamment des normes
et injonctions morales, comme I'«injonction a la vie et a la
futurité » que je théorise dans mes travaux antérieurs (Baril
2017, 2018, 2020b, 2020c, 2022). L’injonction a la vie et a la
futurité influence les spheres sociale, politique, médicale et
légale, et sous-tend les discours de la suicidologie et de la
suicidologie critique. Cette injonction se base sur le

54. Des chercheureuses ont montré qu’il existe des formes de sanisme a
I'ceuvre parmi les activistes/chercheureuses du handicap (Nicki 2001 ;
Lewis 2010 ; Lefrancois, Menzies et Reaume 2013 ; Burstow, LeFrancois
et Diamond 2014 ; Clare 2017 ; Ben-Moshe 2020). Dans ce contexte, il
n'est pas surprenant que la suicidalité soit souvent percue a travers une
lunette pathologique saniste comme une « maladie mentale » a « guérir ».

publication/livre/DLS.html

121



122 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

présupposé que la vie devrait tre préservée, souvent presque a
tout prix, sauf lorsque les sujets sont considérés comme
improductifs ou irrécupérables d’'un point de vue néolibéral,
capitaliste, Aagiste, validiste ou saniste — comme je le
démontre dans le chapitre 4. Emily Krebs (2022, 38), qui a
utilisé le suicidisme comme cadre théorique pour étudier les
récits de 140 personnes suicidaires qui sont publiquement
disponibles via le projet d’art activiste appelé Live Through
This (LTT), conclut que, «méme si elles nutilisent pas le
terme suicidisme, presque toutes les personnes narratrices
décrivent ce type de violence et identifient leur opposition a
Iisolement et a la douleur qui en résultent comme leur
motivation pour raconter leurs histoires ». Comme le démontre
méticuleusement Krebs, les personnes suicidaires affrontent le
suicidisme dans toutes les spheres de leur vie et dans leurs
diverses interactions — avec la famille, avec le systeme de
santé, le systeme légal et les politiques sociales en général.
Krebs note que ces formes de suicidisme se fondent sur I'impé-
ratif de rester en vie qui est imposé aux sujets suicidaires.

Je soutiens qu’il est important de théoriser I'injonction a
la vie et a la futurité imposée aux sujets suicidaires comme un
mécanisme faisant partie d’un systeme d’intelligibilité plus
large, comme c’est le cas avec I'injonction a la validité ou a la
sanité qui fait de la validité corpomentale [bodymind>] la
seule option normale et désirable dans nos sociétés. Quand il
sagit du suicide, malgré l'existence d’un large éventail de
conceptualisations, presque toutes atteignent, de maniere
stupéfiante, la méme conclusion : ne le faites pas. Il est
fructueux de considérer cette conclusion comme influencée par
I'injonction a la vie et a la futurité qui est a I'ceuvre dans ce que
jai d’abord appelé «la contrainte a la vitalité» [compulsory
liveness] (Baril 2020c) dans un systeme suicidiste, similaire a
la contrainte a ’hétérosexualité dans le systeme hétérosexiste

55. Price (2015, 269), qui a inventé le terme bodymind, [que I'on traduit ici en
«corpomental » et « corpomentalité», écrit : «Jai commencé a utiliser corpo-
mentalité librement, surtout car j'étais fatiguée de dire corps-et-esprit tout le
temps, et insatisfaite de la division implicite créée par la conjonction de coordi-
nation ».

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

(Butler 1990 ; Rich 1980) ou a la contrainte a la validité ou a la
sanité dans un systeme validiste et saniste (Kafer 2013;
McRuer 2006). Je reformule maintenant la notion de
contrainte a la vitalité comme une contrainte a la vie [compul-
sory aliveness], que je trouve plus claire. La contrainte a la vie
peut étre définie comme la composante normative de l'oppres-
sion suicidiste, et cette dimension normative comprend des
injonctions (ou impératifs) variées, comme l'injonction a la vie
et a la futurité. Autrement dit, le suicidisme, dans son aspect
normatif, prend la forme d’une contrainte a la vie. En tant que
dispositif, la contrainte a la vie fonctionne par l'entremise d’un
large éventail doutils et de mécanismes, comme des lois,
reglements, attitudes, discours et impératifs. Comme impératif
social, culturel, médical, religieux et méme légal, l'injonction a
la vie et a la futurité est simplement une manieére par laquelle
la contrainte a la vie régule la vie et la mort des individus et de
la population dans son ensemble. Je soutiens que la contrainte
a la vie vise a imposer une volonté de vivre et rend le désir/
besoin de mort anormal, inconcevable et inintelligible, sauf,
parfois, pour les personnes handicapées, malades, souffrantes
ou agées, pour qui le désir/besoin de mourir est considéré
comme normal et reconceptualisé comme aide médicale a
mourir ou mort médicalement assistée (voir le chapitre 4).
Comme systeme dominant d’intelligibilité au sein du régime
suicidiste, la contrainte a la vie masque sa propre historicité et
ses mécanismes de fonctionnement, lesquels donnent a la vie
un caractere apparemment stable et naturel, alors quelle
découle en fait d’'une énonciation performative sur le désir de
vivre qui est constamment itérée dans divers discours, y
compris dans les discours préventionnistes. Dans I'introduction
de son ouvrage pionnier sur la théorie crip, Robert McRuer
dénonce l'interrogation constante des personnes handicapées
par les personnes valides au sujet de leur désir supposé d’étre
«normales ». McRuer (2006, 9) écrit : «La culture qui pose de
telles questions assume a l'avance que nous sommes toustes
d’accord : les perspectives des personnes valides sont préfé-
rables et correspondent a ce que nous cherchons collective-
ment. Un systeme de contrainte a la validité exige continuelle-

publication/livre/DLS.html

123



124 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ment des personnes handicapées qu’elles incarnent pour les
autres une réponse par laffirmative a la question inavouable :
“Oui, mais en fin de compte, ne préféreriez-vous pas €tre plus
comme moi®® ?” ».

La contrainte a la vie opére de la méme maniere : les
personnes non suicidaires se demandent constamment pour-
quoi les personnes suicidaires sont suicidaires et ce qui
pourrait étre changé (chez elles ou dans la société) afin quelles
se conforment aux normes non suicidaires. Sous linfluence
d’une injonction implicite a la vie et a la futurité inhérente au
dispositif de contrainte a la vie, nous demandons constamment
aux personnes suicidaires : «Mais en fin de compte, ne
préféreriez-vous pas étre plus comme moi, une personne qui
veut vivre une longue vie et apprécier de la vivre 7» Je crois
que certaines, sinon la plupart des personnes suicidaires
pourraient répondre a cette question par laffirmative. Je
soutiens que le désir de guérir la suicidalité n’est pas
nécessairement suicidiste, surtout s’il vient de la personne
suicidaire, mais il doit étre resitué dans le contexte plus large
de la maniere dont la suicidalité est presque toujours présentée
comme une chose brisée a réparer. Ainsi, méme si certaines
personnes suicidaires veulent étre «réparées», la posture
présumant quelles répondraient toutes par laffirmative ou,
comme le dit McRuer, qui «assume a l'avance que nous
sommes toustes d’accord », est problématique. Il est simple-
ment incompréhensible pour beaucoup de gens qu’une
personne puisse répondre : « Non merci, je ne veux pas guérir.
Je ne veux pas étre réparée. Je ne veux pas attendre qu’une
révolution sociale éradique l'oppression qui me fait souffrir...
Je veux juste mourir maintenant. Jai assez vécu. Je ne me
soucie pas que ma vie soit finie. C’est ce que je veux.» Comme
les personnes Sourdes, handicapées, détraquées et crips qui ont
dit et continuent de nous dire qu'elles ne veulent pas des
«solutions idéales» offertes par la société dominante (par
exemple : les cures, les traitements ou les implants
cochléaires), mais plutot que leurs voix, perspectives, besoins

56. Sur cette question, voir aussi Kafer (2013, 43).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

et demandes soient respectées et soutenues (Clare 2009, 2017),
les personnes suicidaires ne devraient pas se faire imposer des
solutions précongues par des gens qui n'ont pas vécu leur
réalité. De plus, comme le note Alison Kafer (2013, 29), en
nous «concentrant toujours sur un meilleur avenir, nous
détournons notre attention de Iici et maintenant». En insistant
sur la futurité prometteuse des personnes suicidaires, nous
effacons paradoxalement leur avenir tel que certaines dentre
elles voudraient qu’il soit (c’est-a-dire terminé) et nous rejetons
leurs voix, préoccupations, perspectives et désirs de non-
futurité. Suivant ce que McRuer (2006, 10) dit du «trouble des
capacités » [ability trouble], dans l'esprit du «trouble dans le
genre » de Judith Butler (1990), jaffirme que les voix et les
demandes des personnes suicidaires font émerger dans ce
contexte un «trouble dans la vie » en démasquant la contrainte
a la vie imposée a tous les étres humains. Qui plus est, comme
le soutient McRuer (2006, 31) a propos des dimensions entre-
lacées des contraintes a I’hétérosexualité et a la validité,
Jargumente que les contraintes a la vie, a la validité et a la
sanité sont profondément imbriquées.

Etendant les arguments de Sara Ahmed (2010) et Ann
Cvetkovich (2012) sur les effets déléteres de I'injonction au
bonheur sur les groupes marginalisés, je crois que nous
devrions analyser les impacts de l'injonction a la vie et a la
futurité et de la contrainte a la vie sur les personnes
suicidaires, y compris celles qui vivent a [lintersection
d’oppressions multiples®’. Leurs effets sont envahissants et
généralisés, comme le révelent les traitements forcés sur les
personnes suicidaires. M&me si les chercheureuses Mad n'ont
pas abordé I'imposition de traitements psychiatriques forcés
spécifiquement sur les personnes suicidaires (a l'exception de
Burstow 1992), le long héritage de lactivisme et de la
recherche Mad dénongant les traitements forcés des personnes
détraquées, incluant I'incarcération, les contraintes, I'hospitali-
sation involontaire et les traitements chimiques (comme les

57. Jai commencé ces analyses dans mes travaux antérieurs : Baril (2017,
2018, 2020b). Marsh (2010b, 226) mentionne aussi bri¢vement cette
injonction au bonheur et a la santé.

publication/livre/DLS.html

125



126 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

médicaments) et physiques (comme les €lectrochocs), nous a
appris que ces traitements sont, en réalité, vécus par beaucoup
comme des formes de violence 3. Par exemple, l'usage de la
contention mécanique est souvent accompagné dautres
pratiques discutables qui menent les personnes a se sentir
bafouées [violated], un terme utilisé par celles qui ont parti-
cipé a une étude de Jean Daniel Jacob et ses collegues (2018).
Ces pratiques impliquent de les dévétir, parfois méme en
coupant directement les vétements avec des ciseaux pour les
retirer du corps, de leur refuser l'acces aux toilettes et de les
forcer a utiliser un bassin hygiénique ou un cathéter. Dans les
environnements psychiatriques, beaucoup de femmes sont
retenues de force et dévétues par le personnel, se font injecter
des médicaments contre leur gré et se sentent violées,
humiliées et (re)traumatisées (Burstow 1992; Jacob et al.
2018).

La contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité
sont étroitement liées au pouvoir disciplinaire, une forme de
pouvoir exercé au niveau individuel sur le corps du sujet, et au
biopouvoir, un dispositif de pouvoir qui vise a protéger et a
maximiser la vie de la population dans son ensemble >
(Foucault 1997, 2001, 2004a, 2004b). Dans I'ére néolibérale
actuelle, la contrainte a la vie et 'injonction a la vie et a la
futurité ne servent pas seulement a rendre les corps des sujets
suicidaires dociles (c’est-a-dire les empécher de s’engager dans
des gestes suicidaires, des atteintes auto-infligées ou des
comportements a risque) ou a préserver et maximiser la vie
d’'une population, mais aussi a maintenir en vie des sujets
potentiellement productifs pour le bénéfice d’une nation ®. En
ce sens, comme je le montre dans les chapitres 2, 3 et 4, la

58. Lire : Burstow (1992, 2015); LeFrangois, Menzies et Reaume (2013);
Liegghio (2013) ; Burstow, LeFrangois et Diamond (2014) ; Ben-Moshe (2020) ;
et Beresford et Russo (2022). Sur les contraintes et les hospitalisations
involontaires, lire aussi : Wilson (2018) ; Bernheim (2019) ; et Krebs (2020).

59. Lespace limité m’empéche délaborer sur les conceptualisations du
biopouvoir de Foucault. Les personnes intéressées par Foucault, le biopouvoir et
le suicide pourraient lire les travaux suivants : Murray (2006); Tierney (2006,
2010) ; BayatRizi (2008) ; Marsh (2010b) ; et Taylor (2014).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

contrainte a la vie et ses diverses injonctions font partie d’un
éventail de technologies plus large représentant ce que
jappelle des «somatechnologies de vie », enchevétrées dans le
corps vivant (Baril 2017). Je soutiens que la contrainte a la vie
et I'injonction a la vie et a la futurité nous entrainent, en
conjonction avec le suicidisme et le sanisme, dans une
approche irresponsable et insensible de la suicidalité. Nous
poussons les personnes a compléter leur suicide sans avoir eu
l'occasion d’exprimer/explorer leurs idées suicidaires avec les
autres par crainte de conséquences négatives. Nous réécrivons
les vies et les morts des sujets suicidaires en comprenant la
suicidalité et les lettres de suicide a travers nos scripts
dominants, et nous parlons & leur place dans nos discussions,
politiques et réglementations publiques.

L 1.3. Les conceptualisations
alternatives de la suicidalité

L 1.3.1. Les perspectives
philosophiques sur le suicide

Comme il a été abordé précédemment, le présupposé selon
lequel le suicide n’est qu'un probléme a prévenir doit étre situé
dans son contexte historique, géographique, social et culturel
plus large. Des conceptions alternatives de la suicidalité ont
existé depuis des siecles (Battin 2015), malgré la prédomi-
nance du script préventionniste. Par exemple, Nelly Arcan
(2004, 2008), une autrice et chroniqueuse canadienne décédée
a la suite d’'un suicide en 2009, adopte une position sur le
suicide qui differe de celles présentées jusqua maintenant.
Arcan envisage le suicide comme une liberté radicale, faisant

60. Je vous invite a explorer les réflexions sur le néolibéralisme en lien
avec les enjeux de santé mentale et de handicap dans les travaux suivants :
Koldfova (2015); Mitchell et Snyder (2015); Fritsch (2016); McRuer
(2018); et Rose (2019). Sur le suicide et le néolibéralisme, lire également :
Fullagar (2003) et Puar (2013).

publication/livre/DLS.html

127



128 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

écho a une conception philosophique exprimée a travers
I'histoire, notamment par des philosophes comme Simon Crit-
chley (2019), qui propose une vision non moralisante du
suicide comme liberté et comme choix qui ne devrait pas étre
condamné. L’histoire est remplie de philosophes (Séneque,
Nietzsche, Sartre, etc.) qui considéraient le suicide comme une
possibilité dans des circonstances spécifiques, ou de courants
philosophiques, comme le libertarianisme ou l'existentialisme,
pour qui le suicide est une liberté ou un droit (Cholbi 2011;
Marsh 2010b, 2016 ; Tierney 2006, 2010). Comme le soutient
le philosophe Michael Cholbi (2017, section 3.4), le droit au
suicide est généralement percu comme un droit de non-interfé-
rence plutot qu'un droit impliquant activement des devoirs et
des obligations chez les autres :

Le libertarianisme soutient généralement que le droit au
suicide est un droit de non-interférence, a savoir que les autres
sont moralement empéchés d’interférer avec les comporte-
ments suicidaires. Certaines avancent une affirmation plus
forte, selon laquelle le droit au suicide est un droit de liberté,
tel que les individus n’ont aucun devoir de renoncer au suicide
(c.-a-d. que le suicide n’enfreint aucun devoir moral), ou
encore un droit réclamé, selon lequel d’autres individus
peuvent étre moralement obligés non seulement de ne pas
interférer avec le comportement suicidaire d’une personne,
mais d’assister cette derniére dans ce comportement [souligné
dans l'original].

Comme le note Cholbi, cette derniere définition du droit au
suicide, conceptualisée comme un «droit réclamé», est
normalement (je dirais méme toujours, selon les textes que j’ai
consultés) formulée dans le contexte des débats sur le suicide
assisté dans les cas de handicap, de maladie, de souffrance ou
de vieillesse. Réclamer ce genre de droit au suicide dans ces
circonstances spécifiques n'est pas la méme chose que de
réclamer un droit au suicide pour les personnes suicidaires,
comme je le fais au chapitre 5, sur la base d’une critique de

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Tatteinte suicidiste aux droits des personnes suicidaires et d’'une
critique des fondements validistes, sanistes et agistes des
discours actuels sur le droit a mourir.

Michel Foucault est le philosophe qui se rapproche le plus
d’une défense d’un droit réclamé au suicide dans les courts
textes qu’il a écrits sur le sujet : deux mémoires sur des
personnes qui ont complété leur suicide, un court article
intitulé « Un plaisir si simple » et une entrevue publiée dans la
revue Sécurité sociale®. Selon Taylor (2014, 18), «Foucault
mentionne occasionnellement le suicide comme une forme de
résistance au pouvoir, ou au moins comme une exigence
minimale pour qu’une relation de pouvoir existe. Le pouvoir
implique nécessairement la possibilité d’'une résistance, méme
si le seul acte de résistance disponible est le suicide. » Au-dela
de la possibilité individuelle de résister aux relations de
pouvoir, Foucault croit aussi que le suicide pourrait €tre
collectivisé. Taylor (2014, 19) écrit :

129

Foucault imagine également la création de lieux qui pourraient
faciliter les suicides, mais il parle cette fois d’établissements
commerciaux [...] : il y aurait des commercgantes qui personna-
liseraient les suicides suivant les souhaits et le «style» désiré
des clientes, et il y aurait un processus de sélection faisant en
sorte «qu’il n’y ait plus que des gens qui se tuent par une
volonté réfléchie, tranquille, libérée d’incertitude» (Foucault

2001, 778-779) qui soient soutenus.

Dans une entrevue, Foucault (2001, 1186-1201) mentionne
aussi que s’il le pouvait, il créerait un institut ou les personnes
suicidaires pourraient se rendre pour quelques jours ou mois
pour passer les derniers moments de leur vie dans un environ-
nement plaisant et mourir par suicide dans de bonnes condi-
tions au lieu de conditions atroces. Quand on Iui a demandé s’il
faisait référence a un droit au suicide, Foucault a répondu par

61. Cette entrevue, intitulée « Un systeme fini face a une demande infinie »
constitue le texte n° 325 de Dits et Ecrits ii 1976-1988 (Foucault 2001,
1186-1201). L’autre article, « Un plaisir si simple », apparait dans le méme
ouvrage comme texte n° 264 (2001, 777-779).

publication/livre/DLS.html



130 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

laffirmative. Or, ce manque de développement nous empéche
de connaitre sa position avec certitude, et sa réclamation d’un
droit au suicide demeure nébuleuse.

Un philosophe contemporain qui aborde la question du
suicide plus exhaustivement et qui a mis fin a sa propre vie en
1978 est Jean Améry. Son livre Porter la main sur soi. Traité
du suicide est un essai philosophique sur ce qu’il appelle la
mort volontaire, un terme qu’il utilise a la place du suicide :
«Je lui préfere I'expression mort volontaire, tout en n’ignorant
pas que dans certains cas, souvent méme, l'acte résulte d’'un
état d'oppressante contrainte. Pourtant, méme prise dans 1'étau
de cette contrainte, la mort volontaire est encore libre
[...]» (Améry 1999, 15; souligné dans loriginal). Améry
appelle a une dépathologisation de la suicidalité et affirme que
la mort volontaire est un choix individuel que tout le monde
devrait pouvoir faire. La maniére dont Améry examine la mort
volontaire depuis la perspective des personnes suicidaires
elles-mémes est particulierement intéressante. Il développe ce
que jappelle un point de vue épistémologique suicidaire ou le
savoir sur la suicidalité s’élabore sur la base de lautorité des
personnes qui la vivent. Améry affirme que la mort volontaire
contredit ce qu’il appelle «la logique de la vie» : «Celui qui
recherche délibérément la mort échappe totalement a la
logique de la vie. [...] La logique de la vie nous est prescrite
ou, si l'on veut, “programmée” dans toute réaction de la vie
quotidienne. Et elle est passé€e dans la langue de tous les jours.
“Il faut bien vivre”, disent les gens [...] Mais faut-il vraiment
vivre ?» (1999, 26; souligné dans l'original). Il vaut la peine de
mentionner quaucune des philosophes ou des postures philoso-
phiques que jai consultées dans mes dix années de formation
en philosophie, méme la défense libertarienne du droit a
mourir par le suicide, n’a théorisé le suicidisme. Ce qui sen
rapproche le plus est la dénonciation de la «logique de la vie »
décrite ici par Améry, mais sa théorisation reste sur le plan
individuel et personnel. II est aussi important de noter, comme
le fait Cholbi (2011, 2017), qua lexception de celle des
libertariennes, toutes les autres positions sur le suicide
suggeérent d’intervenir, au moins minimalement, aupres des

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

personnes suicidaires pour empécher le suicide. Si certaines de
ces positions proposent des méthodes d’intervention non
coercitives, comme encourager les personnes suicidaires a
changer d’avis, d’autres sont assez coercitives.

Mon objectif dans la discussion qui suit sur les concep-
tualisations alternatives de la suicidalité n’est pas de présenter
un portrait exhaustif des activistes et chercheureuses qui les
soutiennent, une tache allant au-dela du cadre de ce chapitre,
mais d’introduire des auteurices clés présentant des visions
alternatives du suicide, dont je critique ensuite les positions 2.
Comme je le démontre, malgré leurs idées radicales sur la
suicidalité et méme, dans certains cas, leur dénonciation des
mauvais traitements imposés aux personnes suicidaires, aucune
n’a jusqua maintenant théorisé, comme je le fais, I'oppression
subie par les personnes suicidaires, et ce, a partir d’une
perspective antioppression, ou proposé un droit positif au
suicide assisté pour les personnes suicidaires (par opposition a
un droit négatif ou une liberté de se suicider). Néanmoins,
jaffirme que, si l'on reconnait que les personnes suicidaires
sont systématiquement maltraitées, nous devons aussi recon-
naitre qu’elles constituent un groupe marginalisé. Si cela est
exact, leur accorder la liberté d’agir comme elles le souhaitent
sans les soutenir ne combat en rien loppression quelles
subissent.

L— 1.3.2. Thomas Szasz et la
liberté radicale du suicide

Le psychiatre et philosophe libertarien Thomas Szasz (1999,
2008) estime que les personnes suicidaires sont discriminées
par la société, la psychiatrie, la loi et I'Etat. Il affirme que le
suicide constitue un acte fondamental de la liberté individuelle,
qui est bafouée par I'Etat et ses mesures de prévention du
suicide : « L’option de se tuer est intrinseque a la vie humaine
[...]. Nous sommes nés involontairement. La religion, la

62. Jaborde aussi d'autres conceptualisations alternatives de la suicidalité
dans le chapitre 4, mais en lien avec le suicide assisté.

publication/livre/DLS.html

131



132 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

psychiatrie et I'Etat insistent pour que nous mourions de la
méme maniere. Cest ce qui fait de la mort volontaire la liberté
ultime. Nous avons tout autant le droit et la responsabilité de
réguler comment nous mourrons que de réguler comment nous
vivons » (Szasz 1999, 130; souligné dans l'original). Connu
pour ses critiques véhémentes de la psychiatrie, Szasz espere
extraire la suicidalit¢é des mains des psychiatres et des
médecins, comme il ne croit pas que la suicidalité est une
maladie mentale®. Bien que Szasz élabore une thése similaire
a la mienne — précisément, que le suicide peut étre une option
—, il le fait depuis un point de vue libertarien et néolibéral
(capitaliste) avec lequel je suis profondément en désaccord.
Ainsi, méme si nous partons d'une mé€me theése, nous arrivons
a des conclusions différentes, car mon approche antioppression
du suicide entreprend une critique des systémes dominants,
comme le néolibéralisme, le classisme, le validisme, le sanisme
et 'agisme. En outre, tandis que Szasz s'oppose fortement a ce
que le systéme médical ou I’Etat offrent toute forme de soutien
aux personnes suicidaires, je suggere, a travers l'approche
antioppression élaborée dans le chapitre 5, que les souhaits des
personnes suicidaires devraient €tre soutenus par le systeme
médical et I'Etat.

Alors que le suicide n’est plus considéré comme un crime,
Szasz maintient que tout ce qui a trait a la suicidalité demeure
criminalisé et punissable sur la base de conceptions morales.
Szasz (1999, 19-20) aborde la distinction entre I'égalité de jure
et I’égalité de facto : tandis que la premiere réfere a l'aspect
légal de légalité, la seconde réfere a sa matérialisation.
Comme le démontrent Szasz et ce chapitre jusqua présent,
dans plusieurs pays, les personnes suicidaires jouissent d’une
égalité de jure, mais pas de facto. Szasz avance que la
meilleure preuve de cette iniquité est que, si le suicide était
vraiment légal de facto, les stratégies de prévention qui
enfreignent des droits humains fondamentaux ne seraient pas
considérées comme des traitements : elles seraient illégales.

63. Burstow (1992), une cheffe de file du mouvement et des études antipsychia-
trie, partage beaucoup des arguments de Szasz sur le suicide.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Szasz suggere que nous vivons «dans un Etat thérapeu-
tique» (1999, 34) ou la psychiatrie et ses agents ont trop de
pouvoir.

Non seulement Szasz croit que la prévention du suicide
est inefficace, mais il estime qu'elle est contreproductive et
quelle constitue une forme de violence exercée contre les
personnes suicidaires. Szasz maintient que les individus
devraient avoir la libert¢ de mettre fin a leur vie sans
interférence. Il s‘oppose néanmoins fortement a toute interven-
tion médicale ou étatique qui fournirait une assistance au
suicide, car ces mesures constitueraient une interférence et
donneraient trop de pouvoir aux médecins, aux psychiatres et a
I'Etat. En somme, Szasz dénonce les traitements coercitifs
imposés aux personnes suicidaires, mais n’approuve aucune
forme de soutien pouvant les aider & accomplir leur but. Dans
des termes philosophiques, cette posture illustre la différence
entre un droit positif et un droit négatif. Comme l'explique
Szasz (1999, 108 ) :

133

Jentends par la [un droit négatif au suicide] que le gouverne-
ment doit étre obligé par la loi [...] de laisser l& citoyemne,
comme personne suicidaire, tranquille. Brievement, la diffé-
rence entre un droit positif et un droit négatif est la suivante :
un droit positif est une réclamation envers autrui pour des
biens ou des services ; autrement dit, c’est un euphémisme pour
un droit qui nous est dii [entitlement]. Vu que la notion d’un
droit au suicide (ou dun suicide médicalement assisté)
implique une obligation par les autres de remplir les devoirs
mutuels qu’il implique, je rejette la notion d’'un «droit au
suicide ». Toutefois, jestime que nous avons — et qu’il faut
nous accorder — un «droit naturel » d’étre laissées tranquilles
pour nous suicider. Une société vraiment humaine reconnai-
trait cette option comme un droit civique respecté % [souligné
dans l'original].

64. Dautres philosophes ont défendu une position similaire, tel Ogien
(2009). Sur la distinction entre les droits positifs et négatifs, lire aussi
Campbell (2017).

publication/livre/DLS.html



134 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

Basé sur des conceptions libérales du choix, de la liberté et de
l'autonomie, Szasz appuie la division entre les spheres publique
et privée et approuve le suicide seulement quand il s’agit d’'une
affaire «privée ». Il s‘oppose donc fortement au suicide assist€,
qui ramenerait dans la sphere publique une affaire privée qui
devrait étre traitée individuellement ou avec l'aide de la famille
et des proches. Sa perspective sur le suicide le situe aussi dans
une logique de calcul capitaliste néolibérale, ol les suicides qui
n’affectent pas la productivité sociale sont permis et pergus
comme des gestes ultimes de liberté, tandis que les suicides qui
sont potentiellement dommageables et coliteux pour la société
devraient étre condamnés et prévenus. Szasz (1999, 113) écrit :

La mort volontaire d’une personne spécifique peut faire sauver
des colits, ne rien cofiter ou cofiter beaucoup (a la famille et la
société). Quand le suicide fait sauver des colits ou ne colite
rien, il n’y a aucun prétexte de prudence pour 'empécher ou le
condamner. Quand il est cofiteux, il peut étre justifiable de
condamner le suicide et d’utiliser la persuasion pour le
prévenir, mais il est injustifiable d’utiliser la coercition pour

interférer avec lui.

Promoteur d’un libre marché basé sur des conceptions néolibé-
rales et capitalistes, Szasz (1999, 2008) ne croit pas en un
systeme universel de santé. Il maintient que des soins de santé
gratuits et universellement accessibles sont néfastes aux
patientes et aux personnes suicidaires. Un systéme médical
fort, selon Szasz (1999), est celui ou les individus paient pour
leurs services. Mobilisant une comparaison avec I'avortement,
il estime que la meilleure maniere de servir les intéréts des
patientes est de dissocier la médecine de ce qu’il considere
comme des choix individuels. Ainsi, tandis que Szasz propose
l'une des premieres réflexions critiques sur la violence que
I'Etat et le systtme psychiatrique font vivre aux personnes
suicidaires, sa perspective libertarienne, néolibérale et
capitaliste sur le suicide n’offre qu'un faible appui pour la
théorisation de 'oppression des personnes suicidaires dans une
approche antioppression. En plus de ses perspectives liberta-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

riennes et néolibérales problématiques, Szasz reproduit
certains discours validistes et agistes dans son travail. 1l croit,
par exemple, quil vaut mieux mourir que vivre avec un
handicap, renforcant la longue tradition de préjugés contre les
personnes handicapées, malades, ou souffrantes : «Si nous ne
voulons pas mourir d'une mort lente aprés une période
prolongée de handicap pathétique, nous devons nous tuer alors
que nous en sommes capables, peut-&tre plus tdt que nous ne
nous sentirions prétes a le faire» (Szasz 1999, 129). Le
validisme est aussi apparent dans le vocabulaire qu’il emploie
dans son livre, quand, par exemple, il utilise des termes
offensants pour décrire certaines personnes handicapées. A
travers sa lunette antipsychiatrie niant 'existence de la maladie
mentale, Szasz invalide du méme coup la réalité des gens qui
vivent des enjeux de santé mentale comme une forme de
maladie mentale ou de handicap (Mollow 2006 ; Nicki 2001).
Ainsi, au lieu détre théorisées d’un point de vue positif et dans
des perspectives antivalidistes et antisanistes, les notions de
maladie et de souffrance sont présentées comme négatives.

L— 1.3.3. Susan Stefan et la
discrimination des personnes
suicidaires

Connue pour son expertise légale comme avocate et profes-
seure de droit, Susan Stefan a publié deux monographies sur la
loi et les handicaps mentaux avant de publier son livre
Rational Suicide, Irrational Laws en 2016. Malgré son intérét
pour le handicap et la discrimination, et méme si son livre sur
le suicide a influencé mes réflexions sur la suicidalité, je trouve
parfois que les travaux de Stefan manquent d’un vrai dialogue
avec les études du handicap/Mad. Par exemple, dans une
monographie de plus de 500 pages, elle n’utilise jamais des
termes comme validisme, handicapisme, sanisme ou menta-
lisme, et elle utilise parfois certaines expressions
problématiques comme retard mental (Stefan 2016, 80). De
plus, malgré une démonstration convaincante de la discrimina-
tion vécue par les personnes suicidaires a travers I'étude de cas

publication/livre/DLS.html

135



136 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

juridiques pertinents et des centaines dentretiens (et plus de
240 sondages en ligne) avec des personnes anciennement ou
actuellement suicidaires, Stefan attribue paradoxalement une
négativité a la maladie et la souffrance. Tout en tentant de
déméler et de dissocier la plupart des suicides de la maladie
mentale, elle présente la maladie mentale comme négative
(177). Comme Szasz, Stefan ne fait pas que négliger de
conceptualiser l'expérience vécue des personnes suicidaires
comme partie dune oppression systématique, mais elle
remarginalise aussi souvent les personnes handicapées,
malades ou souffrantes, comme le font beaucoup d’activistes/
chercheureuses dans les mouvements sociaux en réclamant la
dépathologisation de certains groupes marginalisés (Baril
2015).

Comme Szasz, Stefan ne tend pas vers un droit positif au
suicide. Au lieu de soutenir les personnes suicidaires dans leur
quéte, elle soutient que la société n'est pas responsable de les
aider a mourir, mais suggere que si elles veulent mourir, elles
devraient pouvoir le faire sans interférence (474-475, 486). La
position de Stefan (240) est claire : elle ne pense pas que nous
devrions autoriser le suicide assisté pour les personnes
suicidaires ou pour celles qui vivent avec des handicaps
mentaux ou une souffrance émotionnelle insoutenable, ce qui
donnerait trop de pouvoir aux médecins et enverrait un
mauvais message a ces populations sur la valeur de leurs vies
(487). Elle s'oppose a toute implication d’un tiers parti dans le
suicide (245). Abordant les points de vue de plusieurs
personnes suicidaires avec lesquelles elle s’est entretenue,
Stefan explique que «la décision de mettre fin a sa vie, comme
les décisions de refuser des traitements ou des décisions sur la
reproduction, est un droit civique, une question de liberté
fondamentale, une décision personnelle, intime et privée qui
appartient a la personne seule et ne devrait pas étre soumise a
I'intervention de I'Etat» (xxiv). Le livre de Stefan interprete le
suicide comme un choix et une décision individuelle,
autonome, personnelle et privée, termes qu'elle utilise abon-
damment dans son livre®. Comme Szasz, elle adopte une

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

approche (néo)libérale et individualiste®, malgré ses appels
répétés a une approche systémique et a des initiatives menées
par les communautés en matiere de prévention du suicide. A
I'instar de Szasz, elle fait une analogie avec l'avortement et
privilégie les droits négatifs et les actions privées et
individuelles plutdt qu'un acces universel a l'avortement (85,
246-247). Stefan croit que, comme l'avortement, le suicide ne
devrait pas étre médicalis€¢, mais plutot constituer un choix
individuel. Mais contrairement a sa conviction qu’il faudrait
faciliter l'acces a l'avortement, Stefan croit que nous devrions
limiter l'acces aux ressources pour mettre fin a sa vie.

Ainsi, tout en insistant sur I'importance de déstigmatiser
le suicide et de réduire les craintes entourant les discussions
sur la suicidalité, Stefan (240) affirme paradoxalement que I'un
des facteurs les plus efficaces dans la prévention du suicide
reste la peur. Faciliter le suicide reviendrait a encourager le
suicide, le rendant trop facile a accomplir. Elle argumente
parfois méme en faveur de certaines formes de criminalisa-
tion : «Cela [la position de l'autrice] n’empécherait pas une
société de bannir ou de criminaliser le suicide, les tentatives de
suicide ou le suicide assisté. [...] Pas plus que cela n'empéche
les hospitalisations involontaires pour cause de suicida-
lit¢ » (51). Pour prévenir autant de suicides que possible,
Stefan critique l'inefficacité des stratégies de prévention
coercitives actuelles et appelle a élaborer une « approche basée
sur la santé publique» (468) comprenant diverses politiques
sociales et stratégies multisectorielles. Elle soutient que les
stratégies de prévention actuelles produisent probablement
plus de morts par suicide qu’elles n’en préviennent, étant donné
quelles font taire les personnes suicidaires au lieu de les inviter
a parler ouvertement. Elle espere quen déstigmatisant le
suicide et en diminuant les formes de discrimination auxquelles
les personnes suicidaires font face, nous pourrions créer des

65. Pour quelques exemples, lire Stefan (2016), p. 7, 9, 51, 57, 81-82, 88-
89, 122-23, 246 et 269.

66. Son livre véhicule une tension continuelle entre une perspective
individualiste et libertarienne et une approche plus systémique de la suici-
dalité.

publication/livre/DLS.html

137



138 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

espaces plus slrs pour leur permettre de partager leurs
sentiments. Elle insiste sur le fait que les stratégies de
prévention, qui pourraient inclure une variété de méthodes
comme lintervention spirituelle, le soutien par les pairs et
l'acces limité aux moyens de se suicider, devraient se baser sur
«les rapports humains et une persévérance patiente et bien-
veillante » (451).

Dans «la théorie unifiée du champ du suicide » quelle
propose dans sa conclusion, Stefan soutient que I'aide a mourir
ou a compléter le suicide devrait étre illégale (496) et qu’il

faudrait aider les gens a vivre plutot qua mourir :

Il faut respecter les décisions que prennent les personnes sur
leur propre vie et mort, et elles devraient Etre aidées aussi —
pas a mourir, mais a changer leur vie pour quelle vaille la
peine d’étre vécue. Pour la plupart, [les personnes suicidaires]
savent ce dont elles ont besoin : rester a I’école, obtenir du
soutien pour prendre soin de leurs enfants, qu'on leur enseigne
une nouvelle perspective pour comprendre leurs problémes et
les résoudre, prendre une petite pause et du repos, et avoir une
communauté qui reste a leur cdté dans leur long, long
parcours, avoir quelqu’un qui les écoute. Elles savent ce dont
elles n'ont pas besoin : des hospitalisations involontaires, étre
blessées ou tuées par la police, des jugements moralisateurs de
personnes qui n'ont aucune idée de ce quelles ont vécu, et
quon ne leur permette jamais de vraiment articuler a quel
point elles se sentent mal sans que leur dosage de médicaments
ne soit augmenté (495).

Selon Stefan, si nous devons transformer les méthodes de
prévention du suicide et cesser la discrimination des personnes
suicidaires, il faut maintenir le statu quo quand il s’agit de
tentatives de suicide. Nous ne devrions pas soutenir activement
les personnes suicidaires a compléter leur suicide, et elles
devraient mourir seules, en utilisant les moyens réguliers
(violents) de se tuer ou des greves de la faim si elles choisissent

d’exercer leur autonomie individuelle pour ce faire (497).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Contrairement aux positions de Szasz et de Stefan,
jestime que les personnes suicidaires ont le droit de recevoir
un soutien et une assistance (c’est-a-dire qu’elles devraient
avoir des droits positifs), comme les autres groupes margina-
lisés. Pour revenir a I'exemple de I'avortement, Szasz et Stefan,
dans leur critique du systeme médical, privilégient le désenga-
gement de I’Etat. Méme si je ne veux pas insinuer que I'avorte-
ment et le suicide sont des pratiques comparables, I'exemple de
lavortement illustre que tous les droits, comme ceux qui
concernent la reproduction, sont ineffectifs sans la mise en
ceuvre de droits positifs a travers des mesures et politiques
concretes. Décriminaliser l'avortement et accorder aux
personnes un «droit négatif » d’avorter sans mettre en place
des politiques sociales fortes, un soutien et des services
institutionnels qui permettent un réel acces universel a
l'avortement, n'appuient pas la justice reproductive. L’Etat
devrait avoir une obligation et un devoir de faire tout ce qui est
possible pour faciliter 'acces a ces services tout en fournissant
aux personnes une éducation sexuelle positive et des mesures
contraceptives.

Similairement, je crois que décriminaliser et dépatholo-
giser le suicide, réduire la stigmatisation et demander & I’Etat
et a ses institutions médicales et légales d’arréter d’imposer des
traitements déshumanisants ne suffisent pas pour appuyer les
droits des personnes suicidaires et favoriser la justice sociale
pour ce groupe marginalisé. En tant que chercheur/activiste
féministe, trans, handicapé et détraqué, jadhére a la méme
logique pour tous les groupes marginalisés. Je crois que
travailler a une équité forte et effective pour les groupes
marginalisés, incluant les personnes suicidaires, ne se limite
pas a prévenir le contrdle de I'Etat ou les formes directes de
violence, mais doit inclure la création de conditions ou les
groupes marginalisés ont accés aux mémes opportunités et
ressources et recoivent la méme reconnaissance sociale,
culturelle, politique et 1égale que les autres. Sans encourager le
suicide ou proposer aux personnes suicidaires une fagon rapide
et non réflexive de mettre fin a leur vie, I'Etat devrait offrir le
suicide assisté comme une option potentielle parmi beaucoup

publication/livre/DLS.html

139



140 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

d’autres, guidant et conseillant soigneusement les personnes qui
envisagent cette possibilité, comme je le propose dans le
chapitre 5. Dans cette optique, ma thése différe radicalement
des positions dont jai traité pour l'instant dans ce chapitre. La
notion de suicidisme que jélabore ici a partir d’'une approche
antioppression ne vise pas seulement a critiquer et a dénoncer
l'oppression subie par les personnes suicidaires, mais aussi d
mettre fin a leur oppression a travers des solutions systémiques
et des transformations sociopolitiques, légales, médicales,
économiques et épistémiques.

L 1.3.4. Perspectives alternatives
additionnelles

Le chercheur et psychologue James L. Werth Jr. (1996, 1998,
1999) a fourni des contributions importantes sur le «suicide
rationnel ». Dans l'ouvrage collectif Contemporary Perspectives
on Rational Suicide (1999), Werth distingue le suicide
rationnel du suicide assisté, soutenant que le suicide rationnel
désigne un processus rationnel de prise de décision, tandis que
le suicide assisté désigne une aide ou une assistance dans la
mise en ceuvre de cette décision. Werth et plusieurs autres
chercheureuses contribuant a son ouvrage collectif abordent la
notion de suicide rationnel dans le contexte de la maladie, de la
souffrance, du handicap et (parfois, mais pas toujours) de la fin
de vie. Ainsi, iels s’intéressent moins aux débats sur le suicide
en tant que tel quaux débats sur le suicide assisté. Comme je
le démontre dans le chapitre 4 en critiquant les positions
actuelles en faveur du suicide assisté, la «rationalité » d’un
individu suicidaire semble étre évaluée différemment si cette
personne est agée, mourante, handicapée ou malade, plutot
qu'un individu jeune, en santé et potentiellement un citoyen
productif. Autrement dit, la position de Werth sur le suicide
rationnel serait vraisemblablement différente s’il considérait la
rationalité d'un homme en santé de vingt ans qui est déprimé et
qui veut mourir a cause de difficultés financieéres ou de
problémes amoureux. En plus détablir des critéres caractéri-
sant un suicide rationnel (1996, 62), dans d’autres travaux,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Werth espere distinguer les suicides rationnels des suicides
irrationnels pour prévenir les derniers (1998). Il croit aussi que
qualifier certains suicides de rationnels aiderait a créer une
relation plus forte entre les personnes qui travaillent dans le
systeme de santé et leurs patientes pour empécher les suicides
irrationnels. Selon Werth (1998, 186), la prévention peut
aliéner certains sujets suicidaires. Ainsi, reconnaitre que le
suicide peut &tre une option sensée dans certaines circons-
tances a travers une approche sans jugement du suicide
rationnel pourrait aider a consolider la relation de confiance
entre les patientes et les cliniciemmes, en encourageant
Iempouvoirement [empowerment] des sujets suicidaires.
Comme l'explique Werth (1998, 186), se sentir empouvoirées
diminue les idéations suicidaires. Or, l'objectif ultime de Werth
demeure la prévention du suicide et la logique d’un suicide
rationnel reste ancrée dans ce que jappelle dans le chapitre 4
Pontologie du suicide assisté validiste, saniste, agiste et suici-
diste, caractérisant les suicides comme rationnels seulement
dans le contexte d’une condition sans espoir, quelle soit
physique ou psychologique. Werth (1998, 187) énonce claire-
ment que la seule chose qu’il suggere est un processus amélioré
pour trier et distinguer différents types de personnes suici-
daires pour améliorer les stratégies de prévention actuelles.
Dans un autre ordre d’idées, dans un billet sur la
plateforme maintenant fermée des contributions au HuffPost,
intitulé « How Being Black & Queer Made Me Unapologeti-
cally Suicidal », lactiviste/chercheureuse T. Anansi Wilson
(2016) situe sa dépression et son désir de mort comme résul-
tant de formes de violence et d’'oppression systémiques comme
le racisme, le classisme et hétérosexisme. Wilson affirme que
le fait de vivre, ou de vivre dans des conditions suffisamment
décentes, constitue un privilege dont sont privés les groupes
marginalisés. Comme les chercheureuses qui abordent le
suicide sous l'angle de la justice sociale, Wilson présente le
suicide comme une forme de meurtre de soi-méme résultant de
la mort lente imposée aux groupes marginalisés. Or, contraire-
ment a beaucoup de personnes qui défendent le modele de
justice sociale et qui inscrivent leurs travaux dans un script

publication/livre/DLS.html

141



142 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

préventionniste, Wilson (2016, § 7) affirme que le suicide
pourrait devenir I'action queer par excellence, un geste révolu-
tionnaire de rébellion contre les systémes oppressifs :

Le suicide pourrait donc étre révolutionnaire. La vie ne peut
étre préconisée que lorsqu’elle dépasse la simple survie. Ceci
n’est pas un appel a ce que les personnes qui luttent avec la
dépression se tuent. C’est un appel a un examen critique de ce
que le suicide signifie, ou ne signifie pas, selon les expériences.
C’est un appel a réfléchir a la facon dont la vie est instrumenta-
lis€ée comme maniere infaillible de surveiller, de monétiser et

d’avoir acces aux corps opprimés.

Wilson nous invite a penser a la facon dont le suicide pourrait
étre conceptualisé, dans cette culture colonialiste, raciste et
capitaliste ou certains corps sont jetables, comme une forme
de résistance individuelle et collective a la marchandisation et
a lexploitation des corps et des vies des groupes marginalisés.
Comme nous le voyons dans cet extrait, la personne qui a écrit
ce billet ne romantise pas le suicide, mais offre plutot une
vision alternative de ce dernier allant au-dela des conceptuali-
sations dominantes le présentant comme un mauvais choix
pour les sujets marginalisés. Méme si Wilson adopte une
approche antioppression, la conceptualisation du suicide
comme geste révolutionnaire repose encore partiellement sur
une notion individualiste du choix. Les travaux de Wilson ne
sont pas apolitiques — bien au contraire — mais dans son
texte, le suicide demeure une action privée qui n’implique pas
de droits positifs pour les personnes suicidaires. Dans I'esprit
de la tradition féministe, jestime que le privé est politique et
que le geste du suicide ne devrait jamais étre vu comme une
décision individuelle a accomplir en solitaire. Il doit plutot étre
collectivisé et politisé — non seulement pour révéler les liens
entre la suicidalité et les structures politiques, mais aussi pour
élaborer des réponses aux personnes suicidaires qui soient
collectives et responsables, comme jespere le faire ici.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Dans son billet de blog «Learning to Live with Wanting
to Die» (2018), l'activiste et organisateurice communautaire
Cortez Wright propose une perspective similaire a celle de
Wilson. Wright aborde également son combat avec la dépres-
sion comme résultant de formes d’oppression qu’iel a vécues en
grandissant : taillisme, sexisme, racisme, hétérosexisme et
cisgenrisme. Wright dénonce [Iinefficacité des stratégies
actuelles de prise en charge de la dépression et de la suicida-
lité, qui se basent principalement sur des solutions médicales et
individuelles. Sengageant dans une approche antioppression,
Wright questionne le double standard concernant la célébration
de la diversité pour une grande variété de groupes marginalisés
et le silence qui semble prévaloir au sujet des personnes
malades mentalement. Wright souligne I'importance de lutter
contre la stigmatisation de la suicidalité, car le silence est plus
dangereux que les idéations suicidaires elles-mé&mes. Wright
soutient aussi des discours alternatifs sur la suicidalité qui vont
au-dela de I'idéologie curative et du rétablissement, appelant a
accepter les idéations suicidaires, méme s’iel ne pousse pas la
réflexion au point de suggérer qu’il faudrait soutenir les
personnes suicidaires grice a des droits positifs®.

Si les auteurices qui adoptent des conceptualisations
alternatives du suicide que je présente dans cette section
proposent certaines contributions inestimables, leurs théorisa-
tions ne proposent pas de cadre exhaustif pour théoriser et
dénoncer le suicidisme. Bien que certaines personnes insistent
sur les avantages de permettre aux personnes suicidaires de
parler plus librement pour sauver plus de vies, elles ne
remettent pas en question I'injonction a la vie et a la futurité
qui sous-tend les stratégies de prévention du suicide qu’elles
cherchent a réformer ou a transformer. De plus, personne ne
défend la nécessité d’un droit positif au suicide impliquant un
devoir de soutenir les gens dans leur quéte vers la mort. Malgré

67. Pour des perspectives critiques sur la prévention, lire aussi : Tack
(2019) et Krebs (2022). Pour des perspectives queers, antivalidistes et
antisanistes sur la suicidalité appelant a déstigmatiser les personnes
suicidaires et a mieux écouter leurs besoins, lire également : Horncastle
(2018) ; Froese et Greensmith (2019) ; et LeMaster (2022).

publication/livre/DLS.html

143



144 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

leur dénonciation des traitements cruels réservés aux
personnes suicidaires, leur appel a mettre fin a la marginalisa-
tion vécue par les personnes suicidaires et leur théorisation du
suicide comme un choix, aucune d’entre elleux ne revendique
de droits positifs pour les personnes suicidaires ou une plus
grande responsabilité dans la manieére dont on répond a leur
désir de mourir. En somme, si la déstigmatisation de la
suicidalité est nécessaire, elle ne va pas assez loin pour
surmonter le suicidisme et soutenir activement les personnes
suicidaires.

L— 1.4. Le suicidisme comme violence
épistémique

Une longue tradition dépistémologies féministes, queers,
postcoloniales et Noires, qu’on appelle parfois des «épistémo-
logies insurrectionnelles » (Medina 2012, 2017) ou des «épis-
témologies libératoires » (Tuana 2017), a démontré comment
les connaissances de certains groupes marginalisés sont
dévaluées et discréditées en comparaison avec le savoir des
groupes dominants, et comment la revalorisation et la relégiti-
mation de ces connaissances pourraient enrichir et rectifier les
savoirs actuels®®. Spivak (1988) élabore la notion de « violence
épistémique », qui renvoie aux formes de violence perpétrées
sur les sujets colonisés en les empéchant de parler ou détre
entendus, ou encore en délégitimant leurs voix et leurs
connaissances quand ils sont entendus. En sappuyant sur
Spivak, la philosophe Kristie Dotson (2011, 236) propose la
définition suivante de la violence épistémique : « Une méthode
d’exécution de la violence épistémique est dendommager la
capacité que possede un groupe donné de parler et détre
entendu.» Depuis lors, un riche appareil de concepts, de
théories et de notions a été mis en avant pour analyser, décrire
et critiquer diverses formes de violence exercées sur le plan

68. Lire, par exemple : Spivak (1988); Mills (1997); Hill Collins (2000);
Sullivan et Tuana (2007) ; Medina (2013) ; et Hall (2017b).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

épistémique ou en lien avec le savoir. On se référe a '« oppres-
sion épistémique », aux «blessures épistémiques », a la « mort
épistémique », aux «communautés épistémiques» (Medina
2012, 2017), a la «résistance €pistémique», aux «habiletés
épistémiques », & '«insurrection épistémique » et a la «déso-
béissance épistémique» (Medina 2012, 2017; Tuana 2017),
pour ne nommer que certaines de ces notions en rapide évolu-
tion. Dans sa réflexion sur le racisme, le philosophe et
chercheur en études critiques de la race José Medina démontre
comment la violence épistémique est transversale et liée a des
formes de violence variées, qu'elles soient politiques, 1égales,
sociales ou physiques, soulignant que ne pas reconnaitre ces
diverses sortes de violence représente en soi une forme de
violence épistémique.

Je soutiens que le suicidisme constitue un systeme
oppressif qui comprend plusieurs types de violence (sociale,
culturelle, politique, médicale, 1égale, religieuse, économique
et normative), notamment la violence épistémique qui affecte
la vie des sujets suicidaires en interagissant avec les autres
formes de violence. Seule une poignée de chercheureuses dans
le domaine de la suicidologie critique ont mobilisé des notions
et des concepts liés a la violence épistémique pour théoriser la
suicidalité, et ces rares contributions ont commencé a paraitre
en 20209 (Baril 2020c ; Chandler 2020a). Par exemple, malgré
la tendance actuelle a mobiliser des connaissances expérien-
tielles dans des projets de recherche en suicidologie, Fitzpa-
trick (2020) montre comment les discours et les récits des
(ex-)personnes suicidaires sont souvent utilis€és de facon
strictement symbolique et comment leur expertise est souvent
confinée a une fonction de consultation plutdt que de prise de
décision. Fitzpatrick considere cette approche comme une
forme de violence épistémique et critique l'ignorance active
sous-jacente aux formes de marginalisation épistémique qui en

69. On trouve une breve allusion a la violence épistémique chez Jaworski
et Marsh (2020) ainsi que chez White (2020b). Dans un article plus ancien,
Fitzpatrick (2016) démontre comment certains discours et récits sur le
suicide se font accorder plus de crédibilité et de légitimité que d’autres.

publication/livre/DLS.html

145



146 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

découlent. La discussion qui suit nous aidera a comprendre ces
formes de violence épistémique aussi bien que ses mécanismes
d’ignorance active.

L 1.4.1. Le suicidisme comme une
épistémologie de I’ignorance

Comme nous le rappelle Medina (2017, 247), I’épistémologie
de lignorance a été théorisée, sans é&tre nommée comme telle,
par plusieurs personnes dans le champ des études critiques de
la race : «Méme si I'on na commencé que récemment a
discuter des épistémologies de Iignorance en utilisant ce
terme, [...] elles ont toujours été€ un theme clé dans les théories
de la race et ont occupé une place prépondérante dans les
philosophies de la race dauteurices classiques comme
Sojourner Truth, Anna J. Cooper, W.E.B. Du Bois, Alain
Locke et Frantz Fanon, pour n’en nommer que quelques-uns. »
Le philosophe Charles W. Mills a inventé I'expression épisté-
mologie de l'ignorance en 1997 dans son livre Le contrat
racial. 11 utilise cette expression pour décrire le processus a
travers lequel les groupes dominants — dans ce cas, les
blanches — ignorent activement le racisme et le privilege
blanc et le role qu’ils jouent dans la reproduction de cette
idéologie et ce systeme matériel. Dans son livre de 2012, The
Epistemology of Resistance: Gender and Racial Oppression,
Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations, Medina
explore cette idée plus en profondeur en proposant de réagir a
cette épistémologie de I'ignorance avec une «épistémologie de
la résistance». Comme il lexplique, Iépistémologie de
Iignorance va main dans la main avec les pratiques de silencia-
tion. En effacant les voix marginalisées des personnes racisées,
les personnes blanches restent activement ignorantes du
racisme, de ses ramifications, ses manifestations, ses
mécanismes et ses impacts — d’oll I'importance de résister a
cet effacement par divers moyens.

Comme idéologie et comme systeme matériel, le suici-
disme se base sur une épistémologie de Iignorance. Les
personnes non suicidaires, les chercheureuses en suicidologie

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

traditionnelle (et parfois en suicidologie critique), les profes-
sionnelles de la santé et plusieurs autres personnes (incluant les
proches et les amtes des personnes suicidaires) reproduisent
une ignorance active concernant les perspectives, les demandes
et les réalités des personnes suicidaires et ont le privilege de
rester dans I'ignorance en ce qui a trait au suicidisme, a ses
ramifications, manifestations, mécanismes et impacts sur les
personnes suicidaires. La plupart des personnes non suicidaires
ne réalisent pas que leur compréhension de la suicidalité est
incomplete et problématique. Elles peuvent ignorer les voix
des personnes suicidaires qui nadherent pas au script suicidiste
préventionniste et les rejeter comme irrationnelles ou aliénées
politiquement — étant donné que la société entiere et ses
normes, institutions, lois et reéglements soutiennent la vision
selon laquelle le suicide ne devrait jamais étre une option pour
les personnes suicidaires. Si 'on applique les mots de Medina
(2017, 250) aux personnes suicidaires, les personnes non
suicidaires sont « cognitivement et affectivement insensibilisées
vis-a-vis des vies de ces Autres racisés [et suicidaires], sont
inattentives et indifférentes a leurs expériences, leurs
problémes et leurs aspirations, et sont incapables d’entrer en
relation avec elles et de comprendre leurs actions et leurs
discours.» Medina (2017, 249) démontre a quel point il est
difficile de démanteler I'’€pistémologie de I'ignorance a cause
de ce quon considére comme le sens commun, de I'omnipré-
sence d’idées et de jugements précongus ainsi que de normes et
d’idéologies tenaces imprégnées dans les discours scienti-
fiques :

147

Il n'est pas facile de confronter des interprétations qui vous
amenent a repenser radicalement vos expériences les plus
familieres. Il peut étre assez bouleversant d’entendre que des
choses que vous pensiez bien connaitre — des gestes bien
intentionnés de charité envers des gens moins bien nantis, par
exemple — peuvent étre vécues de facon tres différente par
d’autres subjectivités impliquées — comme une forme subtile

publication/livre/DLS.html



148 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

de racisme ou des gestes passifs-agressifs qui maintiennent des
personnes dans des positions subordonnées tout en exigeant
leur gratitude et leur conformité.

Pour aller encore plus loin, je suggérerais que les « gestes bien
intentionnés » envers les personnes suicidaires, qu’il s’agisse de
théoriser la suicidalité, de la prévenir ou d’aider les personnes
suicidaires — peu importe le modele de la suicidalité utilisé —
constituent souvent des formes subtiles (et parfois pas
tellement subtiles) de suicidisme, un type de violence profon-
dément enraciné ayant des conséquences négatives sur les vies
des personnes suicidaires. Pour le dire autrement, en paraphra-
sant Medina, il pourrait étre bouleversant d’entendre que la
prévention du suicide est souvent inefficace et contreproduc-
tive, vu qu’elle est en réalité la source du probleme qu’elle tente
d’éradiquer. Dans une perspective suicidiste, il n’est pas aisé de
comprendre que les gestes bien intentionnés visant a empécher
les personnes suicidaires de s’enlever la vie sont vécus par ces
dernieéres comme traumatiques et violents. Quand je discute de
ma these et de mes arguments sur la suicidalité avec divers
publics, je suis souvent confronté a la réalité suivante : si les
gens adherent rapidement et presque unanimement a mon
argument de départ critiquant la maniere dont les modeles de
la suicidalité et les stratégies de prévention actuelles laissent
tomber les personnes suicidaires, beaucoup résistent a mon
argument selon lequel il faut soutenir les personnes suicidaires
dans leur quéte de mort. En effet, beaucoup de gens sont
stupéfaits du traitement cruel et des formes de discrimination
que subissent les personnes suicidaires et sont outrés
d’apprendre la difficile réalité dé€tre suicidaire dans une société
suicidiste. En ce sens, la majorité des gens avec qui je parle
acceptent facilement mon argument sur lexistence du suici-
disme. Mon cadre théorique sur le suicidisme a récemment
attiré l'attention de plusieurs chercheureuses, organisations,

70. Lire, par exemple : Wedlake (2020); Benkhelifa et al. (2021); Camier-
Lemoine et Leaune (2021); Corriveau et al. (2021); Fitzpatrick et al. (2021);
Marsh, Winter et Marzano (2021); Fitzpatrick (2022); Krebs (2022); et
LeMaster (2022).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

associations et groupes reconnus travaillant dans le domaine de
la prévention du suicide, démontrant qu'une partie de ma these
est de plus en plus reconnue, méme par les gens qui adherent a
une position préventionniste. Cependant, les gens sont plutot
réticents quant a mon argument subséquent selon lequel il faut
élaborer une réponse responsable pour mettre fin au suici-
disme, y compris a travers des droits positifs, des politiques
sociales, des mesures d’accompagnement et un soutien pour les
personnes suicidaires. Souvent des gens viennent me voir apres
des conférences pour me dire que méme s’ils adherent a ma
théorie et croient qu’il serait cohérent et logique qu’ils
soutiennent les personnes suicidaires de la méme fagon qu’ils
soutiennent d’autres groupes marginalisés, ils sont «bloqués »
au niveau affectif. L'expérience davoir eux-mémes eu des
idées suicidaires, d’avoir une proche qui est morte du suicide
ou de réfléchir a accompagner une personne proche dans un
suicide les géne. Une reconnaissance de l'oppression subie par
les personnes suicidaires a commencé a émerger dans la sphere
publique, mais on voit en méme temps une réticence émotion-
nelle et affective profonde a changer le statu quo concernant le
type de soutien et d’accompagnement offerts aux personnes
suicidaires et lautodétermination qu'on leur accorde. Dans
I'esprit de Medina (2017, 249), qui nous invite a «repenser
radicalement [nos] expériences les plus familieres», je nous
invite ici a penser hors des sentiers battus en ce qui concerne
notre relation a la suicidalité et aux personnes suicidaires, ainsi
qua une épistémologie de la résistance pour les personnes
suicidaires — comme je la décris dans les chapitres qui
suivent. Pour mieux comprendre cette épistémologie de la
résistance, les dernieres pages de ce chapitre sont consacrées a
expliquer comment fonctionne 1’épistémologie de l'ignorance a
travers diverses formes d’injustice épistémique.

publication/livre/DLS.html

149



150 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L 1.4.2. La suicidalité et
Pinjustice épistémique :
injustice testimoniale et
injustice herméneutique

Un concept important ayant émergé dans le sillage de la notion
de violence épistémique chez Spivak est celui d’«injustice
épistémique », inventé par la philosophe Miranda Fricker”!
(2007). Cette premicre sous-section explique les deux types
d’injustices épistémiques que Fricker identifie dans son travail,
I'injustice testimoniale et l'injustice herméneutique, qui ont
servi de fondement a des notions connexes apparues ultérieure-
ment. Si le premier type renvoie au manque de crédibilité de la
voix de certaines personnes aux yeux des groupes dominants
du simple fait qu'elles appartiennent a des communautés
marginalisées, le second fait référence a l'idée que les
individus marginalisés n'ont pas facilement accés aux outils
théoriques nécessaires pour comprendre et expliquer leur
oppression :

L’injustice testimoniale survient lorsquun préjugé amene une
interlocuteurice a accorder un niveau de crédibilité moindre
aux mots d’'une personne ; I'injustice herméneutique arrive a un
stade antérieur, quand un vide dans les ressources collectives
d’interprétation place une personne dans une position désavan-
tagée lorsqu’il sagit de donner un sens a ses expériences
sociales. Un exemple de la premiere serait de n'étre pas crue
par la police parce que vous €tes [N]oire; un exemple de la
seconde serait de subir du harcelement sexuel dans une culture
qui est encore dépourvue de ce concept critique (Fricker 2007,

1).

71. Si Fricker (2007) a inventé I'expression injustice épistémique, cette forme
d’injustice avait été théorisée par des activistes/chercheureuses racisées la
précédant, dont Spivak (1988) et Hill Collins (2000). Il est important de
reconnaitre les contributions souvent effacées de ces chercheureuses racisées.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

Dans un article ultérieur coécrit avec Katharine Jenkins,
Fricker aborde la marginalisation herméneutique, théorisée
dans ses travaux antérieurs et conceptualisée comme une
condition de possibilité de I'injustice herméneutique (Fricker
et Jenkins 2017). Fricker et Jenkins expliquent qu’une
personne «est dite herméneutiquement marginalisée dans la
mesure ou elle appartient a un groupe social qui sous-
contribue au bassin commun de concepts et de significations
sociales» (268). Autrement dit, la marginalisation herméneu-
tique a lieu quand une personne — par exemple, une personne
handicapée — n’a pas la méme possibilité de construire des
savoirs sur le handicap car elle est exclue (ou ses opinions et
ses idées sont moins valorisées) de certaines formes d’emplois
et de communautés de construction des savoirs, comme les
milieux universitaires ou les instances de prises de décision et/
ou d’élaboration de politiques publiques.

Les personnes suicidaires subissent ces deux types
d’injustice épistémique ainsi qu'une marginalisation herméneu-
tique. Premierement, I'injustice testimoniale est produite par
Ienchevétrement de conceptions sanistes, suicidistes et
paternalistes percevant le jugement des personnes suicidaires
comme irrationnel, incompétent, illégitime ou aliéné, détrui-
sant la crédibilité et 'agentivité du sujet suicidaire. En ce sens,
les voix des personnes suicidaires sont invalidées. Autrement
dit, les sujets suicidaires sont rarement per¢us comme aussi
connaissants que les autres personnes a propos de la suicidalité
(que ces autres personnes soient suicidologues, suicidologues
critiques, professionnelles de la santé ou activistes/chercheuses
dans les mouvements sociaux/champs d’études antioppression),
puisque leurs perspectives sur la vie et la mort sont invalidées,
discréditées et considérées comme biaisées par la maladie
mentale, loppression sociale ou laliénation politique.
Deuxiemement, en tant que groupe, les personnes suicidaires
ne disposent pas des outils conceptuels nécessaires pour
comprendre leurs expériences hors des cadres dominants
curatifs et suicidistes préventionnistes, et pour les rendre
intelligibles aux autres. Cette expérience constitue une forme
d’injustice herméneutique. Comme nous I'avons vu précédem-

publication/livre/DLS.html

151



152 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ment, peu importe le modele utilisé pour théoriser la suicida-
lité, le suicide n’est jamais considéré comme une option
valable pour les personnes suicidaires et il n’est donc pas rendu
intelligible ou rationnel. Cette limite ne signifie pas que les
personnes suicidaires sont incapables d’élaborer des outils
analytiques pour interpréter la suicidalité depuis une autre
perspective, ou quelles n‘ont pas I'habileté ou I'agentivité pour
ce faire; elle illustre simplement la rareté des théories, des
notions et des concepts pouvant les aider a conceptualiser leur
expérience comme faisant partie d’'un systeme doppression
plus large plutdt que comme un probleme individuel. Par
exemple, le fait que les personnes suicidaires considerent qu’il
est difficile, voire impossible de faire appel aux services de
prévention ou a leurs proches pour aborder leur suicidalité —
et quelles estiment qu’il est de leur responsabilité de le faire —
démontre notre difficulté collective a conceptualiser leurs
expériences personnelles comme faisant partie d’un systeme
oppressif suicidiste plus large, produisant une violence et une
discrimination envers les sujets suicidaires quand ils
s’expriment ouvertement. Similairement aux victimes de harce-
lement sexuel dans l'exemple de Fricker, qui sont des
personnes conscientes de la violence qu'elles subissent et qui la
comprennent sans toutefois avoir acces aux concepts officiels
qui nomment cette expérience, les personnes suicidaires ont
(ou pourraient développer) un langage et un savoir sur leur
réalité, mais leur savoir expérientiel est simplement rejeté,
étiqueté comme non scientifique ou inintelligible, comme le
démontrent leurs témoignages (Krebs 2022). Jusqua récem-
ment, des concepts comme le suicidisme et la contrainte a la
vie nétaient pas disponibles pour aider a donner un sens a
I'expérience suicidaire en dehors du script préventionniste.
Méme quand les personnes suicidaires parviennent a théoriser
leurs réalités hors du cadre suicidiste dominant, les personnes
non suicidaires, les professionnelles de la santé et une variété
d’activistes/chercheureuses pratiquent «I'ignorance herméneu-
tique volontaire » (Pohlhaus 2012, 715), qui consiste a rejeter
les nouvelles idées, perspectives et outils conceptuels élaborés
par les personnes suicidaires. Dans ce cas, I'ignorance hermé-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

neutique volontaire implique de nier ou de rejeter 'importance
du suicidisme systémique et de ses impacts négatifs sur les
personnes suicidaires. Elle pourrait aussi consister a délégi-
timer les demandes de certaines personnes suicidaires — par
exemple, des soins de santé affirmatifs du suicide — au
prétexte quelles sont trop incompétentes mentalement ou
aliénées par les systemes oppressifs pour prendre leurs propres
décisions. Troisiemement, I'injustice herméneutique se fonde
en partie sur I'expérience de la marginalisation herméneutique
par les personnes suicidaires. Comme je I'ai démontré précé-
demment, les personnes suicidaires ne sont pas (ou rarement)
invitées a contribuer a Iélaboration des savoirs sur la
suicidalité, aussi bien en suicidologie quen suicidologie
critique. Cette marginalisation rend la théorisation de
l'oppression suicidiste encore plus difficile pour les personnes
suicidaires, qui sont exclues des espaces et des lieux ou l'on
réfléchit a la suicidalité de maniere critique. La marginalisation
herméneutique nourrit linjustice herméneutique et cette
derniere accentue la marginalisation herméneutique.

L 1.4.3. Les sujets suicidaires,
Pinjustice testimoniale
préemptive et ’étouffement
testimonial

Fricker et Jenkins (2017) développent aussi une notion
€élaborée par Fricker dix ans plus tot : une «forme préemptive
d’injustice testimoniale » (272), définie comme «un déficit de
crédibilité préalable suffisant a s’assurer que votre parole ne
sera pas méme sollicitée» (273). Dans le cas des personnes
handicapées, par exemple, les médias les sollicitent rarement
et s’ils le font, ce n’est que pour confirmer des scripts et des
récits validistes les dépeignant comme des figures tragiques ou
comme des supercrips qui ont surmonté leur handicap (Clare
2009 ; Kafer 2013 ; McRuer 2006, 2018). D’'une facon simi-
laire, les personnes suicidaires subissent une injustice
testimoniale préemptive quand leurs témoignages, en plus
d’étre rejetés entierement, ne sont souvent sollicités que pour

publication/livre/DLS.html

153



154 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

présenter un récit tragique ou triomphal. Par conséquent, on ne
nous expose qua un «sous-groupe restreint» (Fricker et
Jenkins 2017, 273) d’expériences, comprenant principalement
celles des ex-personnes suicidaires, qui adoptent un script
suicidiste préventionniste cherchant a montrer qu'une fois
quelles ont obtenu l'aide dont elles avaient besoin — qu’elle
soit chimique, psychologique, sociale ou politique —, elles ont
réévalué leur désir de mourir. Bref, notamment en raison de la
marginalisation herméneutique, trées peu de discours de
personnes suicidaires existent dans la sphere publique. En
outre, considérant la prégnance de linjustice testimoniale
préemptive, quand nous permettons collectivement aux témoi-
gnages de ces personnes d’émerger, les voix qui sont sollicitées
sont celles dex-personnes suicidaires qui reproduisent les
discours dominants sur la suicidalit¢é pour donner aux
personnes qui envisageraient le suicide I'espoir de surmonter
celui-ci.

De plus, une grande variété de récits suicidaires sont aussi
tus par ce que Dotson (2011, 237) appelle «létouffement
testimonial ». Quand les groupes marginalisés témoignent
publiquement de leurs expériences, I’étouffement testimonial
les pousse a cacher volontairement une partie de leur récit ou a
transformer leur message pour le rendre plus digeste pour
certains publics. L’étouffement testimonial est une forme
d’«autosilenciation » (Medina 2017, 257) ou d’autocensure qui
a lieu lorsqu’on fait face a un environnement peu ou pas
accueillant. Par exemple, certaines personnes handicapées
pourraient étre tentées d’adoucir leurs critiques du validisme
dans les médias pour convaincre les auditeurices de I'impor-
tance de l'accessibilité. Dans le cas de discours suicidaires, la
plupart des témoignages sont, sans surprise, narrés au passé et
expriment ce que Borges (2019) appelle les idéations suici-
daires passives, comme si révéler des idéations suicidaires
actuelles et actives était si menagant pour les conceptualisa-
tions dominantes du suicide et impliquait des conséquences si
dommageables pour les personnes suicidaires que les sujets
suicidaires actuels et actifs se voient nier la chance de partager
leur vérité. Critchley (2019), qui se déclare suicidaire dans son

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

essai sur le suicide, rassure son lectorat qu’il n’y a pas lieu de
s’inquiéter pour lui et que son texte n'est pas une lettre de
suicide. Cet exemple n’est qu’une illustration parmi d’autres de
forme détouffement testimonial montrant le fardeau que
portent les personnes suicidaires de rassurer leur lectorat, leur
public et leurs proches quand elles parlent de leur suicidalité.
Qui plus est, les travaux de la suicidologie traditionnelle et
critique sont remplis dénoncés sur la normalité des idéations
suicidaires (suicidalité «passive») et sur la nature probléma-
tique des gestes ou tentatives suicidaires (suicidalité «active »).
En effet, dans la documentation abondante que j7ai consultée,
plusieurs chercheureuses s’accordaient sur I'idée d’encourager
I'expression de sentiments suicidaires, mais pas l'expression
d'un désir dlagir sur ces sentiments, ce qui devrait é&tre
empéché. En ce sens, je me demande si certains témoignages
sur le suicide que nous lisons ou entendons dans la sphere
publique sont étouffés pour présenter un récit passé ou passif
de la suicidalité au lieu d’un récit actuel et actif pour rendre un
sujet difficile plus acceptable pour un public non suicidaire.

Je peux témoigner que l'étouffement testimonial est a
Pceuvre dans mon cas. Tandis que j'utilise généralement une
méthodologie autoethnographique dans la plupart de mes
travaux sur les enjeux trans et du handicap, en mobilisant mes
expériences personnelles comme homme trans et handicapé/
détraqué pour théoriser des enjeux sociaux et politiques, je ne
me suis pas automatiquement tourné vers des expériences
suicidaires subjectives dans mes travaux antérieurs sur la
suicidalité. Méme si javais publi€é plusieurs articles et
chapitres a ce sujet, ce n'est qu'apres avoir travaillé dans ce
domaine pendant quelques années et avoir obtenu un poste
permanent a l'universit€ que jai décidé de «révéler» que
jétais suicidaire dans un de mes articles (Baril 2020c), et
encore, seulement dans une note en bas de page et apres avoir
été questionné sur ma positionnalité par une des personnes
ayant évalué larticle. Autrement dit, dans mes publications
antérieures, jai volontairement caché des informations 2 mon
propos et sur mon expérience de la suicidalité pour rendre ma
thése et mes arguments plus crédibles aupres de mon lectorat

publication/livre/DLS.html

155



156 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

et pour éviter de générer une réaction de « panique » chez mes
collegues et les personnes qui éditent, évaluent et lisent mes
travaux si je révélais étre actuellement suicidaire. En somme,
I'injustice testimoniale préemptive et I'étouffement testimonial
contribuent a lignorance et a Iignorance herméneutique
volontaire relative aux expériences des personnes suicidaires,
étant donné que certains témoignages ne sont simplement pas
recueillis, ne circulent pas dans la sphere publique ou sont
transformés pour correspondre aux scripts suicidistes. Ainsi se
perpétue le cercle létal du silence et de la violence épisté-
mique.

L 1.4.4. Le suicidisme, la
silenciation épistémique et la
mort épistémique

La silenciation épistémique vécue par certains groupes margi-
nalisés, comme les personnes racisées ou, tel que je le
soutiens, par les personnes suicidaires, peut €tre si envahis-
sante quelle meéne a une mort épistémique. Cette notion,
inventée par Medina (2017), s’inspire de la notion de «mort
sociale» théorisée en 1982 par le sociologue Orlando
Patterson concernant les gens qui ne peuvent pas obtenir le
statut de sujet méritant des droits et libertés’>. Suivant
Patterson, plusieurs chercheureuses ont théorisé la notion de
mort sociale. Par exemple, la chercheuse Lisa Marie Cacho
(2013) raconte la mort historique, culturelle et politique des
personnes racisées, particulierement celles qui sont vulnérables
a diverses formes d’expulsion, de déportation, de confinement
ou d’incarcération. Sur la mort sociale des personnes détenues
en isolement cellulaire, la philosophe Lisa Guenther (2013,

72. Cette discussion sur la notion de mort sociale s’inspire de certains passages
d’un texte intitulé « Voluntary HIV Acquisition as Social “Death Sentence” »
coprésenté avec Victoria Pitts-Taylor a la Conférence internationale de la
National Women’s Studies Association en 2014. Je remercie William Hébert
pour les références sur la mort sociale et Victoria Pitts-Taylor pour ses
réflexions et ses contributions cruciales a ce sujet, qui sont reflétées dans ce
paragraphe.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

xxiii) écrit : « Ce qui rend la mort sociale différente des formes
plus discretes d’exclusion est son intensité, son omniprésence
et sa permanence.» Similairement, je congois la mort sociale
comme la désignation de certaines personnes comme n’ayant
pas une citoyenneté a part entiere, laquelle mene a la violation
de leurs droits humains les plus fondamentaux (confinement et
hospitalisation forcée, contraintes physiques, etc.) et a leur
délégitimation, marginalisation, exclusion ou stigmatisation
généralisée. La mort sociale permet d’exercer de la violence
contre ces individus et peut constituer une condition d’extréme
vulnérabilité, comme c’est le cas avec les personnes suici-
daires.

Medina (2017, 254) soutient que la mort épistémique «se
produit quand les capacités épistémiques d’un sujet ne sont pas
reconnues et qu’on ne lui accorde aucun statut, ou un statut
diminué, dans les communautés et les activités épistémiques
existantes ». Elargissant la distinction originale de Fricker
entre I'injustice testimoniale et herméneutique, Medina (2017,
255) élabore davantage l'idée de la mort épistémique en
opérant une distinction entre la mort testimoniale et la mort
herméneutique. La mort testimoniale réfere a I'impossibilité de
s’exprimer parce que la voix d’'une personne est totalement
discréditée. La mort herméneutique renvoie a I'absence d’outils
théoriques ou conceptuels nécessaires pour que les gens
donnent un sens a leurs réalités et rendent ces réalités
intelligibles aux autres. Je soutiens que les notions de mort
épistémique, testimoniale et herméneutique, telles que
théorisées par Medina dans le contexte du racisme, sont utiles
pour réfléchir a la suicidalité. Comme je I'ai montré dans ce
chapitre, les sujets suicidaires font I'expérience d’une
silenciation épistémique telle quelle meéne a la mort épisté-
mique. En effet, le suicidisme environnant condamne la plupart
des personnes suicidaires au silence et les pousse a compléter
leur suicide sans avoir tenté de rejoindre qui que ce soit.
Comme je le montre dans les chapitres 2 et 3, c’est particulie-
rement le cas des personnes racisées et des autres groupes
marginalisés, incluant les personnes queers et trans, ainsi que
les personnes handicapées/détraquées, pour qui le contact avec

publication/livre/DLS.html

157



158 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

une ligne d’écoute en prévention du suicide et le déploiement
de services d’urgence impliquent souvent des niveaux élevés de
violence de la part des forces policieres et du personnel
paramédical. Pour les personnes suicidaires, la mort épisté-
mique est souvent suivie d’'une mort concrete. Quand les
personnes suicidaires discutent ouvertement de leur désir de
mourir du suicide, le script suicidiste préventionniste, combiné
a l'injonction a la vie et a la futurité, présente leurs discours
comme fous, irrationnels, aliénés ou simplement inacceptables.
Leur vision du suicide comme option possible se voit refuser
ne serait-ce qu’«un minimum de crédibilité », pour reprendre
les mots de Medina (2017, 255), et a moins qu’elles n’adoptent
le script suicidiste préventionniste (« je ne le ferai pas, je veux
de l'aide pour surmonter mes idéations suicidaires »), elles ne
sont pas considérées comme des sujets dans les témoignages et
les échanges communicationnels sur la suicidalité. En ce sens,
les personnes suicidaires font 'expérience d’'une forme particu-
lierement prononcée de mort testimoniale. De plus, elles font
Iexpérience d’'une mort herméneutique car, comme le décrit
Medina (2017, 255), elles sont «empéchées de participer a
Iélaboration du sens et des pratiques de partage du sens».
Dans ma perspective, 'absence d’une théorisation du suici-
disme et de ses conséquences négatives sur les personnes
suicidaires est la preuve la plus puissante que les personnes
suicidaires expérimentent une forme de mort herméneutique.
Proposer le suicidisme comme cadre théorique vise a
combattre cette mort herméneutique et a offrir une justice
herméneutique aux sujets suicidaires.

L 1.5. Mot de la fin

Ce chapitre s’appuie sur diverses tendances dans les articles
scientifiques et la littérature grise sur la suicidalité venant de la
suicidologie dominante ou critique, incluant des récits sociolo-
giques/sociaux de la suicidalité et des considérations philoso-
phiques. Apres avoir passé en revue quatre modeles clés de la
suicidalit¢é — le modele médical, le modele de santé publique,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

le modele social et le modele de justice sociale — qui voient
tous la suicidalit€é comme un probléeme a €liminer, j’ai identifié
des limites de ces modeles et des stratégies de prévention du
suicide qu’ils avancent, limites qui incluent des formes de
sanisme et de suicidisme. Alors que les conceptualisations
alternatives que jai présentées proposent des pistes intéres-
santes pour questionner la négativité, l'irrationalité et I'inintel-
ligibilité habituellement associées au suicide, et méme pour
interroger, dans certains cas, I'injonction a la vie et a la futurité
en concevant le suicide comme une option potentiellement
valable dans certaines circonstances, jai démontré que ces
conceptualisations alternatives de la suicidalité ont aussi des
squelettes dans leurs placards. En théorisant le suicide
principalement comme une décision individuelle, personnelle
et privée, et en pensant aux droits des personnes suicidaires
comme des droits négatifs plutdt que positifs, ces théories
pourtant innovantes reproduisent encore passivement des
formes de suicidisme, étant donné que l'oppression vécue par
les personnes suicidaires et le soutien qu'elles méritent pour
mettre fin a la criminalisation, a la marginalisation, a 'incarcé-
ration et a la pathologisation auxquelles elles font face restent
sous-théorisés depuis une approche antioppression. Bref,
malgré le grand nombre d’activistes et de chercheureuses qui
ont consacré beaucoup de réflexions a la suicidalité, personne
n’a nommé la violence suicidiste systémique que les personnes
suicidaires subissent chaque jour ou le genre diaide et de
soutien par lesquels nous pourrions leur offrir de mettre fin a la
violence systémique, idéologique et matérielle quelles
subissent. Je soutiens que développer une plus grande respon-
sabilité vis-a-vis des personnes suicidaires et tenir compte de
l'oppression qu'elles subissent enrichiraient et élargiraient sans
aucun doute nos analyses intersectionnelles et antioppression.
Comme le statut racisé, I'identité de genre, la classe, I'age et
I'in/capacité, la suicidalité est une composante de I'identité qui
est interreliée avec les autres. De plus, le suicidisme est
profondément imbriqué aux autres systemes oppressifs,
comme je le montre dans ce chapitre. Ainsi, une meilleure
compréhension du suicidisme en conjonction avec le validisme,

publication/livre/DLS.html

159



160 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

le sanisme, I'dgisme, le racisme, le classisme et le cisgenrisme,
pour ne nommer que quelques oppressions, éclairerait certai-
nement davantage les expériences difficiles vécues par les
personnes les plus marginalisées dans nos sociétés, comme les
personnes LGBTQ, qui sont souvent surreprésentées dans les
statistiques concernant les idéations suicidaires, comme nous le
verrons dans le prochain chapitre.

L Chapitre 2. Queeriser et transer le
suicide : repenser la suicidalité
LGBTQ

Je suis déja assez triste, je nai pas besoin que ma vie empire.
Les gens disent «¢a ira mieux», mais ce nest pas vrai dans
mon cas. Ca empire [...]. Voila le point essentiel, la raison
pour laquelle je veux me tuer. Pardonnez-moi si ce n'est pas
une raison suffisante pour vous, ¢a lest pour moi. [...] Ma
mort doit signifier quelque chose. Ma mort doit compter parmi
le nombre des personnes transgenres qui se suicident cette
année. Je veux qu’une personne voit ces chiffres et dise «¢a ne
va pas» et 'y remédie. Réparez la société. Je vous en prie. Au

revoir.
— Leelah Alcorn, lettre de suicide

La mort de Leelah Alcorn, une jeune fille trans étasunienne, et
sa poignante lettre de suicide citée plus haut, ont provoqué de
nombreuses réactions dans les communautés queers (ou
LGBQ) et trans (ou T) 3. Sa mort a radicalisé les programmes
de prévention du suicide visant les personnes LGBTQ qui,
comme beaucoup détudes l'ont montré, sont surreprésentées
dans les statistiques sur les idéations suicidaires et les tentatives
de suicide™. Si les taux de suicide chez les personnes LGBQ

73. Si je préfere utiliser les expressions communautés queers et trans, dans ce
chapitre j’utilise parfois l'abréviation LGBTQ pour refléter le langage
qu’utilisent les auteurices dans leurs textes pour désigner ces communautés.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

sont tres élevés comparés a ceux de leurs homologues hétéro-
sexuelles (Centre for Suicide Prevention 2019; Lytle er al.
2018), les statistiques comparant les individus cis et trans sont
encore plus frappantes (Centre for Suicide Prevention 2020b ;
McNeil, Ellis et Eccles 2017 ; Trujillo et al. 2017). Une étude
aupres de plus de 27000 personnes trans aux Etats-Unis et
publiée en 2016 montre que «40 % ont tenté de se suicider au
cours de leur vie» et «7% ont tenté de se suicider 'année
derniere, pres de douze fois le taux de la population
étasunienne (0,6 %) » (James et al. 2016, 10). Une étude cana-
dienne menée par Jaimie F. Veale et ses collegues (2017, 8)
aupres de 923 jeunes personnes trans indique que les
«personnes transgenres qui ont entre dix-neuf et vingt-cinq
ans présentent un risque presque huit fois plus élevé d’avoir des
idées suicidaires sérieuses ». En 2013, I’étude menée par Greta
R. Bauer et ses collegues (2013, 39) aupres de 433 personnes
trans en Ontario, au Canada, conclut que «77 % des personnes
trans de plus de seize ans en Ontario ont déja sérieusement
songé a se suicider [...]. Une proportion tres élevée (43 %)
avait déja tenté de se suicider.» L’équipe de Trans PULSE
Canada a mené un projet de recherche pancanadien en 2020,
collectant des données sur la population canadienne trans et
non-binaire de plus de quatorze ans. L’étude incluait 2873
répondantes et montrait une fois de plus la forte prévalence de
la suicidalit¢ : «Une personne sur trois a envisagé de se
suicider 'année précédente, et une sur vingt dit avoir tenté de
se suicider I'année précédente » (Trans PULSE Canada 2020,
8). Ces statistiques nord-américaines sont assez représentatives
de celles qui portent sur les populations LGBTQ dans d’autres
contextes géographiques™. Les idéations suicidaires et les
tentatives de suicide sont bel et bien plus fréquentes chez les
personnes LGBTQ que dans le reste de la population. Cepen-
dant, les données quantitatives manquent pour déterminer si
elles sont surreprésentées dans les taux de suicides complétés,

74. Voir, par exemple, Dyck (2015) et Adams et Vincent (2019).

75. Lire, par exemple, Cover (2012), Jaworski (2014), McDermott et Roen
(2016) et Rhodanthe, Wishart et Martin (2019).

publication/livre/DLS.html

161



162 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

car lorientation sexuelle et l'identité de genre ne sont pas
incluses dans les certificats de déces” (Dyck 2015; McNeil,
Ellis et Eccles 2017). S’il ne faut pas sous-estimer 'importance
des idéations suicidaires et des tentatives de suicide, les
données ne semblent pas appuyer la «panique morale» au
sujet du suicide chez les jeunes et les jeunes personnes
LGBTQ. Les statistiques indiquent que la plupart des suicides
complétés en Amérique du Nord concernent des personnes de
plus de quarante ans (Beattie et Devitt 2015; Canetto 1992;
OMS 2014b; Stefan 2016, Wray, Colen et Pescosolido 2011).
Méme si I'enjeu de la suicidalité des jeunes personnes LGBTQ
est certainement sérieux, les jeunes sont sous-représentées dans
les statistiques de suicides complétés, tandis que les adultes
plus agées sont surreprésentées. Mon but ici est de mettre en
garde contre les discours alarmistes qui évoquent une
«épidémie » de suicides chez les jeunes personnes LGBTQ,
car l'accent agiste mis sur les morts tragiques des jeunes peut
potentiellement éclipser les taux de suicide élevés chez les
personnes plus agées (Canetto 1992; Centre for Suicide
Prevention 2020a). Cela dit, la suicidalité demeure avec raison
une préoccupation majeure quand il s’agit des populations
LGBTQ.

Apres la mort d’Alcorn, lactiviste/chercheur Jake Pyne
(2015, dernier paragraphe) a écrit :

Leelah nous a demandé de réparer son monde. Nous n’avons
pas pu le faire a temps. [...] «Ne soyez pas tristes », nous dit
Leelah [...]. Mais il est trop tard pour cela. Nous sommes
tristes, Leelah. Et beaucoup d’entre nous sommes en colere

76. D’une facon similaire, Yue (2021, 71) soutient que les certificats de déces au
Royaume-Uni n’identifient pas l'ethnicité ni le statut migratoire en raison de
«T'amnésie coloniale et sa citoyenneté universelle blanche fictive » reflétées dans
les discours sur le suicide (lire aussi Adams et Vincent 2019). De méme, Froese
et Greensmith (2019) soutiennent que la prévention du suicide est biaisée parle
sexisme, Ihétérosexisme et le racisme. Je crois également que l'absence
d’information sur I'identité de genre et l'orientation sexuelle dans les certificats
de déces dénote l'existence de préjugés hétéronormatifs et cisnormatifs dans
I'étude des morts et des suicides.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

163

aussi. La mort de Leelah Alcorn est un signal de réveil
appelant a cesser de réparer les jeunes trans, et a commencer a

réparer leurs mondes brisés a la place.

En tant qu’homme trans, bisexuel, détraqué, handicapé et
suicidaire vivant dans une société qui cherche a «réparer»
mon identité et ma corpomentalité au lieu de s’en prendre a
I’hétérosexisme, au cisgenrisme, au validisme, au sanisme et au
suicidisme, jappuie entierement I'appel a l'action politique et
sociale de Pyne et sa critique des thérapies de conversion, qui
pourraient pousser certaines personnes trans comme Leelah
Alcorn a se suicider. Bien que je sois daccord avec les
activistes et chercheureuses des cercles queers et trans qui
adhérent au modele de justice sociale de la suicidalité —
lequel insiste sur les facteurs sociaux, culturels, politiques,
médicaux, économiques, religieux et légaux influencant les
idéations et les tentatives de suicide dans les communautés
queers et trans —, et bien que japplaudisse leurs contributions
a nos communautés, je questionne aussi ce qui est en jeu dans
l’adhésion sans réserve au script suicidiste préventionniste dont
il est question dans le chapitre 1. Dénoncer I’hétérosexisme et
le cisgenrisme pour éradiquer la suicidalité dans les commu-
nautés LGBTQ est une autre itération du discours prévention-
niste avancé par les autres modeles de la suicidalité, mais cette
fois depuis un angle de justice sociale. Au lieu de dénoncer les
problémes potentiels des discours sur la suicidalité LGBTQ, et
vu que je crois en la pertinence de ces études et de leurs
impacts positifs, je voudrais poser les questions suivantes :
qu’est-ce qui manque, qui est absente dans les conceptualisa-
tions de la suicidalit¢é LGBTQ basées sur la justice sociale ?
Qulavons-nous a apprendre de ces absences? Comment de
nouvelles compréhensions de la suicidalité adoptant un cadre
antisuicidiste pourraient-elles nous aider a éviter de reproduire
des formes d’'oppression envers les personnes suicidaires dans
les cercles queers et trans ?

publication/livre/DLS.html



164 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Ce chapitre appelle a queeriser et a transer la suicidalité
77, Contrairement aux travaux d’autres chercheureuses, qui
disent queeriser le suicide mais qui limitent leurs analyses aux
communautés queers et trans, ce chapitre entend aller un peu
plus loin pour queeriser et transer le suicide dans un sens plus
large, c’est-a-dire en queerisant et en transant les méthodes,
théories, épistémologies et stratégies de prévention li€es a la
suicidalité. Queeriser signifie refuser les normes, 1'assimilation
et les jugements relatifs a ce quon considere comme
(aynormal. Queeriser consiste a se réapproprier, a réencoder et
a resignifier certains termes, identités, interprétations ou
événements. Queeriser, c’est questionner, brouiller les
frontieres et réfuter les catégories binaires. D’'une maniere
similaire a la transformation du nom gqueer en un verbe, quee-
riser (ou queerisant), le nom et 'adjectif frans est aussi utilisé
comme un verbe : transer’ (ou transant). Susan Stryker,
Paisley Currah et Lisa Jean Moore (2008, 13) ont été les
premieres personnes a proposer d’élargir le mot trans- avec un
trait d’'union pour étendre sa signification au-dela du sens lié
aux catégories de sexe/genre. Leur texte appelle a transer les
catégories et les frontieres : «En bref, “transer” est une
pratique qui a lieu a l'intérieur des espaces genrés, aussi bien
quentre et a travers eux. Cest une pratique qui assemble le
genre dans des structures contingentes d’association avec
d’autres attributs de 1€tre corporel, et qui permet leur
réassemblage. Il [nous] est devenu familier [...] de queeriser
les choses; comment pouvons-nous de méme commencer a
transer notre monde de maniere critique?» Comme la

77. Si les sous-champs des études de la santé queer et trans abordent le suicide,
les études queers et trans évitent généralement de théoriser la suicidalité elle-
méme. Les ouvrages collectifs clés dans ces domaines effleurent a peine le sujet
(par exemple : Edelman 2004 ; Stryker et Whittle 2006; Halberstam 2011;
Stryker et Azura 2013 ; Raj et Irving 2014 ; Stryker 2017).

78. Sur la notion de queeriser, lire Halperin (2003) ; Sandahl (2003) ; McRuer
(2006, 2018); Halberstam (2008, 2011); et Kafer (2013). Sur la notion de
transer, lire Sullivan (2009) et DiPietro (2016).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

queerisation, le transement [transing] implique une transgres-
sion et une désobéissance vis-a-vis des sentiers normatifs et
linéaires traditionnellement tracés pour nous.

A mes yeux, queeriser et transer la suicidalité signifient
permettre aux personnes suicidaires de changer les discours
normatifs sur la suicidalité en se basant sur leurs propres
perspectives, besoins et objectifs. Queeriser et transer la
suicidalité brouillent les frontieres entre les bonnes et les
mauvaises décisions sur la vie et la mort, entre la rationalité et
Iirrationalité de certaines actions, entre les affects et
sentiments positifs et négatifs — y compris en remettant
completement en question l'utilité de ces catégories binaires.
Queeriser et transer la suicidalité permettent de resignifier les
sens négatifs qui lui sont automatiquement attribués pour que
des récits différents puissent émerger. Qu’une position comme
la mienne ne soit pas présentée dans la recherche sur la
suicidalité est le signe que ces récits différents n’existent pas ou
sont censurés (ou étouffés) dans l'espace public. Queeriser et
transer la suicidalité offrent des voies de remplacement et des
«imaginaires résistants » (Medina 2012) aux injustices et a la
mort épistémiques auxquelles sont condamnées les personnes
suicidaires. Queeriser et transer la suicidalité signifient aussi
atténuer I'importance habituellement accordée a la sexualité et
a l'identité de genre dans les recherches sur le suicide LGBTQ.
Comme l'ont démontré de fagon brillante quelques auteurices
en suicidologie critique comme Rob Cover (2012, 2016a,
2016b, 2020), Katrina Jaworski (2014, 2015) et Katrina Roen
(2019), méme dans une perspective antihétérosexiste et anti-
cisgenriste, le fait de (sur)associer continuellement les
communautés LGBTQ a la suicidalit¢ comporte le risque de
piéger les personnes LGBTQ dans un discours pathologique
avec des effets potentiellement performatifs et constitutifs.
Comme l'indique avec justesse Jaworski (2014, 146), «1'accent
mis sur les sexualités [auxquelles jajouterais l'identité de
genre] est normalisé quand il s’agit du suicide des jeunes
queers [et trans] ».

publication/livre/DLS.html

165



166 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Dans ce chapitre, j’illustre le fait que les discours sur la
suicidalit¢ LGBTQ avancés par des activistes/chercheureuses
antioppression adhérant au modele de justice sociale de la
suicidalité peuvent étre compris comme des formes de soma-
technologies de vie, une terminologie utilisée dans mes
recherches antérieures. Suivant les travaux de Michel Foucault,
la définition des «technologies » par Teresa de Lauretis (1987,
40) comme comprenant «les discours institutionnalisés, les
épistémologies et les pratiques critiques ainsi que les pratiques
de la vie quotidienne » et les notions de «somatechniques » et
de «somatechnologies» chez Nikki Sullivan (2007, 2009) et
Susan Stryker (Stryker et Currah 2014, 187-190), je congois
les dispositifs institutionnels, les politiques sociales, les lois, les
pratiques, les théories et les discours gouvernant le suicide et
sa prévention comme des somatechnologies de vie construisant
des sujets suicidaires morts et vivants (Baril 2017). Comme le
souligne Sullivan (2009 ; Sullivan et Murray 2009), les soma-
techniques impliquent que les corps sont intrinsequement
transformés et constitués par diverses formes de technologies.
Autrement dit, les technologies ne sont pas imposées sur un
corps préexistant ou utilisées par des sujets préexistants, mais
les corps et les technologies sont toujours enchevétrés. La
notion de somatechniques brise les frontieres entre les corps et
les technologies, quelle interpreéte comme interdépendants. De
plus, les somatechnologies ne sont pas intrinseéquement oppres-
sives; elles peuvent aussi étre libératrices, et de nouvelles
formes de somatechnologies peuvent étre déployées pour
contrecarrer et résister a d’autres formes de somatechnologies.
En somme, elles peuvent avoir des impacts positifs comme
négatifs sur les groupes marginalisés. Comme je l'explique
dans le chapitre 1, l'aspect normatif du systeéme suicidiste, la
contrainte a la vie de méme que ses mécanismes variés,
comme l'injonction a la vie et a la futurité, sont des éléments
constitutifs de ces somatechnologies de vie. En effet, la
contrainte a la vie n’est pas simplement le résultat d’un instinct
de protection de la vie, mais quelque chose qui se forme a
travers le biopouvoir et une large gamme de normes, de
discours, de techniques, de lois et de pratiques — en somme,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

des technologies qui construisent la vie comme une chose qu’il
faut protéger a tout prix”. Par conséquent, la contrainte de
vivre et l'inintelligibilité du suicide sont encadrées par ces
somatechnologies de vie et sont rarement reconnues ou ques-
tionnées. Des chercheureuses comme Ian Marsh (2010) et
Katrina Jaworski (2014) ont démontré les aspects performatifs
des discours sur la suicidalité, qui nassument pas seulement
des fonctions descriptives, mais construisent les sujets
suicidaires. Jabonde dans le méme sens lorsque je soutiens que
ces sujets construits performativement sont aussi visés par des
somatechnologies visant a les garder en vie. Incitées & vivre ou
ramenées a la vie de force par les systemes légaux, médicaux,
institutionnels et sociaux, les subjectivités/corporéités
suicidaires, quelles soient queers, trans, ou pas, sont
construites comme des vies a préserver 3.

En mobilisant librement un éventail d’outils conceptuels
provenant de la théorie queer, comme la logique du «futu-
risme reproductif » (Edelman 2004, 9), «I'injonction morale »
au bonheur (Ahmed 2010, 35), «lart queer de
I'échec» (Halberstam 2011), «loptimisme cruel» (Berlant
2011) et «I'injonction a rester en vie » (Cvetkovich 2012, 206),

79. Sur la maniére dont certaines institutions comme les asiles cherchent a
préserver la vie, lire aussi Tack (2019) et Brian (2016).

80. Paradoxalement, les mouvements LGBQ ont généralement soutenu le
suicide assisté pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou
agées, particulierement celles qui vivent avec le VIH/sida. Dans les
sondages, la plupart des communautés LGBQ appuient la 1égalisation du
suicide assisté (Batavia 1997; Magnusson 2004). Cela dit, un silence
surprenant demeure au sujet du suicide assisté, et la documentation & ce
sujet est rare dans les cercles queers. La gérontologue Tarynn M. Witten
(2014) est une des rares auteurices a faire une bréve allusion au suicide et
au suicide assisté en se basant sur les commentaires de personnes ayant
participé a ses études, lesquelles craignent d’€tre discriminées a cause de
leur age et voient la mort comme une échappatoire a la violence. Apres
avoir effectué des recherches sur des douzaines de sites Web d'organisa-
tions trans aux Etats-Unis (National Resource Center on LGBT Aging,
Trans Lifeline, TransOhio, PFLAG, FORGE, Gender Justice League
Washington, etc.), y compris dans les Etats ol le suicide assisté est
1égalisé, jai constaté un manque général d’informations sur la transitude et
le suicide assisté.

publication/livre/DLS.html

167



168 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

et en les appliquant au sujet de la suicidalité dans une
perspective de suicidologie critique, je parviens a indiquer
quelques-unes des limites de certains récits antioppression sur
la suicidalit¢ LGBTQ et a souligner la valeur heuristique sous-
exploitée de concepts des théories queers et trans qui
pourraient nous aider a penser la suicidalité différemment.
Tout comme la pression a atteindre le bonheur que souleve
Sara Ahmed, laquelle a des impacts négatifs accrus sur les
communautés marginalisées, la contrainte a la vie entraine des
obstacles spécifiques dans les vies des groupes marginalisés, y
compris les communautés LGBTQ. Comme je I'explore dans
ce chapitre, les somatechnologies de vie instituées par certains
discours sur la suicidalit¢ LGBTQ représentent des formes
d’'optimisme cruel dans un systeme suicidiste, par leur
promesse d’un meilleur avenir découlant d’interventions qui
aggravent souvent la vie des sujets marginalisés.

Ce chapitre se divise en trois sections principales. La
premiere cherche a présenter les discours académiques et
activistes antioppression sur la suicidalit¢ LGBTQ, en portant
une attention particuliere a la suicidalité trans, étant donné que
les recherches sur les communautés LGBTQ tendent trop
souvent a utiliser le T comme faire-valoir en effacant sa
spécificité (Namaste 2000 ; Serano 2007). Apres avoir analysé
la maniere dont ces discours constituent des somatechnologies
de vie dans un systeme suicidiste, je me tourne dans la
deuxiéme section vers certaines voix radicales qui refusent de
sappuyer uniquement sur les pratiques de prévention et qui ont
été avancées par des groupes et organisations trans travaillant
avec des individus trans suicidaires. L'examen de leurs
arguments, en opposition aux «sauvetages» non consentis,
montre a quel point il nous faut repenser (ou queeriser et
transer) notre approche de la suicidalité, particulicrement en
ce qui concerne les communautés marginalisées qui subissent
davantage les impacts négatifs des stratégies de prévention
coercitives. Cependant, comme je le démontre, méme ces
initiatives innovatrices ne font pas la promotion de droits
positifs pour les personnes suicidaires. Dans la troisieme
section, je propose de queeriser et de transer la suicidalité en

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

mobilisant des outils conceptuels queers, montrant comment
leur potentiel reste sous-utilisé dans les discussions sur la suici-
dalité.

L 2.1. Les discours sur la suicidalité
LGBTQ comme somatechnologies de
vie

Ambrose Kirby, un activiste communautaire qui s’intéresse
aux intersections entre le cisgenrisme et le validisme, illustre la
position adoptée par beaucoup d’activistes/chercheureuses dans
les mouvements/champs d’études queers et trans concernant la
suicidalité. Comme I'explique Kirby (2014, 174-175) :

169

En tant que personnes trans, nous nous faisons dire de facon
disproportionnée que quelque chose ne va pas avec nous. Et la
plupart d’entre nous finissons par entrer en relation avec la
psychiatrie. Quand les chiffres sont si élevés, cest quil y a
quelque chose d’extrémement préoccupant. Que le suicide soit
une option a ce point viable n’est pas seulement triste ou
tragique ; c’est le signe d’'un probleme politique et social plus
large. Comme les jeunes autochtones, les personnes trans ne
sont pas nées en voulant mourir — nous vivons dans un monde
qui résiste activement a notre existence et cherche a nous
contrdler et a nous contenir. Nous n’avons pas besoin de la
psychiatrie, mais de la solidarité et de la justice. Nous avons
besoin d’espace pour vivre.

Je suis d’accord qu’il est absolument nécessaire de créer de
meilleures conditions de vie pour les personnes trans afin de
réduire la suicidalit¢é dans les communautés trans, mais
contraire-

ment a Kirby, jaffirme dans ce chapitre que le suicide n'est pas
considéré comme une option viable par la plupart des
personnes LGBTQ ou par les organisations, activistes ou cher-
cheureuses LGBTQ, qui soutiennent fortement la prévention.

publication/livre/DLS.html



170 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Dans la documentation scientifique et non scientifique sur la
suicidalité LGBTQ, les activistes/chercheureuses identifient les
oppressions hétérosexistes et cisgenristes comme coupables
des taux de suicidalité élevés dans les communautés LGBTQ et
cherchent a prévenir la suicidalité par des changements socio-
politiques. En réaction au modele médical de la suicidalité, qui
identifiait historiquement l'orientation sexuelle et I'identité de
genre comme des facteurs de risque de la suicidalité, plusieurs
équipes de recherche adoptent aujourd’hui d’autres modeles
pour expliquer la suicidalit¢t LGBTQ, y compris le modele
social et le modele de santé publique. Certaines équipes
sappuient sur les déterminants sociaux de la santé pour
expliquer les taux élevés d’idéations suicidaires et de tentatives
de suicide, utilisant la théorie du stress minoritaire (King ef al.
2018 ; Seelman et al. 2017; Trujillo et al. 2017). D’autres
équipes de recherche adoptent une approche plus politique en
utilisant le modele de justice sociale de la suicidalité pour
illustrer la maniere dont I’hétérosexisme et le cisgenrisme
affectent les communautés LGBTQ et dont les niveaux de
suicidalité élevés ne peuvent étre contrés quavec des change-
ments sociaux, politiques, légaux et culturels (Bauer et al.
2015; Dyck 2015; McDermott et Roen 2016). Bauer et ses
collegues (2013) identifient une série de mesures congues pour
réduire certains des facteurs pouvant augmenter la suicidalité
des personnes trans — a savoir des formes de violence, d’effa-
cement, de stigmatisation et d’exclusion. L’adoption d’une
perspective de justice sociale chez les activistes/chercheu-
reuses queers et trans qui examinent la suicidalité est devenue
le nouvel étalon-or. Les pages qui suivent présentent une
sélection d’activistes et de chercheureuses ayant écrit sur la
suicidalité queer ou trans depuis le début des années 2000
jusqu’a aujourd’hui et de textes publiés dans des livres sur les
enjeux LGBTQ, la suicidalité, ou les deux. Je les présente en
ordre chronologique pour montrer que, malgré une littérature
croissante qui critique l'angle réductionniste sous lequel les
personnes LGBTQ sont vues comme une population «a
risque », soulevant les conséquences négatives de ces discours
de risque sur les individus LGBTQ?®!, certaines activistes et

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

chercheureuses rejettent cette littérature critique et continuent
d’adopter un discours sur le risque ou I’hétérosexisme et le
cisgenrisme, parmi d’autres oppressions, sont vus comme les
seules causes, ou les causes primaires, de la suicidalité.

Le livre Mort ou fif, la face cachée du suicide chez les
garcons, des chercheurs Michel Dorais et Simon L. Lajeunesse
(2004), est un bon exemple des réflexions sur la suicidalité et
les enjeux queers. Les auteurs présentent les systemes
oppressifs tels que I’hétérosexisme comme une forme de
«cancer social» (14) menant a des taux de suicidalité plus
élevés chez les personnes queers : «IlIs ont souffert d’'un cancer
social méconnu mais combien destructeur, qui amene l'indi-
vidu a ne plus croire ni en lui-méme ni en les autres et a perdre
toute envie de vivre : lintolérance» (14). Comme Kirby,
Dorais et Lajeunesse (80) soulignent que les suicides queers
matérialisent I'animosité, la violence, les abus et I'effacement
imposés aux sujets queers :

171

Leur suicide, complété ou non, est le chatiment qu’ils
s’infligent en raison de la honte qu’ils éprouvent ou qu'on leur
fait ressentir de «ne pas &tre comme les autres ». Le suicide
chez les jeunes homosexuels ou bisexuels est la conséquence
directe et prévisible de I'absence de place qu’ils ont dans notre
société. Tout, ou presque, concourt a leur passer le méme
message : on préférerait qu’ils n’existent pas. Certains d’entre

eux ne comprennent que trop bien le message...

La suicidalité est conceptualisée comme une forme d’oppres-
sion intériorisée devant étre €radiquée a l'aide de remedes
systémiques. Ces auteurs adheérent sans réserve au script
suicidiste préventionniste dont je traite dans le chapitre 1.
Dorais et Lajeunesse soutiennent que «presque tout reste a
faire pour améliorer le sort de ces jeunes et prévenir ainsi les
tentatives de suicide» (103). Méme si jadmire beaucoup le
travail important de Dorais sur les enjeux queers au Québec et

81. Lire les travaux de ces auteurices critiquant ces discours sur le risque :
Cover (2012, 2016a, 2016b) ; Jaworski (2014); Bryan et Mayock (2017);
et Roen (2019).

publication/livre/DLS.html



172 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

méme si je reconnais qu’il a écrit cet ouvrage il y a plus de
vingt ans, jestime que les discours et les stratégies sur la
suicidalité qu’il propose sont des formes de somatechnologies
de vie visant & maintenir les sujets suicidaires en vie a tout
prix. Ces discours sont assez représentatifs de ceux quon
retrouve encore aujourd’hui expliquant la suicidalité par
I’hétérosexisme et le cisgenrisme. Permettez-moi d€tre clair :
le probleme de ces interprétations n'est pas quelles insistent
sur le role clé de ces systemes oppressifs dans la suicidalité
LGBTQ, mais bien quelles adoptent une position causale
expliquant la suicidalit¢ par un facteur unidimensionnel
I’hétérosexisme et/ou le cisgenrisme.

Kate Bornstein (elle/iel®?), auteurice, activiste et artiste
trans, a écrit un livre consacré a la suicidalité, Hello, monde
cruel : 101 alternatives au suicide pour les ados, les freaks et
autres rebelles, en 2006. Ce livre a été le premier a proposer le
slogan désormais célebre «ca ira mieux » [ It gets better] en lien
avec la suicidalité LGBTQ?*. Quoique le titre du livre suggere
qu’il s’adresse aux jeunes, les choix de substitution au suicide
quiil propose pourraient sappliquer aux adultes aussi; c’est
pourquoi jai choisi de l'analyser ici, méme si mon livre se
penche exclusivement sur les adultes. Mon examen de son
ouvrage ne critique pas ses contributions inestimables a nos
communautés queers et trans; je cherche plutdét a mettre le
doigt sur un certain nombre d’héritages invisibles concernant
les personnes suicidaires. Dans ce livre, Bornstein n'essaie pas
de convaincre son lectorat que le suicide est un mauvais choix,
mais propose plutdt des solutions pour contrer le désir de

82. Lorsque je me réfere a des personnes aux pronoms multiples, comme Kate
Bornstein, qui utilise les pronoms elle et iel, jinclus d’abord les pronoms
multiples entre parentheses apres le nom de la personne, puis jalterne entre les
pronoms.

83. Pour une histoire et une analyse de la campagne It Gets Better, lire
Halberstam (2010), Puar (2007, 2013), et Froese et Greensmith (2019). Cette
campagne a été critiquée pour avoir individualisé des enjeux systémiques et
pour avoir imposé aux jeunes LGBTQ le fardeau d’attendre un meilleur avenir,
en plus d’avoir promis une meilleure vie seulement aux personnes qui peuvent
&tre assimilées dans des cadres blancs, validistes, capitalistes et hétéroou homo-
normatifs.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

mourir. Or, malgré l'avertissement dans les premieres pages
qui dit ne pas présenter le suicide comme un mauvais choix,
dans le reste du livre, Bornstein présente implicitement le
suicide comme une chose a éviter ou comme une non-possibi-
lité, proposant plus d’une centaine d’options autres que la mort.
Bornstein (2006, 84) répete a plusieurs endroits que les
idéations suicidaires sont normales : «Au fil du temps, jai
appris que lenvie de me suicider n’était ni mauvaise ni
néfaste.» Toutefois, je suggere quen présentant le suicide
comme une solution non viable et en exhortant les sujets
suicidaires a tout faire pour éviter de se tuer, Bornstein
reproduit la dynamique de silenciation dont je traite dans le
chapitre 1. Effectivement, alors que de plus en plus de cher-
cheureuses soutiennent, comme le fait Bornstein dans son
livre, qu’il faut dépathologiser les idéations suicidaires et les
tentatives de suicide et promouvoir les conversations honnétes
a propos de la suicidalité, cette dépathologisation et ces
conversations sur la suicidalité saccompagnent simultanément
d’une forme subtile de condamnation du suicide. Comme
Bornstein, plusieurs chercheureuses montrent une attitude
paradoxale similaire, y compris Elizabeth McDermott et
Katrina Roen, qui réussissent brillamment a dépathologiser les
idéations suicidaires et les atteintes auto-infligées dans leur
livre de 2016, Queer Youth, Suicide and Self-Harm: Troubled
Subjects, Troubling Norms, mais qui persistent a refuser le
suicide comme option valable. Dans de tels discours le suicide
est souvent présenté comme un geste négatif de violence
tournée contre soi-méme :

173

Et de plus en plus d’ados finissent par avoir recours a la
violence contre eux-elles-mémes ou contre les autres. Les
voila, les freaks de la classe qui, apres des années de harcele-
ment, de solitude, de rejet et d’humiliation, réagissent avec la
méme violence que celle avec laquelle on les a traitées. Des
outsiders ont contre-attaqué violemment et de maniere inexcu-
sable, par exemple lors de la fusillade dans les lycées de
Columbine et de Parkland ou contre le Pentagone et les tours

publication/livre/DLS.html



174 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

du World Trade Center. En ne laissant aucun autre choix aux
outsiders dans ce monde, la culture du harcelement crée son
autodestruction (Bornstein 2006, 59).

Il est intéressant de noter que Bornstein ne présente pas
seulement le suicide comme un geste autodestructeur, mais
établit aussi des liens avec d’autres formes de meurtre, comme
les tueries de masse. Elle n’est pas la seule personne ayant
souligné des similitudes entre le suicide et le meurtre (voir, par
exemple, Kalish et Kimmel 2010; McCloskey et Ammerman
2018). Je crois que cet alignement entre le suicide et le
meurtre, présentés comme deux formes de violence sur un
méme continuum, I'une tournée contre soi-méme et lautre
tournée contre les autres, est préjudiciable, car il nourrit des
idées fausses et des préjugés sur les personnes suicidaires (par
exemple : impulsivité, irrationalité, égoisme ou dangerosité),
ce qui mene a encore plus de stigmatisation et de surveillance
visant a contrdler ces individus «dangereux ». Ce discours sur
le risque, le danger et la violence entourant le suicide nourrit le
régime suicidiste, qui sefforce de justifier des formes d’incar-
cération et des traitements inhumains infligés aux personnes
suicidaires sous prétexte qu'elles sont incontrdlables. Bref, s’iel
offre des conseils inestimables aux personnes suicidaires qui
veulent faire face a leurs idéations suicidaires a travers une
approche de réduction des risques, Bornstein présente malgré
tout le suicide (et donc les personnes suicidaires) sous un jour
négatif. Par conséquent, a travers son exhortation a tout
essayer sauf le suicide, son livre 101 alternatives au suicide
agit comme une puissante somatechnologie de vie.

Dans un chapitre sur la suicidalitt LGBTQ dans un
ouvrage de suicidologie critique, Vikki Reynolds (2016) situe
son travail au sein du modele de justice sociale de la
suicidalité, et croit que suicide est un terme trompeur, car il
occulte le fait que les suicides sont des formes de meurtre
fondées sur la haine. Comme dautres auteurices que jaborde
ici, Reynolds (2016, 184) présente le suicide comme une forme
de violence destructive tournée contre soi-méme et dépeint la
suicidalité comme une intériorisation du désir qu’a la société

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

de se débarrasser des sujets indésirables, comme les personnes
LGBTQ : «Comme agentes de changement, je crois que nous
devons faire “appartenir” les gens a qui la haine dicte qu’ils
n’appartiennent pas a ce monde, et aussi contribuer a rendre
justice a ces gens et a nous toustes. [...] L’injustice sociale, la
haine, la stigmatisation et I'oppression créent les conditions de
possibilité des horreurs du suicide.» Une fois de plus, apres
avoir présenté le suicide comme le résultat de systemes
oppressifs et suggéré que les populations LGBTQ sont particu-
lierement a risque et vulnérables, Reynolds utilise une
terminologie négative (par exemple « horreurs du suicide ») qui
présente la suicidalité comme unilatéralement négative. En
invitant les activistes/chercheureuses a mobiliser leur énergie
collective pour transformer les contextes sociaux, politiques,
légaux, culturels et économiques ou vivent les personnes
suicidaires, et ce, afin déradiquer la suicidalité, son discours
est une somatechnologie de vie exhortant les individus suici-
daires a rester en vie en attendant qu’une révolution
sociopolitique crée un monde meilleur.

Dans une optique similaire, Kai Cheng Thom, une
célebre activiste, écrivaine et travailleuse sociale canadienne,
propose une révolution sociale pour abolir la suicidalité. Thom
a publié de nombreux textes qui abordent la suicidalité des
groupes marginalisés, particulierement des femmes trans
racisées. L’importance de ses écrits sur la suicidalité justifie
que je les aborde en détail dans ce chapitre. La contribution de
Thom a lamélioration des vies des communautés trans et
racisées est certes inestimable, toutefois jestime qua linstar
des autres auteurices que je présente dans cette section, sa
position sur la suicidalit¢ s’ancre dans une logique de Ia
contrainte a la vie. Elle contribue ainsi, possiblement involon-
tairement, a une plus grande marginalisation des sujets
suicidaires. Pour les fins de cette analyse, je me concentre sur
son livre de 2019, I Hope We Choose Love: A Trans Girl’s
Notes from the End of the World, et sur son billet de 2015 sur
le blog Everyday Feminism, intitulé « 8 Tips for Trans Women
of Color Who Are Considering Suicide ».

publication/livre/DLS.html

175



176 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Dans I Hope We Choose Love, Thom consacre quatre
chapitres a la suicidalité. Révélant sa propre relation complexe
a la suicidalité en tant que femme trans racisée, Thom fait un
retour critique sur ses propres discours antérieurs sur la
suicidalité et sur I'é€volution de ses pensées, passant d’une
forme de résignation et d’acceptation a un refus radical de la
suicidalité. Comme d’autres auteurices dont je traite ici, Thom
(2019, 142) insiste sur le fait que, pour les communautés
marginalisées, « ce monde est un lieu terrible et douloureux ou
vivre », et suggere que ce sont ces «environnements sociaux
qui nous rendent suicidaires » (39). Cet ouvrage inclut un essai
datant de 2014 dans lequel elle commentait la mort par suicide
de Robin Williams, un texte vis-a-vis duquel elle prend
maintenant une distance radicale. Cet ancien texte proposait
une conversation nuancée sur la «réalité complexe du
suicide » (37) et exprimait le besoin de mieux soutenir les voix
des personnes suicidaires, trop souvent effacées par les
personnes vivantes a travers les formes de sanisme et les
interprétations de la suicidalité qu'elles imposent aux
personnes suicidaires apres leur mort. Thom dénongait le fait
qu'on présente les personnes suicidaires comme «anormales »
et «folles » (38) et questionnait I'envie profonde qu’a la société
de les guérir. Sans affirmer explicitement, comme je le fais ici,
qu’il faut soutenir les personnes suicidaires, elle insistait sur le
fait qu’il faut cesser d’individualiser, de pathologiser et de
réduire la suicidalité a une maladie mentale, invitant ses
lecteurices a respecter les décisions des personnes suicidaires
39):

Continuons donc a raconter des histoires sur le suicide — mais
au lieu de saisir les histoires des autres pour leur imposer une
compréhension précongue, €coutons leur complexité, leur
tension et le désordre horriblement humain quelles portent.
Ecoutons-les donc toustes, en acceptant que nous ne pourrons
jamais entierement comprendre les forces qui poussent une
personne a vivre ou a mourir. Honorons et respectons les choix
des personnes qui luttent et de celles qui sont désormais
passées au-dela de la lutte — méme si ces choix les ont

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide 177

entrainées loin de nous. Et continuons a travailler, a écouter, a
aimer, a rire [...] dans I'espoir qu'un jour personne ne devra
plus jamais faire ces choix.

Comme l'illustre ce passage, méme si I'objectif final de Thom
était alors d’améliorer les structures politiques et sociales qui
créent et qui accentuent la suicidalité des groupes margina-
lisés, elle appelait a accepter le «choix » en regard de la mort
au lieu d’imposer nos visions aux personnes suicidaires
décédées, une position partageant des ressemblances avec celle
que je défends dans Défaire le suicidisme. Un an apres avoir
publié son essai de 2014, Thom publie un billet de blog
donnant un apercu de la position quelle adoptera plus tard —
insistant sur le soutien, 'amour et l'espoir des personnes
suicidaires et sur la nécessité de ne pas les abandonner dans
une société qui tente de s’en débarrasser. Thom (2015, § 14)
demande : « Ou peut-on trouver de 'espoir dans un monde qui
essaie de nous tuer ?» Elle pointe du doigt le « monde brisé »
sexiste, raciste, cisgenriste et validiste ol nous vivons, qui rend
les femmes trans racisées «plus a risque que la population
générale» (§ 24) sur le plan de la suicidalité et de la santé
mentale. Dans un cri du cceur poignant, elle exhorte les
femmes trans racisées a rester en vie car elles ont besoin de
s’entraider pour survivre dans un contexte si hostile. Le reste
du texte est consacré a partager huit conseils pour rester en
vie.

Ce tournant vers le soin, 'amour, le soutien et I’espoir est
au cceur du chapitre «Stop Letting Trans Girls Kill
Ourselves », ou Thom (2019) critique sa position initiale sur le
suicide. Elle questionne sa perspective précédente et les effets
de celle-ci sur les communautés trans, et elle aborde ce qu'elle
appelle un «théme récurrent» dans les communautés LGBTQ
au sujet du soutien au suicide (42) :

Jai remarqué un théme récurrent qu’articulent aussi bien les
individus suicidaires que certaines des communautés qui les
entourent, que je trouve effrayant et perturbant : 'idée que le
suicide serait un geste d’agentivité personnelle que «la

publication/livre/DLS.html



178

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

communauté » devrait soutenir et défendre. Par exemple, si
une fille trans veut se tuer, quelle y a bien pensé, qu'elle dit ne
voir aucune autre option et que telle est sa décision, alors nous
devrions nous abstenir d’intervenir d’'une quelconque maniere.
Et que si elle demande de laide pour rendre son plan de
suicide plus efficace, moins douloureux ou plus plaisant esthé-

tiquement, alors nous devrions lui fournir cette aide.

Ayant étudié en profondeur la littérature existante en anglais et
en frangais sur le suicide LGBTQ, je n’ai pas rencontré cette
tendance qu’identifie Thom dans les articles scientifiques ou la
littérature grise LGBTQ. A quelques exceptions prés, comme
dans les travaux de Bee Scherer (2020), dont je traite
brievement dans la prochaine section, ou encore dans ceux de
T. Anansi Wilson (2016) que j’ai abordés dans le chapitre 1, je
nai trouvé aucune autre activiste/chercheureuse dans les
cercles LGBTQ qui ait publiquement défendu le suicide comme
un choix radical possible ou qui ait proposé de soutenir
activement les personnes suicidaires pour les aider a pour-
suivre leur quéte de mort, comme je le propose dans ce livre .
Comme je le démontre dans Défaire le suicidisme, tandis que
beaucoup d’auteurices écrivant notamment sur les commu-
nautés queers et trans insistent sur I'importance de déstigma-
tiser les conversations sur la suicidalité et méme de dénoncer
les traitements discriminatoires réservés aux personnes
suicidaires (par exemple : Piepzna-Samarasinha 2018 ; Wright
2018), personne ne semble défendre la position que décrit
Thom.

Thom (2019, 45) préconise une approche intervention-
niste forte, fondée sur I'espoir et 'amour, pour empécher les
gens d’accomplir leur suicide :

Ce n’est pas une chose [continuer a aider] en laquelle on m’a
appris a croire dans la communauté queer — que 'amour et le
soin peuvent impliquer de suivre une personne, méme apres
qu’elle nous a rejetée. Cela pourrait vouloir dire de continuer
de chercher a rejoindre une personne apres avoir échoué, puis
de la contacter encore et d’échouer, encore et encore. Cet

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide 179

abandon et ce rejet par une personne souffrante [...] peuvent
&tre pour elle une manieére de découvrir a quel point certaines
personnes sont prétes a travailler dur pour laider non
seulement a rester en vie, mais a changer sa vie pour le mieux.

Les somatechnologies de vie a I'ceuvre dans le livre de Thom
sur le suicide peuvent €tre comprises comme faisant partie de
la contrainte a la vie, la composante normative du systeme
suicidiste, opérant par le biais d’une série d’injonctions
sociales, politiques et morales, comme l'injonction a la vie et a
la futurité. Thom (2019, 46) exhorte les gens a «ne jamais
cesser d’essayer, ne jamais cesser de se soucier, ne jamais
cesser d’aimer » et compte sur le fait que les choses saméliore-
ront pour ses sceurs et elle. Grace au pouvoir de 'amour et de
loptimisme, elle croit « que les choses iront mieux et que nous
vivrons des vies longues et heureuses » (142). A Tinstar de la
lettre de suicide d’Alcorn, la perspective de Thom défend
I'investissement de temps et de ressources considérables dans
la transformation sociale. Méme si je ne saurais étre plus
d’accord, je veux aussi insister sur le fait qu’Alcorn demande
de respecter sa décision et ses raisons — une demande qui
reste trop souvent inintelligible ou occultée dans les cercles
queers et trans, et qui ne se traduit pas en soutien concret,
comme on le voit dans les travaux de Thom, qui semble rejeter
un tel soutien. Méme si Alcorn nous a demandé de «réparer la
société », elle ne nous a pas demandé de la forcer a rester en
vie alors que nous menons une révolution pour le changement
social.

Avant d’approfondir mes critiques des somatechnologies
de vie intégrées dans les discours sur la suicidalité¢ LGBTQ, je
voudrais emprunter les paroles de lactiviste Leah Lakshmi
Piepzna-Samarasinha (2018, 235), qui travaille sur la justice
transformatrice a l'intersection des perspectives queers, trans,
antiracistes et antivalidistes : «Et si certaines choses ne
pouvaient pas étre réparées ? [...] Croire que certaines choses
ne peuvent tout simplement pas étre guéries est un anatheme
pour la plupart des gens, radicaux ou pas. Nous croyons
quavec assez damour et de merveilleuses techniques et

publication/livre/DLS.html



180 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

prieres, tout peut se transformer. Mais se pourrait-il que
certaines choses ne le puissent pas?» Clest dans cette
perspective pragmatique et réaliste que jaborde la suicidalité.
Dans un monde idéal, personne ne voudrait mourir ou se faire
du mal a cause de systemes oppressifs, et je m’accorde sur ce
point avec Thom et beaucoup d’autres auteurices dont je traite
dans ce chapitre. Mais nous ne vivons pas, et ne vivrons peut-
étre jamais, dans un tel monde. Entre-temps, nous devons
trouver des solutions plus efficaces que d’attendre la révolution
car, comme le remarque Piepzna-Samarasinha (2018), se
battre pour changer le monde ne nous amene pas magiquement
a se sentir moins suicidaires — a tout le moins, ce n’est pas
mon cas ni celui de toutes les personnes suicidaires que je
connais. Evidemment, les solidarités et les amitiés vécues dans
l’activisme peuvent nous aider a briser I'isolement, nous aider a
vivre avec nos traumatismes ou nous donner assez de force
pour affronter un monde aride. Mais pour certaines personnes,
ces relations sociales ne sont pas suffisantes pour éradiquer le
désir ou le besoin de mourir. Si nous voulons rendre le monde
responsable vis-a-vis des personnes queers, trans et dlautres
groupes marginalisés, nous devons faire le méme travail pour
les personnes suicidaires — une tidche qui n’a pas encore été
accomplie dans les cercles queers et trans. Pour commencer ce
travail, les quatre sous-sections qui suivent proposent des
critiques des discours sur la suicidalit¢é LGBTQ.

L 2.1.1. Les stéréotypes sur les
personnes LGBTQ suicidaires

Les chercheuses Audrey Bryan et Paula Mayock (2017, 66)
montrent comment les recherches sur la suicidalité LGBTQ,
malgré leurs meilleures intentions visant a identifier les
structures sociales contribuant a la suicidalité, adoptent
paradoxalement un certain « consensus sur le suicide » au sujet
des populations dites a risque, comme les personnes LGBTQ.
Ces deux autrices ne contestent pas seulement les statistiques
sur les suicides LGBTQ qu’utilisent régulierement les acti-
vistes/chercheureuses pour dénoncer les facteurs systémiques

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

en jeu dans la suicidalité, mais elles soutiennent aussi que ces
statistiques contribuent a présenter les individus LGBTQ
comme des victimes vulnérables. La représentation stéréo-
typée des personnes LGBTQ par rapport a la suicidalité peut
avoir des conséquences préjudiciables. En effet, présenter les
personnes LGBTQ comme vulnérables au lieu de se concen-
trer sur les systemes hétérosexiste et cisgenriste peut produire
de la vulnérabilité chez ces sujets, comme l'ont démontré des
suicidologues critiques comme Cover (2012, 2016a, 2020),
Jaworski (2014), McDermott et Roen (2016) et Roen (2019).
Quand les concepts de désespoir, de solitude, de victime, de
souffrance, de douleur, d’isolement, de misere et de stress
minoritaire sont associés aux personnes LGBTQ, il reste peu
de place pour conceptualiser d’autres caractéristiques de ces
identités, comme la résilience, les stratégies d’adaptation ou la
solidarité.

En plus de réitérer des stéréotypes associés aux personnes
LGBTQ, ces discours explicatifs de la suicidalit¢ LGBTQ
tendent a reproduire certaines formes de violence hétérosexiste
et cisgenriste, comme de réduire les personnes LGBQ a leur
sexualité et les personnes trans a leur transitude. Les personnes
membres des communautés queers et trans sont souvent
réduites a un aspect unidimensionnel de leur identité sur la
base des normes et structures dominantes — a savoir leur
identité sexuelle et genrée —, effacant ainsi la complexité de
leurs identités et leurs expériences a l'intersection de plusieurs
oppressions. Interpréter la suicidalité queer et trans a travers le
prisme de I'’hétérosexisme et du cisgenrisme se base donc sur
une lecture non intersectionnelle des identités et des oppres-
sions. En effet, méme si les personnes queers et trans peuvent
subir de la violence a cause de leur sexualité et leur identité de
genre, les difficultés qui influencent le plus puissamment leur
suicidalité peuvent étre liées a des discriminations racistes,
colonialistes, classistes, validistes ou agistes. Qui plus est, les
individus suicidaires queers et trans appartenant a des groupes
plus privilégiés peuvent aussi subir une violence systémique
limitée (la blancheur et d’autres privileges atténuent la violence
hétérosexiste et cisgenriste), auquel cas leur désir de mort peut

publication/livre/DLS.html

181



182 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

entierement s’expliquer par diautres facteurs. Par ailleurs, le
role du suicidisme est un facteur crucial apparemment oublié
dans la suicidalité queer et trans. Quand des activistes/
chercheureuses qui adhérent au modele de justice sociale de la
suicidalité insistent sur le fait que les personnes LGBTQ
restent silencieuses et ne contactent personne a cause de
I’hétérosexisme et du cisgenrisme des services de prévention
du suicide, et lorsquiels interpretent la crainte qu’ont les
personnes LGBTQ de parler comme résultant du fait quelles
ne correspondent pas aux normes sexuelles ou de genre, ces
activistes/chercheureuses négligent le fait que ces formes
d’autosilenciation et d’étouffement testimonial peuvent parfois
étre davantage liées a loppression suicidiste qua I’hétéro-
sexisme ou au cisgenrisme. Réduire la suicidalité des
personnes queers et trans a leur queeritude ou a leur transitude
nefface pas seulement une bonne partie de leurs vies et de
leurs identités, mais fournit une explication unidimensionnelle
a un phénomene multidimensionnel.

L 2.1.2. Les explications
simplistes de la suicidalité
LGBTQ

Dans lesprit de Cover (2016b, 97), qui critique le «portrait
simpliste de “T'oppression”, lequel aborde de maniere problé-
matique le suicide a partir d’'une causalité unique et linéaire
(méme si elle est sociale)», je crois que les discours qui se
basent sur I'idée que la haine tue, qu’il s’agisse d’'une violence
hétérosexiste, cisgenriste, colonialiste, raciste ou validiste,
utilisent des explications réductrices de la suicidalité, qui n’ont
pas été remises en question. Comme le démontrent d’autres
auteurices, la plupart des personnes LGBTQ ne sont pas suici-
daires (Bryan et Mayock 2017; Cover 2020). Ainsi, en se
concentrant sur les dimensions sociopolitiques de la suicidalité
queer et trans, ces discours tendent a négliger la complexité
inhérente a la suicidalité. Alors que les structures sociales,
politiques, économiques, 1égales et normatives peuvent jouer
des rdles importants dans I’état émotionnel et psychologique

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

d’un individu, les structures sociales ne peuvent entierement
expliquer la suicidalité. Si c’était le cas, la grande majorité des
personnes queers et trans seraient suicidaires. Ainsi, des
raisons individuelles et subjectives (li€es néanmoins a des
structures sociales) menent certaines personnes a songer au
suicide plus que d’autres. En somme, identifier les systemes
hétérosexiste et cisgenriste comme seules causes ou causes
principales du suicide est réducteur et néglige d’autres facteurs.
Comme I'indique le chercheur Jack Halberstam dans son
analyse critique de la campagne It Gets Better, «le simple fait
qu’'un adolescent est gay et qu’il s’enleve la vie ne signifie pas
qu’il s’est tué parce qu’il était gay » (2010). L’étude de Bryan et
Mayock (2017, 73) montre que beaucoup de tentatives de
suicide chez les personnes LGBTQ ne sont pas liées a la
sexualité ou a I'identité de genre :

183

Les données de l'enquéte révelent que moins de la moitié
(46,7 %) des personnes qui ont tenté de se suicider a au moins
une occasion sentaient que leur premiere tentative de suicide
était liée de maniere directe ou principale («trés liée» ou
«liée en grande partie ») a leur identification LGBT (n = 92).
Cela suggere l'implication d’une constellation complexe de

facteurs, incluant souvent [Iidentification LGBT d’une

personne, sans s’y limiter.

En somme, tandis que I’hétérosexisme et le cisgenrisme
peuvent déclencher des idéations suicidaires, la majorité des
personnes queers ou trans ne se suicident pas et ne tentent pas
de le faire ; interpréter leur suicidalité comme étant causée par
des structures et des idéologies oppressives néglige donc la
complexité de ce phénomene multifactoriel. Cette interpréta-
tion est également le résultat d’'une analyse non intersection-
nelle des identités et des oppressions. Ces faits nous invitent a
user de prudence dans nos conclusions et a élargir nos
manieres de penser la suicidalité, ainsi que les stratégies et
recommandations d’interventions a son égard.

publication/livre/DLS.html



184 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L 2.1.3. Les solutions incomplétes
pour aider les personnes
suicidaires

Les activistes/chercheureuses qui adheérent au modele de
justice sociale comprennent souvent la suicidalité comme une
réaction «horrible» a l'oppression. Une des conséquences de
cette focale sur l'oppression est que les recommandations qui
en résultent se basent principalement, voire entierement, sur
Péradication ou la «résistance a la haine, la pratique de la
solidarité et la transformation de la société pour quelle soit
inclusive » des personnes LGBTQ (Reynolds 2016, 184). Je
donne ici trois exemples de recommandations centrées sur
I'identité LGBTQ et I’hétérosexisme/cisgenrisme au lieu de la
suicidalité elle-méme et du suicidisme. Premiérement, tandis
que Bauer et ses collegues (2015, 12) font preuve de nuance
dans leur conceptualisation de la suicidalité trans et évitent
l'erreur de fournir une explication causale basée sur le cisgen-
risme et la cisnormativité, iels insistent toutefois sur
Iimportance d’agir sur ce quiiels appellent les «facteurs
susceptibles d’intervention» [intervenable factors] dans la
suicidalité trans : «Nos découvertes fournissent des données
probantes montrant que linclusion sociale (soutien social,
soutien des parents spécifique au genre, documents d’identité),
la protection contre la transphobie (violence interpersonnelle)
et les transitions médicales peuvent avoir des effets potentielle-
ment considérables sur les taux élevés d’idéations suicidaires et
de tentatives de suicide dans les communautés trans.» La
méme équipe présente des statistiques projetées de réduction
des idéations suicidaires et des tentatives de suicide si les
personnes trans étaient, par exemple, moins ciblées par la
violence administrative (a travers les documents officiels
d’identification) ou par la violence cisgenriste, ou si elles
avaient acces a des soins de santé ou a un soutien social trans-
affirmatifs. Deuxiemement, le chapitre «Quelques pistes de
prévention» du livre de Dorais et Lajeunesse (2004, 71-80)
offre des recommandations pour la prévention du suicide en
trois axes : (1) offrir un soutien accru pour briser I'isolement

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

des personnes queers, (2) en finir avec la honte des personnes
queers en défendant des droits égaux et une reconnaissance
sociale, et (3) contrecarrer la stigmatisation des identités
queers en célébrant la diversité. Troisiemement, un autre
exemple provient d’'un rapport issu d’'un sommet sur le suicide
chez les jeunes LGBTQ (Dyck 2015). Il est frappant que I'inté-
gralit¢ ou presque de ses vingt recommandations se
concentrent sur les enjeux LGBTQ, que ce soit la mise en
ceuvre de politiques sociales spécifiques aux personnes
LGBTQ (recommandation n°?2), le développement des
connaissances et des compétences culturelles LGBTQ
(recommandation n° 3), les curriculums LGBTQ dans les
écoles (recommandation n° 7) ou les guides de prévention du
suicide pour les personnes LGBTQ (recommandation n° 18).
Si les recommandations avancées dans ce rapport sont inesti-
mables, elles tendent a ignorer d’autres solutions qui vont au-
dela de I'identité sexuelle ou de genre, ou de I'hétérosexisme et
du cisgenrisme. Certes, je souscris aux mesures pertinentes
dans ces trois exemples visant a éradiquer ’hétérosexisme et le
cisgenrisme, cependant je me demande encore ce quelles ont a
offrir aux personnes suicidaires LBGTQ dont la sexualité ou
Iidentité de genre ne sont pas au cceur de leurs idéations
suicidaires. Ces recommandations offrent également peu
d’outils concrets pour les personnes suicidaires sur le plan
individuel. Tenter de changer le monde par l'activisme peut
assurément aider de plusieurs manieres, mais cela ne garantit
pas la disparition des idéations suicidaires et ne facilite pas
nécessairement la vie quotidienne pour les personnes suici-
daires. En somme, si ces solutions sont pertinentes et révolu-
tionnaires pour les communautés queers et trans, elles sont
insuffisantes pour les personnes suicidaires dans une
perspective antisuicidiste.

En plus de ces recommandations, nous devons entre-
prendre une analyse du suicidisme en nous concentrant sur les
voix des personnes suicidaires, quelle que soit leur sexualité ou
leur identité de genre, pour mieux comprendre la suicidalité.
Une telle analyse pourrait révéler 'importance significative
d’autres facteurs qui sont sous-théorisés dans les conceptualisa-

publication/livre/DLS.html

185



186 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

tions courantes de la suicidalité LGBTQ. Comme dans d’autres
modeles de la suicidalité, beaucoup d’activistes/chercheureuses
qui adherent au modele de justice sociale semblent présumer
savoir ce qui est le mieux pour les personnes suicidaires et
assument que leurs solutions et recommandations pour dimi-
nuer les taux de suicide sont celles qui servent le mieux ces
personnes, alors que cette présomption n'est peut-&tre pas
exacte. Malgré de nombreuses initiatives ciblant les personnes
suicidaires queers et trans, ces dernieres continuent a ne pas
chercher daide, méme aupres des organisations LGBTQ qui
travaillent en prévention du suicide. Une étude de Megan C.
Lytle et de ses collegues (2018, 1923) montre que, « parmi les
personnes participantes ayant rapporté des idéations ou des
comportements suicidaires, une grande portion d’entre elles ne
cherchaient pas d’aide (73,1 % des hommes gays, 33,3 % des
hommes bisexuels, 42,9 % des femmes bisexuelles, 14,3 % des
femmes lesbiennes, 41,2 % des individus queers) quand elles
considéraient le suicide ou tentaient de se suicider. Les
personnes qui cherchent de l'aide contactent le plus souvent
une amie. » Ces chiffres sont choquants, mais ils confirment les
résultats d’autres recherches sur la suicidalité dans divers
groupes, et pas uniquement chez les personnes queers et trans.
Comme je le note dans le chapitre 1, les personnes suicidaires
dans leur ensemble tendent a ne pas chercher d’aide, particulie-
rement quand elles souhaitent compléter leur suicide. Nul
doute que les communautés queers et trans bénéficieraient des
recommandations propres a la suicidalit¢ LGBTQ, comme
celles-ci proposent des transformations systémiques néces-
saires pour améliorer les conditions de vie des groupes margi-
nalisés, mais je ne suis pas convaincu que ces changements
diminueraient les taux de suicide des personnes LGBTQ ou
qu’ils augmenteraient significativement le nombre de personnes
qui cherchent de l'aide avant de mener a bien leurs plans
suicidaires, comme ces recommandations ignorent le role clé
du suicidisme. En résumé, nous devons consacrer plus
d’énergie a écouter les individus suicidaires, a leur demander
quels services ils trouveraient utiles pour voir quelles initiatives
sociales, politiques, culturelles, médicales, spirituelles et

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

légales pourraient &tre mises en place pour les soutenir. Toute
recommandation sur la suicidalité devrait se baser principale-
ment sur les besoins des personnes suicidaires et tenir compte
des régimes suicidistes. D’excellents exemples d’interventions
centrées sur les besoins et les voix des personnes suicidaires,
comme des interventions communautaires et des groupes de
soutien par les pairs, sont présentés plus loin dans ce chapitre.

L 2.1.4. Le traitement saniste et
suicidiste des personnes
LGBTQ suicidaires

Malgré leurs bonnes intentions et leurs contributions inesti-
mables soulignant le rdle des systeémes doppression dans la
suicidalité, les activistes/chercheureuses queers et trans
reproduisent parfois des formes de sanisme et de suicidisme.
Comme je 'ai montré dans le passé, les communautés queers
et trans ont mobilisé des récits validistes et sanistes dans leur
quéte légitime de reconnaissance et de dépathologisation (Baril
2015). Des slogans comme «les queers ne sont pas malades »
ou «les personnes trans ne sont pas des malades mentaux »
sont utilisés abondamment dans lactivisme et dans la
recherche queers et trans pour dépsychiatriser la diversité
sexuelle et de genre, mais ce langage a pour effet de margina-
liser les personnes handicapées, malades, souffrantes ou
détraquées. De plus, la pathologisation de la maladie, de la
souffrance et du handicap reste peu questionnée. Alors qu’il
existe de plus en plus de recherches a I'intersection des études
queers et du handicap? ou des études trans et du handicap %,
plusieurs discours sur les enjeux queers et trans demeurent
teintés par des formes de validisme et de sanisme, y compris
lorsqu’ils abordent la suicidalité. A cause d’une absence
d’analyse issue des perspectives critiques du handicap/ Mad, la

84. Lire, par exemple, McRuer (2006, 2018), McRuer et Mollow (2012), et
Piepzna-Samarasinha (2018).

85. Lire, par exemple, Clare (2009, 2017); Baril (2015); Baril, Pullen
Sansfacon et Gelly (2020) ; Baril et al. (2020) ; et Obourn (2020).

publication/livre/DLS.html

187



188 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

maladie mentale est diabolisée et est souvent présentée comme
une réalité de laquelle les personnes queers et trans devraient
se dissocier. Par exemple, McDermott et Roen (2016, 11)
écrivent qu'«il est crucial de trouver d’autres manieres de
réfléchir a la détresse émotionnelle, au suicide et aux atteintes
auto-infligées pour éviter d’associer directement les identités
sexuelles et de genre marginalisées a la maladie mentale ». Cet
exemple n’en est qu’un parmi plusieurs dans les recherches sur
la suicidalit¢ LGBTQ. En réalité, dans une perspective de
justice sociale, il est presque impossible de trouver des
références qui ne dissocient pas clairement la suicidalité
LGBTQ de la maladie mentale, comme si cette derniére était
en soi si mauvaise qu’il faudrait en purger les communautés
LGBTQ.

En plus du validisme et du sanisme, certaines activistes/
chercheureuses traitant de la suicidalit¢ LGBTQ reproduisent
aussi des formes de suicidisme. Le suicidisme se présente dans
ces écrits sous trois formes principales, que j’ai abordées dans
le chapitre 1 : (1) présenter une image négative des gens
suicidaires, (2) réduire au silence les personnes suicidaires, et
(3) appuyer des stratégies coercitives de prévention du suicide.
Premiérement, I'image négative des personnes suicidaires
apparait sous une forme subtile ol le suicide est présenté
comme un «probléme a régler», dépeignant ainsi les
personnes suicidaires comme des personnes brisées ayant
besoin d’étre réparées. Le vocabulaire péjoratif entourant la
suicidalité et les stéréotypes associés aux personnes suicidaires
(des personnes laches, égoistes ou choisissant une sortie facile)
sont présents implicitement ou explicitement. Par exemple,
quand Thom (2019, 142) estime qu’«il serait si facile d’aller la-
bas» (cest-a-dire de se suicider), elle sous-entend que la
suicidalité est un choix facile et que continuer a vivre est
l'option la plus courageuse. L’'idée selon laquelle vivre une vie
en tant que personne queer ou trans dans le contexte actuel de
violence serait brave et révolutionnaire traverse beaucoup de
sources que janalyse dans ce chapitre. Thom (2015) estime
que «chaque respiration que nous prenons est un autre pas vers
la révolution ». Bornstein (2006, 54) utilise le terme brave pour

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

décrire les gens qui résistent a I'envie de se suicider. Ce qui est
encore plus inquiétant que ces messages implicites est le fait
d’attribuer certaines caractéristiques aux personnes qui
confrontent les systeémes oppressifs et qui refusent le suicide, et
de les opposer a celles qui «échouent» a le faire et qui
intériorisent et retournent les messages haineux contre elles-
mémes. Par exemple, Dorais et Lajeunesse (2004, 45) intro-
duisent quatre «scénarios adaptatifs au rejet [hétérosexiste].
[...] Il s’agit des scénarios du parfait garcon, du fif de service,
du caméléon, et du rebelle.» Les auteurs associent les deux
premiers types au refus de l'orientation sexuelle, le troisieme a
une réponse mitigée a l'orientation sexuelle, et le quatricme
type a l'acceptation de la queeritude et au refus de I'hétéro-
sexisme. Ces personnes queers rebelles sont dépeintes comme
combatives et possédant des mécanismes d’adaptation sains, de
bonnes compétences pour survivre, un grand sens de I’humour
et la créativité de trouver des solutions autres que de se faire
du mal et de sautodétruire. Permettez-moi d€tre clair : ces
multiples auteurices ne décrivent jamais explicitement les
personnes suicidaires comme laches ou pathologiques. Néan-
moins, en lisant leurs descriptions des personnes qui décident
de rester en vie, qui rejettent le suicide et qui combattent les
systemes d’oppression comme des survivantes courageuses, je
me demande jusqua quel point les personnes suicidaires qui
tentent de se suicider ou qui y parviennent sont implicitement
dépeintes comme l'opposé de ces personnes queers et trans
rebelles et en santé.

Deuxieémement, les discours sur la suicidalit¢ LGBTQ
contribuent a réduire au silence les individus suicidaires. Les
projets de recherche analysant les discours des personnes
LGBTQ suicidaires citent souvent ces dernieres en train de
partager leurs craintes et les difficultés et les écueils qu'elles
rencontrent quand il s’agit de parler de la suicidalité et des
atteintes auto-infligées (par exemple Dorais et Lajeunesse
2004 ; McDermott et Roen 2016). Les personnes LGBTQ ne se
sentent clairement pas confortables et en slireté lorsqu'elles
abordent ces sujets. Néanmoins, au lieu de percevoir cet
inconfort et cette crainte comme participant d’'un systeme

publication/livre/DLS.html

189



190 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicidiste, beaucoup d’auteurices concluent que d’autres
structures idéologiques et matérielles, comme I’hétérosexisme
et le cisgenrisme, empéchent les personnes suicidaires de
parler. Ces conclusions ratent l'opportunit€é de mettre en
lumiére la violence suicidiste qui influence ces formes d’autosi-
lenciation. Qui plus est, elles représentent elles-mémes des
formes de silenciation, vu qu’elles n’explorent pas en détail les
causes de la crainte de s’exprimer qu’éprouvent les personnes
suicidaires. A la place, elles présument simplement que la
cause se trouve dans dlautres systeémes doppression que le
suicidisme.

Troisiemement, beaucoup d’activistes/chercheureuses qui
théorisent la suicidalité queer et trans adherent a l'idée qu’il
faut tout essayer pour sauver les vies des personnes suicidaires,
entérinant ainsi explicitement ou implicitement les stratégies
coercitives de prévention du suicide. Comme le note Thom
(2019), nous ne pouvons jamais abandonner les personnes
suicidaires. McDermott et Roen (2016, 147) insistent aussi sur
I'importance de dépathologiser la suicidalité, tout en sabste-
nant de la soutenir : «Nous ne défendons en aucun cas les
atteintes auto-infligées ou le suicide comme des stratégies
valables pour affronter les problemes de la vie.» Il ne sagit
que de deux exemples d’activistes/chercheureuses qui, tout en
accomplissant un travail important pour déstigmatiser et
dépathologiser la suicidalité queer et trans, continuent dans
une certaine mesure de souscrire au script suicidiste préven-
tionniste. De plus, il faudrait laisser les sujets suicidaires qui ne
peuvent pas étre sauvés par la prévention se débrouiller tout
seuls, comme le suggere Thom (2019, 46) : «Si une femme
trans décide de mourir, c’est sa décision et je ne vais pas la
couvrir de honte ou la pathologiser. Mais il y a une énorme
différence entre le fait de ne pas pathologiser ou culpabiliser le
suicide et le fait d’en étre complice.» En somme, rares sont les
activistes/chercheureuses étudiant la suicidalit¢ LGBTQ qui
dénoncent les impacts négatifs des mesures coercitives de
prévention du suicide, la plupart appuyant plutot le script
préventionniste pour sauver des vies LGBTQ. La section qui

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

suit met en lumiére deux discours alternatifs sur la suicidalité
ayant été avancés par des organisations par et pour les
personnes trans.

L— 2.2. Les approches alternatives de la
suicidalité trans : Trans Lifeline et
DISCHARGED

Au niveau international, les auteurices et les organisations qui
proposent de repenser radicalement (ou, peut-on dire, de
transer ou de queeriser) les stratégies de prévention du suicide
se comptent sur les doigts de la main. Certaines de ces
approches alternatives visent a accompagner les individus
suicidaires plutdt qua sauver des vies. C’est notamment le cas
de mon «approche des soins de santé affirmatifs du
suicide» (Baril 2020c, 25) et de lapproche basée sur
I'«accompagnement a la mort» [death counselling] de Scherer
(2020, 148). Fait intéressant a noter : iel et moi nous
identifions également comme trans et suicidaires 8. Dans une
perspective intersectionnelle, queer, trans et féministe, Scherer
évoque la possibilité que le suicide soit une option dans
certains cas et prone des stratégies de prévention non coerci-
tives. Tout en endossant le discours critiqué plus haut selon
lequel «les normes-scripts sociaux tuent» (Scherer 2020, 143)
et I'argument selon lequel les formes systémiques de violence
menent a la suicidalité comme «meurtre différé» (144),
Scherer aboutit néanmoins a une conclusion différente des
auteurices que jaborde plus haut, proposant d’écouter les
individus suicidaires avec un esprit ouvert au lieu d'essayer de
les sauver a tout prix. el écrit (148) :

86. C’est le cas de LeMaster (2022, 2) (elle/iel), qui s’identifie aussi comme
trans et suicidaire et qui appelle & «communiquer une suicidalité libérée
de toute stigmatisation, honte et oppression» en adoptant mon cadre
antisuicidiste. S. Corr, une personne suicidaire non-binaire que je cite dans
I'introduction, adhere aussi au cadre que je propose, tout comme plusieurs
autres personnes trans et non-binaires qui m’ont contacté au fil des ans.

publication/livre/DLS.html



192

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Je propose de repenser la «prévention du suicide» en termes
d’accompagnement [counselling] : l'exploration de blessures
sans jugement et avec des résultats flexibles. [...] Nous
pourrions appeler de tels services des «accompagnements de
fin de route » ou des «accompagnements a la (résolution de la)
mort». Ainsi, nous prendrions au sérieux a la fois I'autonomie
et I'agentivité des personnes vivant avec un désir de mort et/ou
de résolution par la mort a cause de meurtres différés ou de
délibérations éthiques, et la souffrance des étres chers
survivant aux morts autoaccomplies, dont on peut comprendre
qu’ils puissent &tre troublés par le recadrage de la «préven-
tion» en un processus d’accompagnement dont les résultats

sont flexibles.

Scherer soutient que ces «accompagnements a la (résolution
de la) mort» chercheraient a distinguer les actions basées sur
la délibération autonome des «désirs de mort pseudo-agen-
tifs » (149). Iel estime que, dans certains contextes, la mort par
suicide pourrait constituer une «décision éthiquement accep-
table » (149). Comme je le proposais dans mes travaux anté-
rieurs (Baril 2017, 2018, 2020a, 2020b, 2020c), Scherer
suggere qu’une approche moins centrée sur un programme de
prévention pourrait étonnamment sauver plus de vies en
déstigmatisant véritablement la suicidalité et en permettant des
conversations honnétes d’avoir lieu.

Parmi les rares initiatives qui repensent radicalement les
approches de prévention du suicide, figurent deux projets
menés par des personnes trans sur la base du principe de
soutien par les pairs : le projet pIscHARGED et Trans Lifeline®.
Dans leur rapport intitulé «“All I Need Is Someone to Talk
To”: Evaluating piscHARGED Suicide Peer Support », Leo
Rhodanthe, Emery Wishart et Robyn Martin (2019) se
penchent sur une initiative australienne basée sur le soutien par
les pairs des personnes trans vivant avec la suicidalité. Il est
intéressant de noter, une fois de plus, que deux des auteurices

87. Sur les groupes de soutien par les pairs, lire également Lundstrom (2018) et
Marsh, Winter et Marzano (2021).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

du rapport (Rhodanthe et Wishart) ont une expérience vécue
de la suicidalit€. Ancré dans les valeurs d’Alternatives to
Suicide, une approche de soutien par les pairs élaborée aux
Etats-Unis et fermement opposée a Iintervention coercitive sur
les individus suicidaires, le projet
DISCHARGEDfootnote:discharged est un acronyme de « Deser-
ving of Inclusion, Support, Community, Hope, Authenticity,
Respect, Growth, Empathy, and Determination» (méritant
I'inclusion, le soutien, la communauté, I'espoir, I'authenticité, le
respect, la croissance, I'empathie et la détermination).] a été
lancé en 2018 avec lintention spécifique de répondre aux
besoins des communautés trans (Rhodanthe, Wishart et Martin
2019, 11). Comme le soulignent les auteurices, l'objectif
d’Alternatives to Suicide et de pISCHARGED est d’offrir un espace
sir ou parler. Sauver des vies est un but secondaire.
Rhodanthe, Wishart et Martin (2019, 9) expliquent :

193

Dans les groupes d’Alternatives to Suicide, les pairs écoutent
attentivement les histoires des gens au lieu dessayer de
«réparer» ou de diagnostiquer ces derniers. Ces groupes
different des autres initiatives de prévention du suicide du fait
que l'objectif n'est pas de forcer les gens a rester en vie a
chaque moment, mais de les soutenir a créer une vie pleine de
sens qu’ils souhaitent vivre. Ne pas senlever la vie n’en est

qu’un effet secondaire.

Ces chercheureuses ont mené des entretiens avec des
personnes trans suicidaires et des personnes trans pairs
aidantes et concluent que toutes ces personnes saccordaient
pour dire que ce qui est le plus désespérément nécessaire est
de cesser les interventions forcées, de mettre en place des
espaces plus siirs ou parler de la suicidalité sans jugement, et
que les individus suicidaires soient accompagnés sans craindre
des interventions cliniques et les conséquences négatives du
fait de dévoiler des plans et idéations suicidaires (voir aussi
Krebs 2022). Autrement dit, elles insistent sur le besoin de

publication/livre/DLS.html



194 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

démanteler les mécanismes suicidistes présents dans les inter-
ventions sur le suicide. Rhodanthe, Wishart et Martin (2016,
3-4) écrivent :

Le besoin des participantes est simple — qu’une personne
digne de confiance puisse les écouter en profondeur et étre a
leurs cotés. L’incapacité ou la réticence qu'ont les services en
santé mentale a écouter et a accepter la détresse des partici-
pantes, ce qu'on appelle une réaction «réflexe », les réduisent
au silence et a I'impuissance, érodant leur autonomie. Finale-
ment, ces réponses influencent ce que les participantes disent
aux cliniciennes, menant souvent a la non-divulgation des idées
suicidaires et servant a isoler davantage les gens en détresse.
Les participantes ont aussi évoqué des expériences déshumani-
santes et punitives avec les services en santé mentale. Tout
particulierement, les participantes ont rapporté avoir été mal
comprises et considérées comme incapables de savoir ce dont
iels ont besoin. Cela signifie que les soins cliniques se
déploient dans un contexte de peur qu’une hospitalisation
volontaire devienne involontaire, menant les personnes a
censurer ce quelles divulguent par peur de perdre leur
autonomie. A I'inverse, DISCHARGED procure un espace sir et de
confiance ol explorer leurs expériences et leurs idées sans
rencontrer de réaction réflexe ou avoir besoin de censurer leurs
propos. Avoir un espace ou parler, ol étre entendues et
affirmées a créé des conditions pour que les gens fassent
Iexpérience d’'une autodétermination, dun contrdle, d’un
sentiment de pouvoir et d'une production de sens accrues. Le
pouvoir d’avoir un espace ou partager librement avec des
témoins permettait de libérer les émotions accablantes et aidait
les participantes a mieux comprendre pourquoi et comment
certains événements les troublent.

La relation de confiance entre les personnes suicidaires et les
pairs facilitateurices est au cceur de cette approche. Les
individus suicidaires sont vus comme des experts de leur
réalité et de la maniere daider et de soutenir les autres
personnes suicidaires. Cette approche est transformative et

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

renforce I'autonomie des participantes et des pairs facilitateu-
rices trans. Tandis que I'échantillon restreint du rapport ne
permet pas de faire des généralisations sur son efficacité, les
auteurices concluent que cette approche radicale de soutien par
les pairs présente des bénéfices et avantages clairs, et jappuie
incontestablement leurs conclusions.

Similairement, lorganisation communautaire Trans
Lifeline offre un service de ligne d’écoute pour les personnes
trans aux Etats-Unis et au Canada depuis 2014. Dans sa
puissante contribution a 'ouvrage Beyond Survival: Strategies
and Stories from the Transformative Justice Movement (Dixon
et Piepzna-Samarasinha 2020), intitulée «Why No Non-
Consensual Active Rescue ?», l'organisation répond a une
question qu’elle recoit fréquemment du public et des milieux
d’intervention de crise, demandant pourquoi ses bénévoles
choisissent de ne pas appeler les autorités (police, ambulance,
etc.), méme quand une personne est activement suicidaire, sauf
si cette derniere y consent. Cette décision constitue 1'une des
trois valeurs fondamentales de l'organisation : n’avoir que des
téléphonistes trans, promouvoir le soutien pas les pairs et ne
jamais contacter les services d’urgence sans le consentement
de la personne suicidaire®. Trans Lifeline (2020, 136) affirme
que ce dernier principe entre radicalement en opposition avec
les valeurs des autres lignes d’écoute en prévention du suicide,
qui sappuient sur l'intervention des services d'urgence quand
cela semble nécessaire pour la prévention. L’organisation croit
fortement que «le sauvetage actif non consenti» engendre
davantage de risques pour les personnes suicidaires et que ces
risques sont plus élevés et plus séveres pour les groupes
marginalisés, comme les communautés racis€ées ou trans
(136) :

88. Le site Web de Trans Lifeline partage aussi dix principes, comprenant
la réduction des risques, le consentement éclairé, 'autonomie et 'autodé-
termination. L’approche queercrip du suicide que je présente dans le
chapitre 5 inclut certains de ces principes. Voir aussi Martin (2011) sur
I'importance de la confiance dans les interventions sur le suicide.

publication/livre/DLS.html

195



196

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

En octobre 2015, Trans Lifeline a interrogé environ 800
personnes trans aux Etats-Unis sur leurs expériences d'utilisa-
tion des lignes d’écoute en prévention du suicide. Environ 70 %
des répondantes ont déclaré n’avoir jamais contacté une ligne
découte en prévention du suicide. Environ la moitié des
personnes ont souligné qu'elles avaient vécu une crise, mais
qu’elles ne se sentaient pas en sécurité de contacter une ligne
d’écoute. Environ un quart des répondantes ont déclaré avoir
interagi avec les forces de l'ordre ou le personnel d’urgence a la
suite d’un appel de crise, alors qu'une personne sur cinqg avait
été placée involontairement en isolement psychiatrique. [...]
Encore et encore, les membres de notre communauté — y
compris nos propres bénévoles — nous disent quun des
facteurs les plus décisifs dans la recherche d’aide est le fait

d’avoir ou non a subir un sauvetage actif.

Trans Lifeline soutient que les sauvetages non consentis
augmentent la suicidalité a cause des traitements violents,
dommageables et inhumains imposés aux sujets trans suici-
daires par la police, le personnel médical et d’autres interve-
nantes. En effet, des études quantitatives montrent que les
communautés trans subissent des formes de discrimination, de
violence et de stigmatisation séveres par la police et les
systtmes de santé et de services sociaux?®’. Trans Lifeline
indique avec raison que, si nous reconnaissons que les interac-
tions avec la police ou le systeme de soins de santé constituent
des situations dans lesquelles les communautés trans subissent
une violence considérable, nous avons tendance a oublier, au
regard des stratégies de prévention du suicide LGBTQ, que ces
institutions et leurs services ne sont pas les mieux placées pour
répondre a la détresse des personnes trans suicidaires. En plus
de leur suicidalité, les personnes trans, et particulierement
celles qui sont racisées, pauvres, sans-abri, handicapées,
détraquées ou neurodivergentes, seront plus sujettes a subir
une détresse accrue ou d’autres dommages causés par 'interac-

89. Lire, par exemple, James et al. (2016) et I'équipe de Trans PULSE Canada
(2020).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

tion avec ces services. Selon Trans Lifeline, «le risque de
dommages ou de l'usage d’une force létale augmente de
maniere prévisible lorsque la personne en crise est racisée ou
handicapée » (137). Finalement, Trans Lifeline estime comme
moi que le recours a des mesures coercitives pour sauver des
vies avec des sauvetages non consentis « augmente les facteurs
de risque de la suicidalité chez les personnes qui appellent des
lignes d’écoute» (138). Dans le méme esprit que le projet
DISCHARGED, Trans Lifeline insiste sur 'importance de déve-
lopper des relations de confiance, de soutien par les pairs et
des conversations ouvertes sur la suicidalité, rappelant que les
résultats positifs de leur approche sont trop souvent ignorés par
les milieux d’intervention de crise et les suicidologues
(critiques), malgré la valeur heuristique de cette approche pour
les personnes trans et les personnes suicidaires en général.
Néanmoins, contrairement au projet DISCHARGED, Trans Life-
line affirme qu’«ultimement, nous servons la mission de sauver
des vies » (139).

Trans Lifeline (2020, 138) identifie une série de consé-
quences négatives des sauvetages non consentis affectant parti-
culierement les groupes marginalisés comme les communautés
trans. Encore une fois, ces impacts négatifs sont plus séveres
pour les personnes trans qui vivent a 'intersection de multiples
oppressions. Je résume ces impacts négatifs en cing points : (1)
les sauvetages coercitifs dévoilent souvent l'identité de genre
des jeunes trans a leur famille et a leurs proches, ce qui peut
mener a un rejet supplémentaire, incluant une expulsion du
foyer, et a de la violence; (2) les sauvetages coercitifs
engendrent des frais (ambulance, hospitalisation) pour les
personnes trans, qui sont déja surreprésentées dans les
statistiques sur la pauvreté; (3) les hospitalisations involon-
taires et les historiques d’enjeux de santé mentale peuvent
affecter négativement I'acces a des soins de santé transaffirma-
tifs en le différant ou en le bloquant ; (4) les interactions avec le
systeme de santé et les services sociaux engendrent souvent de
la stigmatisation, de la violence et de l’aliénation; et (5) les
sauvetages coercitifs brisent la confiance des personnes
pouvant potentiellement utiliser des lignes découte en

publication/livre/DLS.html

197



198 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

prévention du suicide, craignant que les téléphonistes
déclenchent un sauvetage actif non consenti. Autrement dit, les
lignes d’écoute en prévention du suicide qui souscrivent aux
mesures coercitives de prévention (presque toutes les lignes
d’écoute en Amérique du Nord) ne suscitent pas la confiance
ou le partage honnéte de la part des personnes suicidaires (voir
aussi Krebs 2022 ; Martin 2011).

Rhodanthe, Wishart et Martin (2019) confirment les
impacts négatifs liés a lutilisation de mesures coercitives
lorsque des personnes trans interagissent avec les services de

N

prévention du suicide. Une personne trans ayant participé a

I’étude raconte :

Je n’ai pas eu de bonnes expériences avec eux [les services
sociaux], et particulierement avec une personne [...] qui a
appelé la police car javais mentionné que je me sentais
suicidaire. Ca ne s’est pas bien terminé pour moi parce que
[...] le fait que la police débarque chez soi peut étre boulever-
sant [...] et clest arrivé devant mes enfants aussi [...] la police
ne voulait pas m’écouter, méme quand jai tenté de leur
expliquer [...]. Je n'avais pas de plan, je n’avais rien chez moi
que je pouvais utiliser, mais iels m’ont quand méme menottée
et jeté dans un fourgon de police et jai passé 24 «fantas-
tiques » heures sous les verrous — eh bien, pour me protéger.

(Lane, cité par Rhodanthe, Wishart et Martin 2019, 19)

Qui plus est, comme le montrent les statistiques d’une enquéte
de Trans PULSE Canada, les personnes trans racisées
craignent a juste titre d’avoir affaire a la police et aux services
d’urgence : «Une proportion surprenante de 33 % des répon-
dantes racisées ont évité d’appeler le 911 pour des services de
police dans les dernieres cinq années, tandis que 24 % ont évité
d’appeler le 911 pour des services médicaux d’'urgence » (Chih
et al. 2020, 8). En fait, certaines personnes trans ayant
participé au projet DISCHARGED sont si traumatisées par leurs
interactions avec les services d’urgence qu'elles « préféreraient
mourir que de les utiliser» (Rhodanthe, Wishart et Martin
2019, 21). Dailleurs, les impacts négatifs de la stigmatisation

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

de la suicidalité et des enjeux de santé mentale sur les
personnes trans ont été soulignés par plusieurs auteurices
(Kirby 2014). Par exemple, dans un des projets de recherche
empiriques sur les jeunes trans auxquels jai participé,
plusieurs répondantes ont expliqué quon leur avait refusé des
soins de santé transaffirmatifs a cause de leur détresse
émotionnelle et de leurs enjeux de santé/handicap mental
(Baril, Pullen Sansfagon et Gelly 2020). En somme, les études
confirment que les handicaps et maladies mentales sont
utilisées par le personnel médical pour augmenter son controle
[gatekeeping] des personnes trans et de leur transition. Ainsi, il
est particulierement pertinent de considérer les impacts
négatifs des mesures de prévention coercitives sur les
personnes trans dans une approche transaffirmative.

Si japprouve sans réserve l'approche d’intervention non
coercitive sur le suicide que proposent des chercheureuses
comme Scherer (2020) ou les groupes et organisations comme
DISCHARGED et Trans Lifeline, et si j'estime que ces alternatives
représentent un pas significatif dans la bonne direction pour
queeriser et transer la suicidalité, jestime également que ces
approches bénéficieraient du fait de soutenir pleinement les
personnes suicidaires en leur reconnaissant des droits positifs,
comme je le propose dans cet ouvrage. Les auteurices et les
groupes que jaborde ici concentrent leurs critiques sur les
sauvetages actifs non consentis et leurs effets déléteres sur les
groupes marginalisés, y compris les personnes trans qui vivent
a lintersection d’autres oppressions. Sans utiliser le terme
suicidisme, iels dénoncent a leur facon des formes de suici-
disme et proposent des droits négatifs pour les personnes
suicidaires. Toutefois, iels n'endossent pas un agenda incluant
des droits positifs pour les personnes suicidaires, impliquant de
les soutenir concretement sur les plans social, 1égal, médical,
économique et politique dans leur quéte potentielle de mort.
Jespere que mon analyse donnera lieu a des dialogues avec ces
auteurices, activistes et organisations pour avancer vers une
reconnaissance pleine et entiere des personnes suicidaires. La

publication/livre/DLS.html

199



200 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

mobilisation d’outils théoriques queers pour analyser la
suicidalité pourrait étre une maniere d’évoluer vers une posture
responsable vis-a-vis des personnes suicidaires.

L 2.3. L’échec d’un véritable échec :
théorie queer, suicidalité et
(non-)futurité

Si certaines auteurices d’avant-garde en suicidologie critique
comme Katrina Roen (2019), Elizabeth McDermott (McDer-
mott et Roen 2016) et Amy Chandler (2020a) ont commencé a
mobiliser des concepts provenant des études queers, comme
les notions déchec et d’affect négatif que je propose d’aborder
ici, leurs travaux brillants et inspirants se concentrent
habituellement sur les atteintes auto-infligées, les idéations
suicidaires et les tentatives de suicide, sans appliquer ces
notions au suicide en tant que tel . Cette nouvelle tendance dans
la recherche contribue cependant a transformer radicalement
notre perception des atteintes auto-infligées et des idéations
suicidaires et sapproprie la notion d’échec a se conformer aux
normes oppressives, au bonheur, au succes et a la productivité.
Les impératifs moraux de s’améliorer, de «guérir» et de
retourner rapidement a une vie productive et heureuse alignée
sur les attentes normatives sont un fardeau pour les sujets
marginalisés qui ne correspondent pas aux normes et dont la
situation ne s’améliore apparemment pas avec le temps, a
cause de barrieres systémiques. Autrement dit, I'injonction a se
sentir bien et le «devoir de bonheur» (Ahmed 2010, 59)
contribuent au sentiment d’échec des personnes suicidaires ou
ayant recours a des atteintes auto-infligées. Au lieu de répudier
le manquement aux normes, ces auteurices et quelques suicido-
logues critiques que je mentionnais plus tot célebrent la valeur
heuristique et politique de I’échec et des affects négatifs ainsi
que l'agentivité qui s’en dégage. Dans l'esprit de leurs travaux,
mes réflexions constituent une invitation a mobiliser ces

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

concepts queers non seulement pour théoriser les atteintes
auto-infligées et les états suicidaires, mais aussi pour les appli-
quer directement au suicide.

En outre, le champ en croissance des études queers de la
mort propose de queeriser la mort, les processus de mort et le
deuil (Radomska, Mehrabi et Lykke 2019). Si ce nouveau
champ prometteur n’a que treés peu permis de théoriser directe-
ment la suicidalit¢é a ce jour, plusieurs liens intéressants
peuvent étre établis. Par exemple, il y a des similitudes
évidentes entre I'expérience de la sortie du placard chez les
personnes queers et trans et chez les personnes suicidaires, vu
la crainte du jugement, de la stigmatisation et de la discrimina-
tion qu'elle implique. Des similitudes existent aussi dans les
discours dominants sur les identités ou les «choix ». En effet,
les discours présentant les sexualités et les identités de genre
non conformistes comme étant «seulement une phase» qui
passera lorsque la personne sera remise sur les rails
ressemblent aux discours décrivant la suicidalité comme une
phase d’'out 'on émergera. De méme, les discours évoquant le
risque de contagion et la panique morale entourant la « propa-
gation » de ’homosexualité ou de la transitude ressemblent aux
discours sur la «propagation» des idéations suicidaires. Les
similitudes entre ces discours sur la contagion de la queeri-
tude/transitude et de la suicidalité n’ont cependant toujours pas
été théorisées. La théorie queer (comme les études queers de
la mort) est restée relativement silencieuse au sujet de la
suicidalité elle-méme, hormis I’étude des suicides chez les
jeunes queers. Si presque tout a commencé a étre queeris€, des
paradigmes théoriques aux méthodologies, concepts et enjeux
sociaux, aucune queerisation du suicide n’a encore eu lieu dans
le sens proposé ici. Le désir de mort qui est au cceur du
tournant antisocial queer (Edelman 2004 ; Halberstam 2008,
2011) est resté plutdt figuratif. Si I'on peut décrire le suicide
comme le geste antisocial par excellence® vu qu'’il incarne une
politique négative radicale de la non-futurité, un refus de la
temporalité reproductive hétéronormative centrée sur la

90. En francais dans l'original.

publication/livre/DLS.html

201



202 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

socialité, la stabilité et la longévité, et un refus de 'injonction
normative au bonheur, les auteurices queers n'ont pas concep-
tualis€ le suicide dans ces termes. Le suicide continue trop
souvent d’étre dépeint comme un geste unilatéralement négatif
qui ne saurait représenter une solution a des problemes
systémiques. A certains égards, les personnes LGBTQ suici-
daires sont présentées comme de «mauvaises queers» qui
échouent a participer a la révolution contre l'oppression
qu’elles subissent.

Cependant, certaines auteurices dans les études queers et
les études critiques de la race ont commencé a remettre en
question certains postulats dans les discussions sur le suicide
LGBTQ et sur leurs effets déléteres dans certaines populations.
Par exemple, Jasbir K. Puar (2013, 2017) se demande avec
raison pourquoi nous accordons tant d’importance a des
suicides exceptionnels au lieu de réfléchir de maniere critique
aux nombreuses «morts lentes» (Berlant 2011) qui ont lieu
chaque jour dans les systemes racistes, capitalistes et
néolibéraux, qui condamnent des populations entieres a dispa-
raitre graduellement par des processus de débilitation. L’accent
mis sur les suicides spectaculaires nourrit une forme d’excep-
tionnalisme qui invisibilise les autres morts dans le contexte
des «nécropolitiques queers » (Puar 2007, 32). En demandant
«pourquoi le suicide est-il représenté comme l'ultime perte de
vie ?», Puar (2013, 179) souligne I'exceptionnalisme entourant
les suicides queers, qui efface les morts lentes causées par le
racisme, le capitalisme et dautres systemes d’oppression.
Comme beaucoup d’activistes/chercheureuses que janalyse
dans ce chapitre, Puar congoit la suicidalité comme le résultat
de facteurs systémiques qui tuent les personnes suicidaires
lentement mais sirement, tout en insistant sur le fait que
lattention accordée aux suicides nous empéche de nous
pencher plus attentivement sur les contextes dans lesquels ils
ont lieu. En indiquant la maniére dont certains sujets LGBTQ
sont intégrés dans les discours, normes et structures domi-
nantes, alors que dautres sont «abandonnés a la mort» dans
les environnements nécropolitiques du capitalisme racial, la
théorisation brillante de Puar est pleine de potentiel pour

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

critiquer le suicide depuis une perspective antisuicidiste.
Néanmoins, cette tiche n’a pas encore €té entreprise par les
théoriciemnes queers. Pourtant, comme elle nous met en garde
par rapport au cadre néolibéral qui guide le mouvement pour
les droits des personnes handicapées, il importe de se
demander «ce qui arrive apres loctroi de certains droits
libéraux » (Puar 2017, xviii), et la méme chose sapplique au
contexte des revendications formulées ici pour les personnes
suicidaires. Loin de poursuivre des droits individuels pour les
personnes suicidaires par I'acces a un droit libéral a mourir qui
inclurait la mort de certains sujets improductifs tout en
omettant de questionner la nécropolitique qui rend certaines
vies invivables, les réflexions de Défaire le suicidisme nous
invitent a agir simultanément pour un changement systémique
et pour de meilleurs soins et un soutien pour les personnes
suicidaires issues de groupes marginalisés. Lorsqu'on 'applique
au droit a2 mourir, la question cruciale de Puar (2017, 13), a
savoir «quels corps débilités peuvent étre revigorés pour le
néolibéralisme et considérés comme assez précieux et dispo-
nibles pour étre réhabilités, et quels corps ne le peuvent
pas ?», nous aide a mettre en lumiere la disparité entre les
sujets suicidaires vus comme ayant une valeur suffisante pour
la capacitation et ceux quon destine a la mort, comme les
personnes handicapées, malades, souffrantes ou agées, parmi
d’autres populations visées par la nécropolitique.

Dans une veine similaire, sans queeriser la suicidalité en
soi, l'analyse incisive des explications réductrices du suicide
chez les jeunes LGBTQ chez Halberstam (2010) est pleine de
potentiel. Ce dernier critique la campagne It Gets Better en
indiquant que les choses ne vont pas mieux pour tant de
personnes queers dépourvues de divers privileges (par
exemple : privilege blanc ou privilege de classe). En fait,
Halberstam suggére quelles s’aggravent®'. Dans The Queer Art
of Failure, ce méme auteur (2011, 1) demande : « Qu’est-ce qui
vient apres l'espoir ?», et propose une politique de 1'échec

91. Ahmed (2010), qui questionne I'injonction au bonheur, ne questionne
pas non plus I'injonction a la vie.

publication/livre/DLS.html

203



204 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

célébrant nos limites, nos pertes ainsi que nos émotions et
affects négatifs. Cette «logique de 1'échec» (106) permet
d’explorer et de déconstruire la «logique du succes» (2)
nourrie par des standards hétéronormatifs, classistes, capita-
listes ou racistes. Pour Halberstam, accepter I'échec au lieu de
le rejeter permet de meilleures relations et interactions basées
sur la coopération, la créativité et 'acceptation, plutot que sur
la compétition, l'exclusion et la conformit€ aux normes
dominantes. Embrasser 1'échec permet aux sujets marginalisés
de porter un regard critique sur «la positivité toxique de la vie
contemporaine » (3). Selon moi, la contrainte a la vie est
entrelacée avec cette positivité toxique. En effet, I'injonction a
la vie et a la futurité repose sur l'espoir que les choses iront
mieux a un moment donné et sur la croyance que les personnes
suicidaires devraient rester optimistes quant a la possibilité de
sortir d'un état ou d’une phase suicidaire. Néanmoins, si
Halberstam suggere «léchec comme mode de vie» (23),
Iéchec ultime de la vie — le suicide — reste sous-théorisé
dans son travail. Ce manque d’analyse représente une opportu-
nité manquée dans une perspective de suicidologie critique. La
méme réflexion pourrait s’étendre a la critique de la longévité
chez Halberstam (2005, 4), ou il suggere intelligemment que
«nous créons la longévité comme lavenir le plus désirable,
nous célébrons la poursuite d’une longue vie (dans toutes les
circonstances) et nous pathologisons les modes de vie qui ne se
préoccupent pas ou peu de la longévité». Cette citation
comprend certes des énoncés problématiques sur les commu-
nautés handicapées, comme l'indique justement Alison Kafer
(2013, 40-44), mais en appréhendant cette critique de la
longévité dans une perspective crip, on saisit la dénonciation
de la dévalorisation des personnes ayant une espérance de vie
plus courte. Cette critique de la longévité pourrait aussi
sappliquer 2 la suicidalité. A travers une hypervalorisation des
vies plus longues s’inscrivant dans le dispositif du biopouvoir,
les normes suicidistes actuelles pathologisent les individus qui
valorisent la qualité de vie plutdt que la quantité (et je ne
confonds pas la qualité avec I'absence de handicap). L’ impor-
tance accordée a une longue vie pourrait ne pas faire partie des

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

valeurs fondamentales des personnes suicidaires, mais leur
perspective est invalidée par des récits sur la longévité. En
somme, la critique de la longévité chez Halberstam et son
exploration de la notion d’échec ont un potentiel énorme pour
faire basculer notre compréhension de la suicidalité, mais elles
nont pas été suffisamment développées jusqua maintenant
dans son travail et chez les autres chercheureuses queers et
suicidologues critiques.

Clest dans une breve section de I'ouvrage publié par Ann
Cvetkovich en 2012, Depression: A Public Feeling, que jai vu
ce qui sapproche le plus d’'une queerisation de la suicidalité.
Lautrice souhaite dépasser, comme je le fais ici, les vieux
débats et les discussions étriquées entre les perspectives queers
antisociales et utopistes. Alors que son livre se penche sur les
affects négatifs, particulierement la dépression, la question de
la suicidalité est brievement abordée. Commentant Ia
campagne It Gets Better, Cvetkovich insiste sur le fait qu’il n’y
a pas toujours de «fin heureuse» et propose daccepter le
chaos complexe des divers affects, incluant aussi bien les bons
que les mauvais. Au-dela d’accepter de vivre avec des affects
négatifs plutdt que d’essayer de s’en purger, Cvetkovich (2012,
206-207) suggere aussi qu’il est compréhensible que certaines
personnes ne veuillent pas attendre d€tre «réparées» par une
«cure » médicale, sociale, politique ou révolutionnaire :

205

Ordonner a une personne de rester en vie n’est malheureuse-
ment pas un énoncé performatif, quand bien méme on voudrait
qu’il en soit autrement, et les expressions damour ne se
traduisent pas nécessairement, sinon par accident, en une cure
contre I’habitude insidieuse de la haine de soi ou se sentir mal
vis-a-vis de soi-méme [...]. Beaucoup d’entre nous avons sans
aucun doute essayé d’encourager une personne [...] a continuer
de vivre ou a seulement se rappeler quelle est aimée. Mais
étant donné que le savoir et la reconnaissance ne sont pas la
méme chose, et que rester en vie est une pratique et non
seulement un sentiment momentané, ces moments rassurants
peuvent étre éphémeres [...]. Méme si, comme l'ont noté des
critiques queers, le désir d’aider les personnes plus jeunes

publication/livre/DLS.html



206

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

émerge souvent de la croyance parfois sentimentale et paterna-
liste selon laquelle il faudrait protéger I'enfance et l'adoles-
cence, il peut aussi étre motivé par le pendant sinistre et
parfois secret de nos propres expériences de désirs et de
désespoirs suicidaires. En plus d’étre porteur d'une inquiétude
pour les jeunes queers qui n'ont jamais vécu autant d’anxiété,
ce livre est hanté par la mémoire de plusieurs personnes pour
qui grandir na pas nécessairement signifié quelles iraient
mieux, de personnes qui nont pas pu trouver comment
attendre jusqua ce que les choses aillent mieux, de personnes

qui ne sont pas tres différentes de moi.

Cvetkovich souligne ici que I'injonction a la vie et a la futurité
nest pas toujours efficace. Malgré tous nos efforts pour
rejoindre, espérer ou aimer (pour reprendre les mots de Thom)
des personnes, certaines décideront de mourir. Certains
questionnements au cceur de Défaire le suicidisme demandent :
Que pouvons-nous faire pour ces personnes, ici et maintenant ?
Comment pouvons-nous mobiliser les valeurs de 'empouvoire-
ment, du consentement éclairé, de lautodétermination, de
Pautonomie corporelle et de la réduction des risques
quavancent si souvent les études et organisations queers et
trans, afin de théoriser la suicidalité et intervenir aupres des
personnes suicidaires ? Dans lesprit de Cvetkovich, qui
cherche a extraire les affects négatifs et la dépression du
domaine médical pour les politiser, comment pouvons-nous
étendre cette politisation a la suicidalité d’une fagcon qui
n’insiste pas seulement sur les aspects sociaux et politiques de
la suicidalité, mais qui voit aussi le suicide lui-méme et le
soutien aux personnes suicidaires comme des gestes politiques
et relationnels ?

Dans une perspective queer antisociale, le suicide
pourrait étre théorisé comme le geste figuratif queer par excel-
lence. En effet, le sujet suicidaire refuse de reproduire l'ordre
social ou d’investir dans la futurité et ses normes dominantes.
Le «futurisme reproductif », théorisé en 2004 par le chercheur
Lee Edelman dans Merde au futur : théorie queer et pulsion de
mort, suggere que l'organisation idéologique et matérielle des

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

sociétés se base sur I'idée figurative de l'enfant a venir et la
nécessité de protéger cet enfant et son avenir. Cette idée du
futurisme reproductif pourrait étre interprétée parallelement a
la contrainte a la vie et a I'injonction a la vie et a la futurité. En
fait, la contrainte a la vie se nourrit du futurisme reproductif :
pour produire la vie [aliveness], il faut qu'existe un futurisme
reproductif, ou la promesse d’un avenir. Similaire au biopou-
voir et a la biopolitique chez Foucault (1997, 2004a, 2004b)
qui visent la vie de la population elle-méme, Edelman (2004,
9) congoit la figure de 'enfant comme le point focal de «toute
intervention politique » nourrissant cette logique du futurisme
reproductif. Du point de vue dominant du futurisme repro-
ductif, la queeritude et son association avec la négativité et le
désir de mort (dans un sens psychanalytique) sont présentées
comme des menaces et des espaces de résistance contestant les
normes hétéronormatives orientées vers la futurité. Méme si
Edelman ne théorise pas la suicidalité en soi, je soutiens que,
dans un contexte suicidiste, la suicidalité et son désir littéral de
mort représentent similairement des menaces et des espaces de
résistance a la contrainte a la vie et a ses mécanismes, comme
I'injonction a la vie et a la futurité. En ce sens, elle est aussi un
affront au futurisme reproductif. Refuser la vie, comme refuser
I’enfant, selon la théorie d’Edelman, devrait étre vu comme un
geste hautement politique. Tout comme queeriser la tempora-
lité, queeriser la suicidalité permet d’'ouvrir des possibilités et
d’imaginer des perspectives de substitution a la temporalité et a
la futurité reproductrices conformistes, qui valorisent les
histoires linéaires constituées d’emplois, de relations, de
familles et de longues vies de bonheur normatif. En effet, le
suicide peut étre vu comme une maniere de refuser la mort
lente, cruelle et insoutenable qui est imposée aux commu-
nautés marginalisées (Greensmith et Froese 2021), comme une
maniere de dire : « Merde & I'injonction a la vie et a la futurité,
merde a aller mieux et merde a la productivité», de la méme
facon qu’Edelman (2004, 29) dit : « Merde a l'ordre social et a
lenfant». Le «merde au futur» dans le titre du livre
d’Edelman revét un nouveau sens quand on pense au refus de
continuer a vivre chez les personnes suicidaires. Utilisant les

publication/livre/DLS.html

207



208 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

mots d’Ahmed, nous pourrions comprendre la suicidalité
comme un refus radical de se conformer aux objets « joyeux »
pour imaginer le potentiel politique de ce que jappelle le
rabat-joie suicidaire. Le suicide pourrait étre vu comme un
geste ultime de rabat-joie féministe (c’est-a-dire le geste rabat-
joie d’'une personne marginalisée qui refuse de sourire et de se
soumettre en silence a l'oppression quelle subit). En somme,
queeriser la suicidalité pourrait nous aider a réimaginer la mort
au-dela du script habituel de la vieillesse, des maladies
terminales ou des accidents involontaires, contestant les
conceptualisations normatives qui voient la mort comme
nécessairement involontaire et indésirable.

Cependant, un des dangers de théoriser la suicidalité a
travers le prisme des concepts queers, comme les notions de
futurisme antireproductif, déchec ou de geste rabat-joie
féministe/suicidaire, serait de romantiser l'expérience
suicidaire ou de l'utiliser comme un exemple figuratif qui
appuie un programme politique queer contestant les normes
dominantes sur le succes, le bonheur, la productivité, la
reproduction et l'intelligibilité, sans considérer la gravité de la
détresse vécue par les personnes suicidaires. Défaire le suici-
disme tente de maintenir 'équilibre fragile entre, d’'un co6té, la
présentation de la suicidalité comme un geste rebelle ou un
rejet radical des normes dominantes dans une perspective
queer antisociale et, de l'autre coté, sa représentation comme
I’échec ultime, méme si cet échec est compris comme social et
non personnel. Pour élaborer cet argument nuancé, les travaux
d’auteurices qui ont critiqué certains aspects de la perspective
antisociale dans la théorie queer pourraient étre éclairants. Par
exemple, le chercheur José Esteban Muiioz (2009, 12) critique
Edelman et d’autres chercheureuses queers qui défendent le
tournant antisocial avec une «certaine romance de la négati-
vité » et propose a la place d’imaginer ce a quoi pourrait
ressembler une futurité queer pour les personnes vivant a
I'intersection de multiples oppressions. Dans la méme lignée,
dans sa critique féministe crip de 'échec chez Halberstam, la
chercheuse Merri Lisa Johnson (2015) soutient que I’échec
n'ouvre pas seulement la porte a des imaginaires politiques

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

alternatifs, mais aussi a des expériences réelles, concretes et
vécues impliquant de la détresse, de la tristesse et du
désespoir. Il est important de reconnaitre cet échec, et
Jajouterais ici que la suicidalité représente parfois, voire
presque toujours chez plusieurs personnes suicidaires, une
expérience extrémement difficile et atroce. Autrement dit, il
importe de se rappeler que certaines expériences de Iéchec
sont horribles. Les expériences suicidaires peuvent ne pas étre
vécues (et ne sont fort probablement pas vécues par la
majorité) comme une révolution queer contre le futurisme
reproductif, comme une contestation de la contrainte a la vie,
comme une critique de I'injonction a la vie et a la futurité ou
comme un échec ouvrant des manieres alternatives de penser
et détre au monde; elles sont simplement des solutions
tragiques et inéluctables a des situations désespérées.
Mobiliser les politiques de la négativité avancées par des
théoriciemes queers pourrait faire courir le risque d’invisibi-
liser la réalité cruelle que vivent beaucoup de personnes
suicidaires — d’ou I'importance de ne pas romantiser la
suicidalité et les affects et sentiments négatifs dans une
perspective queer antisociale. Bien quelle s’ancre dans une
critique de l'espoir méme, la question de Halberstam (2011, 1),
«quest-ce qui vient apres l'espoir 7 », sappuie encore sur une
forme despoir, ou sur ce que Muifioz (2009, 13) appelle
«I'utopisme queer », ancré dans une relationalité. Parfois, pour
certains sujets suicidaires, rien n’arrive apres lespoir

abandonner l'espoir meéne a abandonner la vie elle-méme, et
aucune autre option n’est imaginée. Dans I'esprit de Cvetkovich
(2012, 2), qui soutient au début de son ouvrage qu’«il n’existe
pas de solution miracle, quelle soit médicale ou politique, il
n’y a que le travail lent et constant de la survie et de la
résilience », jestime qu’il n’existe pas de solution miracle pour
certaines personnes suicidaires. Le choix qui reste peut étre
simplement d’«apprendre a vivre avec lenvie de mourir »,
comme laffirme Cortez Wright (2018, § 1). Queeriser la
suicidalité pourrait nous aider a voir la tension productive
entre ces différentes tendances de la théorie queer, entre le
tournant antisocial et I'utopisme queer, et entre les affects

publication/livre/DLS.html

209



210 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

positifs et négatifs, au lieu de voir ces affects a travers une
opposition binaire et un filtre qui les présente comme mutuel-
lement exclusifs (Ahmed 2010). Cvetkovich nous met en garde
quant au fait que politiser la dépression et les affects et
sentiments négatifs ne devrait pas signifier de simplement les
réinterpréter d’'une maniére positive, en romantisant des
expériences vécues difficiles et ardues. La méme chose peut
étre dite de la suicidalité : si nous pouvons envisager ses
aspects fondamentalement relationnels, sociaux et politiques
ainsi que souligner sa valeur heuristique dans le démantele-
ment des normes et des injonctions imposées aux sujets margi-
nalisés de méme que son refus des morts lentes et sinistres, il
faut se rappeler que, pour beaucoup de personnes suicidaires,
la suicidalité représente le dernier recours, la meilleure de
deux «mauvaises » possibilités. Il faut réconcilier et valoriser
ces différents discours et expériences.

Cvetkovich souligne également que la dépression peut
évoquer simultanément une grande variété d’affects négatifs et
de types de socialité alternatifs. Elle peut rassembler les gens
et mener a des transformations politiques. Jestime que la
méme chose pourrait étre vraie de la suicidalité, pour autant
que nous abandonnions le suicidisme. Tout comme nous avons
commencé a discuter des enjeux de santé mentale plus ouver-
tement dans la sphere publique en créant des réseaux de
services et de soutien pour les personnes vivant avec des
enjeux de santé mentale, un cadre antisuicidiste nous aiderait a
percevoir la suicidalité comme un terrain pour des transforma-
tions relationnelles et politiques. La mort et la préparation a la
mort pourraient rassembler les gens d’'une maniere radicale ; la
famille, les proches ou les amies qui ont été déchirées et
éloignées pendant des années pourraient peut-&tre se réunir
pour réfléchir a la mort ou pour assister a cet ultime passage
entre la vie et la mort, et trouver une résolution a de vieux
conflits. Qu’elle soit naturelle ou provoquée (par un suicide
assisté, par exemple), il semble que la mort souleéve souvent le
sentiment qu’il faut résoudre d’urgence tous les enjeux encore
en suspens avant qu’il ne soit trop tard. L’approche affirmative
du suicide dont je discute au chapitre 5 accorderait aux

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

personnes suicidaires le mé€me soutien dont bénéficient les
autres personnes dans leur processus de mort. Surtout, elle
pourrait nous permettre de remplacer I'isolement et le silence
qui précedent les gestes suicidaires par davantage de relationa-
lité et de conversations ouvertes, un processus qui sauverait
probablement plus de vies que les mesures coercitives actuelles
en prévention. Je ne veux pas seulement élaborer une politique
de la négativité, de I'antisocialité, de I'antifuturité ou de I’échec,
comme Halberstam ou Edelman. Suivant les théories de I'affect
avancées entre autres par Ahmed et Cvetkovich, je veux aussi
conceptualiser la suicidalit¢é comme un état profondément
social et relationnel. Queeriser et transer notre approche de la
suicidalité, comme je le propose ici, soulignent 'importance
d’un tournant affectif et relationnel a propos de la suicidalité.
Aussi paradoxal que cela puisse paraitre, nous devons
commencer a penser a la (non-)futurité des personnes suici-
daires pour maximiser ce que nous pouvons leur offrir pendant
quelles sont encore en vie. Quand nous conceptualisons les
personnes suicidaires comme un groupe dont les voix sont
ignorées, dont les pensées sont délégitimées et dont les
demandes sont présentées comme irrationnelles ou inintelli-
gibles — en somme, comme un groupe vivant des formes
significatives d’injustice épistémique —, il devient urgent de
théoriser et de concrétiser un avenir viable pour ces personnes,
y compris un soutien affirmatif du suicide, qui pourrait étre
affirmatif a la fois de la vie et de la mort.

A Tinstar de la maniere dont Ahmed (2010, 13) met en
suspens le postulat selon lequel le bonheur serait nécessaire-
ment une bonne chose, je me demande quel nouveau rapport a
la suicidalité et aux personnes suicidaires pourrait émerger si
nous abandonnions l'injonction a la vie et a la futurité en
mettant en suspens notre adhésion a la contrainte a la vie.
Comme le fait Ahmed avec le bonheur, je voudrais retracer les
effets déléteres de la présence spectrale de la contrainte a la vie
sur les groupes marginalisés, y compris chez les personnes
suicidaires : comme le devoir de bonheur, la contrainte a la vie
est utilisée pour justifier l'oppression aussi bien dans les
politiques sociales que dans la santé publique, les lois et les

publication/livre/DLS.html

211



212 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

réglements, les stratégies d’intervention et les initiatives
communautaires. Ahmed note judicieusement comment les
«indicateurs du bonheur» (6) sont utilisés pour comparer et
contraster les Etats-nations. D’une facon similaire, les taux de
suicide sont utilisés pour évaluer la santé des Etats-nations du
point de vue du biopouvoir. En effet, depuis le développement
des premieres conceptualisations sociales de la suicidalité, «le
déséquilibre entre les taux de suicide (débits) et les taux de
naissance (crédits) sert de signal d’alarme d’une crise nationale
et du besoin urgent d’actions sociales et politiques » (BayatRizi
2008, 115). Laissant le soin aux suicidologues critiques férues
d’histoire d’accomplir cette tache, je voudrais seulement
indiquer que les taux de suicide sont toujours instrumentalisés
par des agendas nationalistes, colonialistes, racistes et
capitalistes. La guerre contre le suicide dans les discours de
santé publique est implicitement une guerre pour une nation
forte, en santé et saine desprit, basée sur plusieurs -ismes.
Dans ce contexte, que signifie le fait d’avoir non seulement un
devoir de bonheur, mais aussi un «devoir de vie» mis en
ceuvre par un large éventail de mécanismes, tels que I'injonc-
tion a la vie et a la futurité intégrée dans la médecine, la
psychiatrie, la psychologie, la loi, I'économie, les institutions et
ainsi de suite ? Ahmed estime que, dans un monde centré sur le
bonheur, le mécontentement devient, d’'une certaine maniere,
un droit. D’une facon similaire, dans les sociétés suicidistes
imposant la vie a travers diverses formes de violences infligées
aux sujets suicidaires, la mort par le suicide devrait devenir un
droit, et un droit positif. Pour faire écho a Ahmed, qui souligne
la maniere dont le bonheur devient un fardeau et une responsa-
bilité€ pour les sujets marginalisés, le bonheur d’autrui devient
le fardeau des personnes suicidaires. L’injonction a la vie et a
la futurité se base sur I'idée de rester en vie pour faire plaisir
aux autres, qui ne veulent pas laisser une personne suicidaire
partir. L’injonction a la vie et a la futurité est aussi nourrie par
les idéologies et les structures capitalistes et néolibérales, qui
cherchent a sauver un individu de plus pour le réintégrer dans
I’économie productive. Autrement dit, le bonheur dautrui et la

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

satisfaction de I’Etat-nation sont les fondements au nom
desquels nous imposons la vie et la futurité a certains sujets,
mais pas a d’autres.

Jaffirme donc que les divers récits composant la
contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité ne
constituent pas seulement des somatechnologies de vie, mais
aussi des formes d’«optimisme cruel», tel que défini par
Lauren Berlant (2011, 1) :

213

Une relation d’'optimisme cruel existe quand une chose quon
désire constitue en réalité un obstacle a notre épanouissement.
Il peut s’agir de nourriture ou d’une sorte d’amour, du fantasme
d’une bonne vie ou d’un projet politique. Cela peut reposer sur
quelque chose de plus simple aussi, comme une nouvelle
habitude promettant de nous introduire a2 un mode de vie
amélioré. Les relations optimistes de ce genre ne sont pas
intrinsequement cruelles. Elles ne le deviennent que lorsque
l'objet qui suscite notre attachement bloque activement le but

qui nous avait attirées vers lui au départ.

Autrement dit, l'optimisme cruel se matérialise quand le but
quon désire atteindre devient, par 'impossibilité de le réaliser,
ce qui nous fait souffrir cruellement. Le désir de vivre et le
désir de futurité promus par le script suicidiste préventionniste
quendossent beaucoup d’activistes/chercheureuses queers et
trans abordant lenjeu de la suicidalité pourraient é&tre
interprétés comme des désirs qui sont «un obstacle & notre
épanouissement », pour citer Berlant, étant donné que cette
promesse d’une bonne vie, d’'un meilleur avenir ou d’une cure
(médicale ou politique) a la suicidalité empéche spécifique-
ment les personnes suicidaires de pouvoir exprimer leurs
besoins et les construit ainsi comme des sujets épistémique-
ment morts. En d’autres mots, la prévention du suicide est un
optimisme cruel car elle est un fantasme ayant l'apparence de
libérer les sujets suicidaires d’un fardeau — la suicidalité —,
mais renforce en réalité le contrdle, la surveillance, la
régulation et la normalisation. Les stratégies de prévention du
suicide constituent une forme doptimisme cruel car elles

publication/livre/DLS.html



214 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

préservent «un attachement a un objet significativement
problématique » (Berlant 2011, 24), qu’il s’agisse d’'une longue
vie de bonheur, d'un meilleur avenir ou d’un sentiment de bien-
étre. Elles le sont aussi du fait que les promesses d’aide, de
compassion et de soutien sont le plus souvent inatteignables et
se transforment en violence ainsi quen une marginalisation et
un isolement accrus, particulierement chez les sujets margina-
lisés. Berlant (11) considere que son livre Cruel Optimism
parle de «1¢rosion d’un fantasme, d’'une forme de vie investie
collectivement, la bonne vie». Défaire le suicidisme propose
également «I€érosion d’un fantasme» a propos de certaines
formes de «bonnes morts» excluant les personnes suicidaires.
D’un point de vue suicidiste, les bonnes morts sont celles quon
percoit et quon construit comme naturelles et involontaires.
Mourir de vieillesse, d’'une maladie ou méme d’un accident
tragique est présenté comme normal, méme si c’est malheu-
reux. Les morts volontaires ou choisies par le suicide et le
suicide assisté (comme en témoignent les débats sociaux et
éthiques qui font rage) sont souvent présentées comme anor-
males et indésirables. L’érosion du fantasme de la bonne mort
devient possible en queerisant et en transant la suicidalité.
Berlant nous invite a porter un regard critique sur toutes les
formes d’optimisme cruel qui tuent les populations marginali-
sées a petit feu, en les attachant a 'espoir d’'un meilleur avenir.
Cest exactement ce qui se passe avec les personnes suici-
daires : lentement mais slrement, les scripts suicidistes
préventionnistes causent plus de mal que de bien, et
provoquent éventuellement plus de morts, en for¢ant ces
personnes a rester silencieuses avant d’accomplir leur suicide.
Ces formes d’optimisme cruel > représentent donc des « “tech-
nologies de la patience” qui permettent a un concept du futur
de suspendre les questions sur la cruauté du maintenant » (28).
En ce sens, les discours des activistes/chercheureuses queers et
trans sur la suicidalit¢ LGBTQ sont des somatechnologies de la

92. Sur la notion d’«optimisme cruel », la violence sexiste et hétérosexiste et le
suicide, lire 'excellent article de Greensmith et Froese (2021).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

«patience » qui promettent I'espoir d’'un meilleur avenir tout en
effacant «la cruauté du maintenant » produite par les normes et
les structures suicidistes.

L 2.4. Mot de la fin

Le chapitre 2 démontre que la maniere dont les activistes/
chercheureuses conceptualisent la suicidalité des personnes
LGBTQ produit des somatechnologies de vie qui imposent un
fardeau du bonheur, de l'espoir, du futur et de la vie sur les
personnes suicidaires. Malgré toutes leurs bonnes intentions de
soutenir et d’aider les personnes suicidaires, les réflexions et les
interventions qu’iels proposent reproduisent parfois par
inadvertance des formes d’oppression, comme le sanisme et le
suicidisme. Malgré les contributions inestimables des discours
sur la suicidalit¢t LGBTQ pour améliorer les expériences
vécues quotidiennement par les personnes queers et trans,
ceux-ci échouent souvent a expliquer la complexité de la
suicidalité et a offrir des solutions véritablement responsables
envers les personnes suicidaires. En effet, les stratégies
actuelles de prévention du suicide centrées sur les personnes
LGBTQ comptent souvent sur I'évaluation des risques chez les
personnes suicidaires, sur leur surveillance, sur le recours aux
services d’urgence et sur la prévention du suicide par diverses
mesures (coercitives). De telles mesures ne sont pas seulement
suicidistes, comme je le démontre dans le chapitre 1, infligeant
un vaste éventail de violences inhumaines, mais elles
renforcent aussi, comme je le montre dans le chapitre 2, le
racisme, le colonialisme, le classisme, le validisme, le sanisme
et le cisgenrisme, car les personnes suicidaires qui appar-
tiennent a plusieurs communautés marginalisées sont générale-
ment affectées plus négativement par les mesures de préven-
tion coercitives. Une approche queerisant et transant le suicide
dans une perspective intersectionnelle et de justice sociale
nous permettrait d’évaluer comment les stratégies d’interven-
tion sur le suicide devraient tenir compte non seulement du
suicidisme et de son role dans la maniere dont les personnes

publication/livre/DLS.html

215



216 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicidaires sont maltraitées dans une perspective prévention-
niste, mais aussi de la maniére dont tous les -ismes sont
renforcés par les interventions axées sur la prévention. Des
approches alternatives, comme celles de DISCHARGED ou de
Trans Lifeline, ont commencé a proposer des analyses inter-
sectionnelles dans leurs critiques des sauvetages non consentis,
mais il leur reste encore a inclure le suicidisme parmi les
oppressions examinées. Pour revenir & Alcorn et a sa lettre de
suicide introduite au début de ce chapitre, et qui nous
demandait de réparer la société, je voudrais réinterpréter cette
demande non seulement & l'aune de I’hétérosexisme et du
cisgenrisme, mais aussi des autres -ismes, y compris du suici-
disme qui est au cceur de l'expérience quotidienne des
personnes suicidaires (LGBTQ).

L’intention de ce chapitre est aussi dencourager les
suicidologues (critiques) et les activistes/chercheureuses queers
et trans a déployer la valeur heuristique des affects et
sentiments négatifs, de la pulsion de mort et des notions
d’échec et d’'optimisme cruel pour repenser la suicidalité. C’est
une invitation a queeriser et a transer non seulement les
atteintes auto-infligées, les idéations suicidaires ou les
tentatives de suicide, mais aussi le suicide en soi. En effet, ces
réflexions et ces concepts queers offrent une excellente base
pour commencer a problématiser et a dénoncer I'imposition
d’'un fardeau du bonheur et de la futurit€é aux personnes
suicidaires et loptimisme cruel dans lequel elles sont
enfermées par le biais du script suicidiste préventionniste. La
méme chose peut étre dite de la théorie trans et de la possibi-
lit¢ de transer la suicidalité. Tout comme la théorie trans
permet de déconstruire un certain nombre de fantasmes et de
fictions régulatrices, comme la contrainte a la cissexualité,
transer la suicidalité nous permet de comprendre, par exten-
sion, d’autres fictions régulatrices, comme la contrainte a la vie,
qu’il nous reste encore a dévoiler et a critiquer. De ce point de
vue, combattre la logique suicidiste et son injonction a la vie et
a la futurité implique de combattre la logique cisnormative de
la vie dans un sens large, qui postule que la seule option
normale, valable et saine serait de mourir de la méme maniere

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

dont on vient au monde — c'est-a-dire sans le choisir.
Néanmoins, comme je I'ai démontré, ce potentiel de la théorie
trans et queer reste sous-développé dans ces champs d’études
ainsi que dans la suicidologie critique, qui n'ont toujours pas
théorisé le suicidisme. Comme je le montre au chapitre 3, cette
omission s’applique aussi aux activistes/chercheureuses du
handicap qui, tout en discutant de diverses formes de suicide
assisté, n'ont pas ou peu abordé le suicidisme et les personnes
suicidaires.

217

L Chapitre 3. Cripper et détraquer le
suicide : repenser la suicidalité
handicapée/détraquée

Bear, cela fait plus de dix ans que tu tes tué et je veux encore
hurler. [...] Une fois par semaine, peut-étre une fois par mois,
Jjentends parler d’'un autre suicide. [...] Ce sont des personnes
queers, trans, handicapées, avec des maladies chroniques, des
jeunes, des personnes racisées, pauvres, survivantes dabus et
de violence, sans-abri. [...] Bear, je ferais presque tout pour
tavoir en vie, ici et maintenant, tout pour repousser ta mort.
Mais de quoi avais-tu besoin alors ? De médicaments qui fonc-
tionnent ? De psys qui técoutent et qui acceptent de négocier
les termes de ton confinement ? D’'un systéme de soutien plus
efficace ? De mettre fin a la honte et au secret ? De quoi avais-
tu besoin, alors que la souffrance et linjustice se tordaient
dans ta corpomentalité ? Jaurais pu presque accepter la cure,
sans ambivalence, si cela avait soutenu ta vie. Mais qu est-ce
que jen sais ? Peut-étre que tes démons, les montagnes russes
de ton monde émotionnel et spirituel, faisaient tellement partie
de toi qu’une cure n'aurait pas eu de sens.

— Eli Clare, Brilliant Imperfection: Grappling with Cure

Eli Clare, activiste et écrivain trans, queer et handicapé,
capture avec éloquence les affects, questions, doutes et
réflexions complexes avec lesquelles luttent les gens quand une

publication/livre/DLS.html



218 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

proche ou une amie se suicide. Dans son livre Brilliant Imper-
fection, Clare explore la complexité entourant la notion de
cure pour les corpomentalités différant des normes validistes/
sanistes. Selon lui, il ne faut pas voir les cures d’'une maniere
réductrice mais dans toute leur complexité. Clare (2017, xvi)
affirme que les cures sont de vrais «nceuds de contradictions ».
S’il prend garde de ne pas étiqueter toutes les interventions
curatives comme violentes afin de ne pas condamner certaines
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées
cherchant une cure, il nous rappelle comment l'insistance sur
cette derniere et sur la normalisation des corpomentalités
handicapées situe déja d’'une certaine maniere la cure dans un
horizon de violence. Dans son livre, Clare utilise la méme
approche sensible lorsqu’il aborde brievement le suicide et le
suicide assisté. Il partage avec humilité sa tristesse, son
sentiment de perte et son incompréhension apres le suicide de
son amie. Les défis quimplique le fait de perdre des amies et
des connaissances ciblées par le cisgenrisme, le racisme, le
classisme et le validisme ont amené Clare a admettre qu’il
«ferait presque tout» (64) pour sauver la vie de Bear, y
compris ce qui est presque inconcevable de son point de vue,
cest-a-dire de «presque accepter la cure, sans ambiva-
lence » (64). Cette citation illustre les sentiments difficiles qui
émergent apres un suicide. De telles émotions ont le pouvoir
de nous entrainer, a l'instar de Clare, vers des positions que
nous éviterions autrement. Alors que Clare nous invite a
réfléchir de facon nuancée a ses cOtés aux enjeux complexes
sur le sujet de la cure, des débats houleux ont lieu entre
activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur la question du
suicide et du suicide assisté.

En vérité, ces disputes sont liées plus précisément au
suicide assisté, vu que le suicide lui-méme est rarement abordé
ou considéré comme une option par une majorité écrasante
d’activistes/chercheureuses du handicap/Mad. Aussi surprenant
que cela puisse paraitre, la suicidalité reste sous-théorisée dans
les études critiques du handicap et les études Mad. Par
exemple, la quatrieme édition de I'ouvrage canonique Disabi-
lity Studies Reader (Davis 2013b) inclut pour la premiere fois

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

un texte abordant directement le suicide (Puar 2013). Ce
silence au sujet des personnes suicidaires est aussi a I'ceuvre
dans la plupart des monographies clés des études du handicap/
crips que je cite dans ce livre. Encore plus surprenant est le
fait que la plupart des ouvrages des études Mad n’abordent pas
directement la question du suicide ®*. Par exemple, parmi les
presque quarante contributions a l'ouvrage collectif récent
Routledge International Handbook of Mad Studies (Beresford
et Russo 2022), un seul chapitre aborde la suicidalité,
présentant des extraits de la these de doctorat de David Webb
(suicidologue dont je traite au chapitre 1) écrite au début des
années 2000. Dans l'ouvrage Psychiatry Disrupted (Burstow,
LeFrancois et Diamond 2014, 10-13), le collectif éditorial
note sept groupes (personnes trans, autochtones, agées, etc.)
qui ne sont pas abordés exhaustivement dans leur ouvrage,
mais omet de mentionner les personnes suicidaires. Malgré le
fait quelles sont souvent psychiatrisées, pathologisées,
hospitalisées de force ou traitées comme les personnes détra-
quées, les personnes suicidaires ne font pas partie des groupes
analysés dans l'ouvrage, et le mot suicide n’apparait pas dans
I'index®*. Un autre exemple se trouve dans le livre brillant de
Liat Ben-Moshe (2020) sur le handicap, la folie et I'incarcéra-
tion. Alors que Ben-Moshe se penche d’un point de vue aboli-
tionniste sur l'expérience des personnes handicapées/détra-
quées vivant diverses formes d’incarcération, il est surprenant
que la suicidalité ne soit mentionnée qu'a deux reprises dans le
livre. Quand l'autrice en parle, elle aborde la suicidalité comme
un repoussoir dans la lutte contre la logique carcérale : la

93. Voir, par exemple, LeFrancois, Menzies et Reaume (2013) et Kilty et
Dej (2018). Si deux chapitres du livre de Daley, Costa et Beresford (2019)
abordent des histoires de personnes mortes du suicide, le sujet du suicide
n’y est pas abordé en détail. Burstow (1992) représente une exception a cet
égard.

94. Ces deux dernieres phrases ont d’abord paru dans Alexandre Baril,
«Theorizing the Intersections of Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism
in Suicide and Physician-Assisted Death Debates », dans The Disability
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. Wieseler (New York :
Routledge, 2022), 221-231. Reproduit avec la permission du concédant via
PLSclear.

publication/livre/DLS.html

219



220 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

prison et 'incarcération causent la suicidalité. Ce ne sont que
quelques exemples parmi beaucoup dautres qui montrent
comment les réalités et les oppressions intersectionnelles des
personnes suicidaires sont effacées ou oubliées quand il est
temps de discuter des sujets qui leur sont pertinents, comme le
handicap et la folie.

Contrairement aux activistes/chercheureuses queers et
trans qui discutent beaucoup de la suicidalit¢ LGBTQ mais qui
n’abordent pas la question du suicide assisté, les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad ne discutent presque pas de
suicidalité mais s’engagent beaucoup au sujet du suicide assisté
en réaction aux lois validistes/sanistes des gouvernements
néolibéraux sur la mort assistée, I'euthanasie, 'aide médicale a
mourir ou des pratiques auxquelles je réfere dans ce livre
comme des formes de suicide assisté. Des activistes/
chercheureuses du handicap/Mad ont réagi avec véhémence au
fait que beaucoup de bioéthiciennes endossent de facon
acritique des préjugés validistes/sanistes qui dévalorisent les
vies des personnes handicapées/détraquées pour libéraliser la
réglementation de diverses formes de suicide assisté (Reynolds
2017; Wieseler 2016, 2020). Leur réaction vise la logique
eugéniste qui prone l'extermination des personnes handicapées/
détraquées avant quelles naissent a l'aide de tests génétiques,
et une fois quelles sont en vie, avec des lois encourageant leur
mort. Comme je le démontre dans ce chapitre, la plupart des
activistes/chercheureuses du handicap/Mad, avec qui je suis
completement d’accord, voient le fait que le suicide assisté soit
seulement disponible pour les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées comme la pire manifestation
possible du validisme et du sanisme. J'ajouterais que c’est aussi
profondément suicidiste, comme je le montrerai dans les deux
prochains chapitres.

Avant de poursuivre cette discussion, jaimerais faire trois
remarques. Premierement, si je combine les études du
handicap/crips et les études Mad, ce n’est pas pour confondre
ces mouvements sociaux/champs d’études ou pour minimiser
les débats entre eux et les formes d’oppression qu’ils repro-
duisent les uns vis-a-vis des autres (Thorneycroft 2020). En

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

effet, dans leurs efforts 1€gitimes pour dépathologiser la folie,
le mouvement Mad et le mouvement antipsychiatrie (qui sont
eux-mémes distincts a plusieurs niveaux, comme nous le
rappelle Burstow [2015]) ont souvent réutilisé des logiques et
des arguments validistes, comme l'idée que les traitements
psychiatriques impos€s aux personnes détraquées les handi-
capent physiquement. De fagon similaire, en se concentrant sur
les handicaps physiques, les mouvements pour les droits des
personnes handicapées ont souvent exclu les personnes détra-
quées et véhiculé des préjugés sanistes. Néanmoins, comme
nous l'avons vu dans le chapitre 2 par rapport aux mouve-
ments/champs d’études queers et trans, jestime qu’il y a une
valeur heuristique au fait de les théoriser ensemble en lien avec
la suicidalité, vu les similarités entre les analyses des activistes/
chercheureuses du handicap et Mad.

Deuxiemement, j'utilise des mots comme handicap et
folie comme termes parapluie, cherchant a inclure un large
éventail de réalités, y compris les handicaps physiques et
sensoriels, les conditions ou les maladies chroniques, et ce
quon appelle parfois les «handicaps mentaux » (Price 2011).
Mon usage du terme handicap mental, suivant des auteurices
dans les études critiques du handicap et les études crips, réfere
a une diversité de réalités : handicaps cognitifs, troubles
d’apprentissage, neurodiversité et plusieurs enjeux psycholo-
giques et émotionnels qu'on appelle parfois maladies mentales
(par exemple : schizophrénie, psychose, anxiété ou dépression ;
Mollow 2006 ; Nicki 2001 ; Price 2011). Je considere donc la
souffrance psychologique et émotionnelle comme une forme
de handicap mental, et je réfere souvent au handicap mental
comme a la folie ou a un détraquement, dans l'esprit des études
Mad. Je suis conscient que la classification de la dépression et
d’autres formes de souffrance émotionnelle comme des formes
de handicap ou de maladie fait I'objet de beaucoup de débats
dans les communautés handicapées/détraquées. Malgré ces
débats, les études sur les personnes suicidaires s’entendent sur
un point : les souffrances psychologiques et émotionnelles qui
prennent la forme du désespoir, de la détresse et de la tristesse
caractérisent la majorité des expériences suicidaires, peu

publication/livre/DLS.html

221



222 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

importe l'origine de cette souffrance (individuelle, sociale ou
les deux). Méme si 'on ne saurait confondre les réalités des
personnes ayant des malades chroniques avec celles des
personnes handicapées en bonne santé ou celles des personnes
détraquées (comprenant les personnes suicidaires), regrouper
ces différentes personnes dans la grande catégorie des
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées
possede une valeur heuristique permettant d’analyser certaines
formes communes de violence, d’exclusion, d’incarcération et
de délégitimation auxquelles ces personnes font face.
Troisiemement, ce chapitre est consacré au suicide et non
au suicide assisté, que jexplore dans les chapitres 4 et 5.
Néanmoins, la recherche sur le suicide dans une perspective de
justice sociale dans les cercles détudes du handicap/ Mad est
rare et s’accompagne dans la plupart des cas de commentaires
sur le suicide assisté. La suicidalit¢ demeure souvent dans
l'ombre, dissimulée derriére les débats sur le suicide assisté.
Parmi ces recherches, un nombre disproportionné d’auteurices
se positionnent contre le suicide assisté (et du méme coup
contre le suicide lui-méme®’), évoquant sa logique eugéniste.
Une minorité endosse le suicide assisté pour les personnes
handicapées, malades ou souffrantes sur la base d’arguments
fondés sur l'autonomie et lautodétermination®®, tandis que
quelques autres essaient de dépasser ce débat binaire *7. Malgré
des désaccords profonds au sujet du suicide assisté, I'ensemble
de ces auteurices ne remettent pas en question le script
suicidiste préventionniste au sujet du suicide lui-méme. En
effet, qu’iels soient pour ou contre certaines formes de suicide
assisté pour les personnes handicapées, malades, souffrantes
ou détraquées, iels continuent daffirmer la nécessité de

95. Voir, par exemple, Ackerman (1998); Gill (1999, 2000, 2004) ; Longmore
(2003) ; Amundson et Taira (2005); Coleman (2010, 2018, 2020); Kolafova
(2015) ; Frazee (2016, 2020) ; et Ben-Moshe (2020).

96. Voir, par exemple, Batavia (1997); Hwang (1999); Shakespeare (2006);
Shildrick (2008) et Davis (2013b).

97. Voir, par exemple, Ouellette (2011) et Braswell (2018).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

prévenir le suicide, adhérant a l'injonction a la vie et a la
futurité et contribuant a des somatechnologies de vie affectant
les individus suicidaires.

Dans ce chapitre, je propose de cripper [cripping] et de
détraquer [maddening] la suicidalité. Initialement utilisés
comme insultes pour les personnes handicapées et détraquées,
les mots crip (de crippled, infirme) et détraqué (mad) ont été
réclamés par ces communautés et sont devenus les vecteurs
d’une resignification positive. Dans ce passage d’un usage
péjoratif a une affirmation fiere, cripper et détraquer sont
devenus des verbes®. Dans un texte pionnier, & I'intersection
des études queers et crips, la chercheuse Carrie Sandahl (2003,
137) avait proposé d’utiliser queer et crip de la fagon suivante :

223

Pour résister aux interpellations négatives venant du fait d’€tre
queer ou handicapée [crippled] [...], des membres des deux
groupes ont développé une critique ironique des normes hégé-
moniques. Dans les communautés queers, 'application de cette
critique a recu son propre verbe : queeriser. [...] Similaire-
ment, certaines personnes handicapées pratiquent le «crippe-
ment» [cripping]. Cripper détourne les représentations ou les
pratiques dominantes pour mettre en lumiere les présupposés
validistes et leurs effets dexclusion. Queeriser et cripper
exposent tous deux la séparation arbitraire entre la normalité
et la déficience, ainsi que les ramifications sociales négatives

des tentatives d’homogénéiser I’humanité, et les

deux

désarment ce qui est blessant a 'aide d’'un humour mordant, y

compris ’humour kitsch.

98. Pour des explications sur 'usage de crip comme un verbe, voir McRuer
(2006, 2018), McRuer et Johnson (2014), Fritsch (2016), Hall (2017a), et
Thorneycroft (2020). McRuer (2018, 23-24) mentionne que « cripper
implique toujours d’étre attentif a la maniére dont des espaces, des enjeux
et des discussions sont “redressées” [straightened]. Je soutiens que, comme
geste critique, cripper résiste a ce “redressement” dans un sens relative-
ment plus large que ce que nous pourrions penser comme redressement en
ce moment dans les études, l'activisme ou lart queers» (souligné dans
T'original).

publication/livre/DLS.html



224 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Comme nous le rappelle Robert McRuer (2006, 31-32), la
théorie crip, comme la théorie queer, joue un role d’opposition
ou de confrontation des normes dominantes — dans ce cas, les
normes validistes et sanistes. Elle ouvre des imaginaires et des
possibilités sur le handicap qui auraient autrement €té€ bloquées
par les idéologies et structures validistes et sanistes. Cripper
nous permet d’intégrer une perspective critique handicapée et
crip dans notre lecture de certains phénomenes, comme je le
fais ici avec la suicidalité. McRuer (2018, 23-24) suggere que
«cripper expose aussi les manieres dont la validité et la sanité
lable-bodiedness and able-mindedness] sont naturalisées et
comment les corps, les esprits et les incapacités qui devraient
étre absolument au cceur d’un espace, d’un enjeu ou d’une
discussion sont éliminés de cet espace, de cet enjeu ou de cette
discussion » (souligné dans l'original). Je crois que le handicap
et le détraquement devraient étre «absolument au cceur » des
discussions et des réflexions en suicidologie critique, vu que les
personnes suicidaires sont dites «malades», «souffrantes»,
«folles », «détraquées », «aliénées» et «irrationnelles » dans
leur désir de mourir. Cependant, le handicap et le détraque-
ment sont «éliminés de cet espace» disciplinaire par un
mouvement de quasi-répulsion vis-a-vis des explications de la
suicidalité qui ne se basent pas sur un cadre strictement socio-
politique. Handicap/maladie et folie sont des termes qui ont
été supprimés de la suicidologie critique, et quand des
auteurices les utilisent, c’est presque toujours pour dissocier la
suicidalité du handicap/de la maladie mentale et de la folie. En
ce sens, cripper la suicidologie critique est une invitation a
repenser l'espace accordé au handicap, a la maladie, a la
souffrance et a la folie dans ce domaine, ainsi que la relation
conflictuelle qu'entretiennent les suicidologues critiques avec le
handicap et la folie. Comme je l'ai noté dans mes travaux
antérieurs sur la distanciation des activistes/chercheureuses
trans au regard du handicap, « jestime que le probleme réside
non pas dans le concept de transitude comme handicap, mais
dans les conceptions individualistes, validistes et pathologi-
santes du handicap» (Baril 2015, 66). La méme chose
sapplique a la suicidalité : le probleéme ne réside pas dans le

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

fait de conceptualiser la suicidalité a travers la maladie
mentale, le handicap mental ou la folie/le détraquement, mais
dans les conceptions individualistes, validistes/sanistes,
médicales/psychologiques et pathologisantes du handicap/de la
maladie mentale et de la folie/du détraquement. Cripper, et
surtout détraquer la suicidologie critique nous permet
d’aborder les intersections entre la suicidalité, le détraquement
et le handicap/la maladie mentale avec des perspectives
critiques renouvelées, au lieu d'adopter une conception indivi-
dualiste problématique de la suicidalité comme dérivant de la
maladie mentale, a I'instar du modéle médical.

S’il est utilisé dans le champ des études Mad, le verbe
détraquer reste encore a €tre théorisé plus systématiquement.
Ryan Thorneycroft (2020, 249) discute de I'usage émergent du
verbe :

225

Alors que le cripping est entré dans le discours sur le handicap,
le maddening est une pratique peu explorée et théorisée. Le
maddening mobilise aussi des processus qui exigent de se
détacher du «connu» et du normatif, et par lesquels les
personnes folles adoptent des pratiques qui visent a exposer et
critiquer les hypothéses, les attentes, les pratiques et les effets
sanistes [...]. Le cripping et le maddening supposent de

perturber et de subvertir le capacitisme et le sanisme.

Cripper et détraquer la suicidalité permettent de souligner des
formes de validisme/sanisme dans la recherche en suicidologie
critique qui, méme lorsqu’elle adopte une approche intersec-
tionnelle et basée sur la justice sociale, n’a toujours pas
déconstruit certains préjugés liés au handicap, a la maladie, a
la souffrance et a la folie. Cripper et détraquer la suicidalité
signifient aussi de pousser les études critiques du handicap/
crip/Mad a adopter une posture critique vis-a-vis de la
suicidalit¢ au lieu de la présenter comme un sous-produit
d’idéologies et de structures validistes/sanistes et carcérales.

publication/livre/DLS.html



226 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

C’est dans lesprit des cripistémologies, un terme inventé par
Merri Lisa Johnson®, qui valorise la centralité des savoirs des
personnes handicapées/détraquées, que jécris ce chapitre.

Ce chapitre se divise en trois sections. La premiere passe
en revue les discours sur la suicidalité des personnes handica-
pées/détraquées en explorant les débats sur le suicide assisté
chez les activistes/chercheureuses du handicap/Mad qui
s'opposent au suicide assisté ou qui le défendent. Apres avoir
démontré que tous ces discours, peu importe leurs perspec-
tives, représentent des formes de somatechnologies de vie
perpétuant le suicidisme et la contrainte a la vie, je critique
certains de leurs effets les plus déléteres sur les personnes
suicidaires. Cette premiere section analyse aussi les réflexions
de suicidologues critiques sur la suicidalité des sujets
handicapés/détraqués. La deuxieme section explore deux
plateformes qui permettent d’avancer des discours alternatifs
sur la suicidalité : le webzine Mad in America et plusieurs de
ses contributions, ainsi que le mouvement pour la justice pour
toutes les personnes handicapées [disability justice movement].
La derniere section adopte une cripistémologie permettant de
cripper et de détraquer la suicidalité. Inspiré par des activistes
chercheureuses du handicap, crips et Mad qui critiquent les
modeles médical et social du handicap et qui ont proposé un
troisitme modele que jappelle le modele sociosubjectif du
handicap, jutilise ce modele pour repenser la suicidalité.

L 3.1. Les discours sur la suicidalité
handicapée/détraquée comme
somatechnologies de vie

Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha (elle/iel), une fem non-
binaire, queer, racisé et handicapé& qui est une artiste,
écrivaine et éducateurice sur les questions de justice pour

99. Sur la cripistémologie, voir McRuer et Johnson (2014); Patsavas (2014);
Johnson (2015) ; et Hall (2017a, 2017b).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

toutes les personnes handicapées, montre de facon puissante
comment la suicidalité demeure taboue, méme dans les cercles
antioppression (2018, 174-175) :

Si une personne venait me demander AS-TU SONGE A TE
TUER RECEMMENT ?, je mentirais automatiquement en lui
disant bien stir que non. De la méme facon que je ’ai fait avec
chaque médecin, travailleureuse sociale et la plupart des
thérapeutes dans ma vie. Comme toute personne détraquée et
futée, je ne veux rien que je ne puisse pas supprimer dans mon
dossier permanent, et je ne veux définitivement pas d’un
Danger pour Soi-méme ou pour les Autres. Cest ce contre
quoi jai lutté toute ma vie, et jai vu 'oppression et la difficulté
quimplique cette étiquette pour les gens. Mais si vous
normalisez ¢a. Car c’est normal. Ce secret. Que tant de nous
luttons avec la suicidalité. Alors peut-€tre, peut-Etre, peut-Etre
seulement que je vous dirai ou jen étais [souligné dans

Poriginall].

Piepzna-Samarasinha identifie des formes de validisme/
sanisme comme des obstacles dans les mouvements sociaux
empéchant les conversations honnétes sur la suicidalité.
L’inconfort quelle exprime a propos du fait de révéler sa
suicidalit¢é montre que des somatechnologies de vie sont a
I'ceuvre, non seulement a travers des canaux formels de
prévention du suicide, mais aussi au sein des milieux antiop-
pression, et elles prennent la forme de discours et de pratiques
suicidistes et sanistes interreliées. Ce chapitre analyse les
somatechnologies de vie produites par les discours sur la
suicidalité des personnes handicapées/détraquées.

Sl existe un corpus de recherche important sur la santé
mentale et le suicide, il est rare que ces recherches adoptent
une perspective handicapée/détraquée. Quelques études empi-
riques ont analysé les taux de suicidalité chez les personnes
handicapées/détraquées. Par exemple, David McConnell et ses
collegues (2016) rapportent que les personnes qui s’identifient
comme handicapées parmi les 19740 Canadiennes de leur
étude — c’est-a-dire 25 % de leur échantillon — avaient trois

publication/livre/DLS.html



228 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

fois et demie plus de chances d’avoir eu des idéations suici-
daires l'année précédente que les personnes valides. Parmi
d’autres facteurs, la suicidalité €tait expliquée par des obstacles
validistes, comme la marginalisation, la pauvreté et la stigmati-
sation. Ce risque était plus important quand il y avait une
«morbidité psychiatrique » (anxiété ou « troubles » de compor-
tement), comme le décrivent les auteurices (521). McConnell
et ses collegues concluent que les personnes handicapées sont
plus a risque de suicidalité et que les personnes qui s’identifient
comme ayant des «troubles psychiatriques» le sont encore
davantage, comparées a dautres personnes handicapées.
Néanmoins, les chercheureuses réiterent que les suicides
restent rares dans les communautés handicapées, comme c’est
le cas dans le reste de la population. Une autre étude quantita-
tive ’Emily M. Lund et de ses collegues (2016) a permis de
sonder 500 Etasuniennes, leur présentant des vignettes de
personnes potentiellement suicidaires pour évaluer si le statut
de personne handicapée menait les personnes interrogées a
accepter davantage la suicidalité. Parmi celles-ci, 19 % s’identi-
fiaient comme handicapées. Bien que 1'€quipe de recherche ait
émis '’hypotheése que le fait détre handicapés ou d’avoir une
personne handicapée dans son entourage pouvait diminuer
Pacceptation du suicide, leur étude n’a pas permis de le
confirmer. Dans toutes les vignettes présentées, quand les cas
hypothétiques impliquaient une personne handicapée, le
suicide €tait vu comme un choix plus acceptable par les
personnes handicapées et non handicapées (Lund et al. 2016,
32). De plus, lacceptation du suicide était plus importante
quand le handicap était visible. Lund et ses collegues (2016,
33) concluent que leur découverte a des impacts sur la
prévention du suicide :

Cette étude établit que le suicide était généralement vu comme
plus acceptable quand la personne hypothétiquement suicidaire
avait un handicap que lorsquelle n’en avait pas. [...] Si les
individus ayant un handicap qui vivent avec des idéations
suicidaires recoivent un message social suggérant que leur
handicap rend le suicide plus acceptable ou compréhensible, ils

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide 229

peuvent sentir qu’ils ont implicitement la permission sociale de
se suicider. Autrement dit, le message «le suicide n’est pas une
option » pourrait plutot étre remplacé par «le suicide n’est pas
une option pour tout le monde, mais elle I'est pour vous ». Une
plus grande acceptabilité de la suicidalité chez les personnes
ayant des handicaps pourrait suggérer a des individus handi-
capés qui sont suicidaires et qui cherchent de l'aide que leurs

sentiments de désespoir sont justifiés et méme rationnels.

La conclusion de cette étude confirme les craintes exprimées
depuis plusieurs années dans les communautés handicapées/
détraquées. L’aphorisme «mieux vaut étre mortes qu’handica-
pées» est souvent évoqué dans les cercles handicapés/Mad
pour dénoncer les jugements et les préjugés négatifs résultant
de biais validistes/sanistes a propos de la qualité de vie des
personnes handicapées/détraquées, qui menent a approuver des
formes de suicide assisté pour elles, mais pas pour le reste de
la population (Coleman 2010; Kafer 2013 ; Reynolds 2017;
Wieseler 2016, 2020). Les pages qui suivent explorent les
réflexions d’activistes/chercheureuses du handicap sur ce
double standard concernant la prévention de la suicidalité.

L 3.1.1. Handicap et suicide
assisté : exceptionnalisme de la
prévention du suicide ou droit
a Pautonomie ?

Selon Tlactiviste pour les droits des personnes handicapées
Diane Coleman (2020, § 3), le validisme des personnes qui
pronent le suicide assisté est «si extréme quelles veulent
soustraire un segment vaguement défini de personnes agées,
malades et handicapées de la prévention du suicide, impliquer
notre systeme de santé pour qu’il facilite notre chemin vers la
mort et immuniser toutes les personnes impliquées de toute
conséquence légale, nous privant ainsi du droit a une
protection égale par la loi'®». L’exception du droit a mourir
concernant la suicidalité des personnes handicapées, malades

publication/livre/DLS.html



230 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ou souffrantes, en comparaison avec celles percues comme
corporellement valides et en bonne santé, a forgé I'opposition
binaire entre le suicide et le suicide assisté, quelque soit la
maniere dont ce dernier est nommé et cadré (mort assistée par
un médecin, assistance a la mort, aide médicale a mourir, mort
médicalement assistée ou euthanasie volontaire). Catherine
Frazee (2020), une activiste/chercheuse handicapée active dans
les débats sur I'aide médicale a mourir (AMM) au Canada,
note le double standard dans la loi, qui ne vise que les
personnes handicapées, malades ou souffrantes. Elle demande :
«Pourquoi nous? Pourquoi seulement nous?» (2020, § 5).
Frazee se demande pourquoi la méme « mort sur demande » (§
8) nest pas offerte a tout le monde et identifie le validisme
comme coupable de cet exceptionnalisme. Elle implore les
Canadiemnes de réagir a cette forme si extréme de discrimina-
tion envers un groupe et a agir contre cette violence institution-
nalisée. Frazee n’est pas la seule a dénoncer la disponibilité du
suicide assisté exclusivement pour certains groupes de
personnes marginalisées. Cet exceptionnalisme est critiqué
depuis longtemps par des activistes/chercheureuses du
handicap, et je suis tout a fait d’accord avec elleux sur ce point.
Les lois actuelles dans divers contextes nationaux sont baties
sur des doubles standards et sur des formes profondes de
validisme et d’Agisme '*'. Comme I'exprimait au début de cette
section Coleman (2018, § 1), qui s’implique aux Etats-Unis
dans le groupe de défense de droits des personnes handicapées
Not Dead Yet, le suicide assisté est percu par la plupart des
activistes/chercheureuses du handicap comme la forme ultime
du validisme, traitant les personnes handicapées comme €tant
«jetables». La culture validiste de la sacrifiabilité est

100. Certaines phrases dans la section 3.1.1 ont déja paru dans Baril,
«Theorizing the Intersections of Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism in
Suicide and Physician-Assisted Death Debates », dans The Disability Bioethics
Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du concédant via PLSclear.

101. Voir, par exemple, Gill (1992, 1999, 2000, 2004), Ackerman (1998),
Longmore (2003), Amundson et Taira (2005), Coleman (2010, 2018, 2020),
Kolarova (2015) et Ben-Moshe (2020).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

comparée, dans certains cas, aux exterminations nazies et est
vue par lactiviste/chercheur handicapé Paul K. Longmore
comme «le geste d’'oppression ultime » (2003, 168).

Carol J. Gill a consacré plusieurs articles a ce quelle
appelle les interventions «sélectives» sur le suicide, qui
marginalisent les personnes handicapées. L’'importance de ses
travaux sur le sujet justifie la place que je lui accorde dans ce
chapitre. Dans un de ses premiers articles sur le handicap et le
suicide, Gill notait les doubles standards sur la suicidalité basés
sur le statut d’incapacité, qui existent dans la société et chez les
professionnelles de la santé. Quand un individu physiquement
valide exprime le désir de mourir, on le caractérise comme
suicidaire et il devient la cible d’interventions de prévention du
suicide ; mais quand cet individu est handicapé, son désir de
mourir est reformulé comme normal, rationnel, «naturel» ou
«raisonnable » (Gill 1992, 39), une catégorisation qui
représente, selon Gill (1999, 180), «la forme la plus
dangereuse de discrimination a laquelle nous avons été
confrontées ». Gill (2004, 178-179) soutient aussi que les
personnes qui défendent le suicide assisté adhérent a trois
postulats qui contribuent a cette dévalorisation des vies
handicapées : (1) le handicap cause le désespoir et la dépres-
sion, (2) ce désespoir est irréversible et irrémédiable, et (3) il
ne faudrait pas poursuivre la prévention du suicide quand le
désespoir se fonde sur le handicap, la maladie ou la souffrance.
Comme l'affirme Gill (2004, 179) :

231

Ces présupposés ont déclenché I'accusation, chez les activistes
pour les droits des personnes handicapées, selon laquelle le
suicide assisté est manifestement discriminatoire. Iels
indiquent que cette pratique n’est pas offerte universellement a
toustes les citoyennes adultes, mais seulement aux personnes
qui ont des déficiences biologiques incurables. De plus, la
pratique appelle a une réponse en deux temps du personnel
médical : si 'individu a une condition handicapante incurable,
le désir de mourir peut étre jugé rationnel et on peut aider

publication/livre/DLS.html



232 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

I'individu a mourir, tandis que les individus «en santé» qui
veulent mourir sont 'objet d’interventions sur le suicide pour
sauver leurs vies.

Dans le méme esprit, jai proposé qu’il existe une «ontologie
du suicide assisté » (Baril 2022) — c’est-a-dire une définition
de ce que le suicide assisté est, son ancrage dans des formes
généralisées de validisme/sanisme (parmi d’autres systémes
d’oppression) et dans 'invalidation systémique de la qualité de
vie des personnes handicapées, malades ou souffrantes (un
argument que japprofondis dans le chapitre 4). Cette ontologie
crée «deux classes de sujets suicidaires en considérant les
personnes physiquement handicapées ou malades comme des
sujets légitimes qui devraient recevoir de l'aide a mourir et les
personnes suicidaires comme des sujets illégitimes qui
devraient étre gardés en vie» (Baril 2017, 201). Méme si des
activistes/chercheureuses du handicap dénoncent le double
standard et l'exceptionnalisme relatifs a la suicidalité des
personnes handicapées, malades ou souffrantes, iels ne ques-
tionnent pas le postulat selon lequel la seconde classe de sujets
suicidaires est ciblée par I'injonction a la vie et a la futurité.
Généralement, les activistes/chercheureuses du handicap
ont approché le suicide et le suicide assisté depuis une
perspective antivalidiste, considérant que les incapacités ne
sont pas la source premiere ou la seule source de souffrance ; le
désespoir et le désir de mourir résultent d’'une oppression
validiste qui pathologise et discrimine les personnes handica-
pées, malades ou souffrantes. Iels affirment que l'oppression
validiste fagonne la suicidalité et que le remede a ce désespoir
ne devrait pas se trouver dans la recherche de solutions
individuelles comme le suicide ou le suicide assisté, mais dans
le fait de confronter les conditions sociales, politiques,
médicales, 1égales et économiques qui sont a la racine du
probleme!2. S’il n’existe pas de consensus absolu dans les
communautés handicapées, malades ou souffrantes, le suicide

102. Voir, par exemple, Gill (1992, 1999, 2000, 2004); Ackerman (1998);
Longmore (2003); Amundson et Taira (2005); Coleman (2010, 2018, 2020);
Wardlaw (2010) ; et Kolarova (2015).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

et les requétes de suicide assisté sont généralement critiquées.
Les activistes/chercheureuses du handicap insistent sur le fait
que la notion d’autonomie avancée par les gens qui pronent le
suicide assisté est individualiste et ne tient pas compte des
contextes, structures et oppressions qui influencent les choix
des personnes (Braswell 2018 ; Ho 2014). Comme le défendent
plusieurs auteurices, les décisions de mourir chez les personnes
handicapées, malades ou souffrantes reposent sur une fausse
notion d’autonomie (Coleman 2010; Gill 1992, 1999, 2004 ;
Longmore 2003). Le suicide n’est pas vu comme un libre
choix, mais comme le résultat de cultures validistes/sanistes et
carcérales invivables (Ben-Moshe 2020).

De la méme maniere que les activistes/chercheureuses
queers et trans présentent le suicide comme une forme d’hété-
rosexisme et de cisgenrisme intériorisés, beaucoup d’activistes/
chercheureuses du handicap conceptualisent la suicidalité
comme une forme de haine et de violence retournées contre
soi-méme. Gill (1999, 174) soutient : « Entourées par I'invali-
dation, il est difficile de ne pas apprendre a se détester soi-
méme. La haine du soi handicapé est une pression interne
intense entralnant certains individus vers l'auto-annihilation. »
En ce sens, le suicide est vu comme une forme de meurtre de
soi-méme. Plusieurs auteurices abordent la facon dont les
stéréotypes validistes au sujet des personnes handicapées, qui
les présentent comme étant un fardeau pour les autres ou en
perte de leur dignité, sont intériorisés et nourrissent un désir de
mourir, que ce soit par le suicide ou le suicide assisté
(Amundson et Taira 2005; Coleman 2010, 2020). Selon ces
auteurices, en plus de cette oppression intériorisée, il existe
des formes d’«épuisement du handicap » [disability burn-out],
comme l'explique Gill (2004, 180) :

233

L'oppression des personnes handicapées peut entrainer des
répercussions sur elles. Apres avoir lutté contre les préjugés en
milieu de travail, la pauvreté, 'acces bloqué a la communauté
et a ses ressources, des soins de santé peu adaptés et sélectifs,
le manque de logements accessibles et abordables, des poli-
tiques d’assistance sociale pénalisantes et le manque de

publication/livre/DLS.html



234

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

transport adapté, certaines peuvent vivre ce qu’on connait dans
la communauté handicapée comme «lépuisement du
handicap ». Ce terme référe au désespoir émotionnel engendré
par les opportunités manquées et les objectifs bloqués. Il est
aggravé et intensifié par des années d’exposition aux préjugés
et a la dévalorisation en regard des handicaps. En fait, un
theme répété fréquemment dans les entretiens de recherche
avec des personnes ayant des handicaps et des maladies est :
«Je peux vivre avec ma condition physique, mais je suis

fatiguée de lutter contre la maniere dont on me traite. »

Gill distingue clairement le désespoir apparemment causé par
des incapacités de celui causé par les obstacles systémiques
auxquels font face les personnes handicapées, d’out son endos-
sement d’'un modele social du handicap (sur lequel je revien-
drai plus tard). Comme beaucoup d’autres activistes/chercheu-
reuses, Gill (2000, 536) suggere de travailler sur le plan
systémique pour éliminer ces obstacles et améliorer les
expériences vécues par les personnes handicapées : «Il sagit
de problemes médiés socialement, demandant une intervention
sociale plutdt qu’une aide a mourir. »

Se dissociant des personnes qui sopposent au suicide
assisté pour les personnes handicapées, d’autres activistes/
chercheureuses du handicap, que nous pourrions considérer
comme les voix «dissidentes» du mouvement, adoptent la
perspective opposée '%. Par exemple, Andrew Batavia, qui s’est
positionné en faveur du droit pour les personnes handicapées
d’avoir acces au suicide assisté dans les années 1990, insiste sur
le fait que ce débat présente moins d’homogénéité dans les
communautés handicapées qu’il n’y parait de prime abord.
Selon Batavia (1997, 1672), certains sondages indiquent que la
plupart des personnes handicapées approuvent le suicide
assisté avec des arguments bas€s sur 'autonomie et la liberté
de choix : « Beaucoup de gens ayant des handicaps, moi inclus,
sont en profond désaccord avec les arguments de nos oppo-

103. Je remercie l'activiste du handicap Elizabeth Hopkins, qui a partagé avec
moi ses réflexions en faveur du suicide assisté pour les personnes handicapées
ainsi que des références a ce sujet.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

santes. Nous croyons que le mouvement pour les droits des
personnes handicapées dans ce pays défend notre droit a l'auto-
détermination — c’est-a-dire, notre droit fondamental de
contrdler nos vies, y compris nos décisions sur 'échéancier et
les moyens d’'une mort imminente venant d’'une maladie termi-
nale.» Contrairement a la plupart des personnes handicapées,
Batavia ne croit pas que les lois sur le suicide assisté reposent
sur des fondements validistes : «Nous ne croyons pas que le
droit au suicide assisté se base sur la perception erronée,
répandue dans notre société, selon laquelle les personnes avec
des handicaps ont une qualité de vie moindre. Il se base sur le
respect de l'autonomie» (1672). D’autres chercheureuses de
renom dans les études du handicap, comme Lennard J. Davis,
adoptent une perspective similaire a propos des lois sur le
suicide assisté. Davis (2013b, 107) soutient que bannir le
suicide médicalement assisté «s’oppose au genre de monde ou
les études du handicap souhaitent que nous vivions. De plus, je
crois que le suicide médicalement assisté fait partie d’un
programme progressiste soutenu par les gens qui ont élaboré
des conceptions justes et responsables de la justice, des droits
et de la citoyenneté dans les démocraties.» Comme je le
démontre dans le chapitre 4, jestime, contrairement a Batavia
et Davis, que les lois sur le suicide assisté s’enracinent dans des
formes de validisme, de sanisme, d’agisme, de classisme, de
capitalisme et/ou de racisme, et qu’il serait irréaliste de penser
que certaines institutions, lois, reéglements ou politiques
sociales pourraient &tre exemptes de validisme et d’autres -
ismes.

Karen Hwang (1999) adopte une position semblable, mais
suggere une réflexion plus nuancée. Etant elle-méme handi-
capée, elle ne s’identifie pas comme une activiste du handicap,
mais prend une posture ferme dans les débats sur le suicide
assisté. Hwang insiste sur la diversité de personnes comprises
dans la catégorie large du handicap. Si certaines personnes
handicapées sont en santé et ne souffrent pas, d’autres vivent
avec des maladies chroniques et des conditions douloureuses
qui rendent leur vie difficile. Dans ce dernier cas, Hwang
affirme que ces gens devraient avoir droit au suicide assisté ; les

publication/livre/DLS.html

235



236 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

empécher de prendre cette décision ne fait que renforcer I'idée
selon laquelle les personnes handicapées sont faibles, vulné-
rables et trop incompétentes pour prendre des décisions a leur
propos. Sans nier l'oppression systémique, Hwang introduit
dans la conversation la question de la douleur, de la souffrance
et de la subjectivité — des réalités souvent écartées du revers
de la main par les personnes qui adhérent a un modele social
du handicap. Sans nier le fait quun validisme systémique
puisse déterminer en partie la décision que prend un individu
de se tourner vers le suicide assisté, Hwang (1999, 184) défend
que les activistes qui s’y opposent reproduisent paradoxale-
ment des formes de validisme : « Loin d’affirmer la dignité et la
valeur de lautodétermination individuelle, les gens qui
défendent cette position préféreraient que nous abandonnions
le contrdle de nos esprits, de nos corps et de nos vies a des
gens qui veulent nous protéger de nous-mémes. Néanmoins, vu
ce dilemme, la plupart des personnes handicapées avec qui jai
parlé préféreraient l'autodétermination a ce type de protec-
tion. »

Un autre activiste/chercheur de renom ayant une voix
dissidente dans le débat sur le suicide assisté est Tom Shakes-
peare'% (2006). Connu pour sa critique des limites du modéle
social du handicap, que jaborde plus loin dans ce chapitre,
Shakespeare estime que la prédominance du modele social
dans les études du handicap empéche de se pencher sur la
douleur et la souffrance. Il reconnait I'importance du validisme
systémique et de ses impacts sur les décisions des personnes
handicapées, mais estime que le fait de présenter ces dernieres
comme des individus vulnérables ayant besoin d’une protection
spéciale en ce qui concerne leurs choix de fin de vie a des
effets pernicieux. Shakespeare soutient que diverses pratiques,
comme l'euthanasie volontaire — par opposition a 'euthanasie
involontaire — ou le retrait de traitements de maintien en vie,
sont confondues lorsque les activistes/chercheureuses du
handicap discutent du suicide assisté. Au lieu d’'une condamna-

104. Pour une position différente sur le suicide assisté, voir aussi Shildrick
(2008) et Wicks (2016).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

tion universelle de ces pratiques, il convient d’examiner
soigneusement chaque cas. Selon lui, les personnes handica-
pées ont le droit détre soutenues pour toutes leurs autres
activités, comme manger, s’habiller ou se laver. Il argumente
que les priver de soutien lorsqu’il s’agit de mettre a exécution
un désir de mourir constitue une exception discriminatoire :
«Donner acces a une aide a mourir pour les personnes handi-
capées éliminerait donc une iniquité, placant celles-ci dans la
méme position qu’'une personne non handi-
capée» (Shakespeare 2006, 124). Shakespeare fonde son
argument de soutien au suicide assisté sur les notions de libre
choix, de liberté, d’autodétermination et d’autonomie. Comme
Hwang, il insiste sur le fait quappuyer le suicide assisté
implique dadhérer a des regles et des dispositifs stricts
déterminant pour qui, comment et quand ces gestes sont
autorisés. Il soutient aussi qu’il faut a la fois défendre le suicide
assisté et agir pour promouvoir des changements systémiques
pouvant améliorer les conditions de vie des personnes handica-
pées. Je critiquerai plus loin dans ce chapitre la maniére dont
beaucoup d’auteurices abordées jusqua maintenant, y compris
celleux qui défendent le droit au suicide assisté pour les
personnes handicapées, malades ou souffrantes, reproduisent
malgré tout certaines formes de sanisme et de suicidisme. En
effet, les personnes qui défendent le suicide assisté recréent
souvent deux classes de sujets suicidaires : une classe méritant
laide a mourir et une autre qui devrait étre sauvée pour
I'empécher de commettre Iirréparable. Par exemple, Shakes-
peare (2006) reproduit certaines formes de sanisme et de
suicidisme en faisant valoir un dépistage rigoureux visant a
sassurer que les personnes qui veulent accéder au suicide
assisté ne soient pas déprimées, malades mentalement ou suici-
daires.

Des bioéthiciermes comme Harold Braswell (2018)
suggerent d’abandonner les débats improductifs en refusant de
prendre position sur le suicide assisté, pour plutdt s’intéresser
aux enjeux plus urgents qui affectent les communautés handi-
capées'®. Méme si je suis d’accord que nous devons mettre

publication/livre/DLS.html

237



238 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

l'accent sur ce qui compte dans la vie quotidienne de la plupart
des personnes handicapées, malades ou souffrantes — comme
I'indépendance dans la vie quotidienne, les logements abor-
dables, et un acces approprié aux soins de santé, a 'emploi et a
un soutien social, 1égal et économique —, jestime que les
questions entourant la mort représentent aussi des enjeux
pressants, et je conteste lidée que les chercheureuses ne
devraient pas se positionner dans le débat sur le suicide assisté.
Au contraire, ne pas prendre position revient a affirmer une
position. Alors que ce débat est complexe et exige de faire
preuve de nuance pour éviter le dogmatisme, il est clair pour
moi et pour la vaste majorité des activistes/chercheureuses du
handicap que l'ontologie du suicide assisté senracine dans des
formes profondes de validisme, de sanisme, d’Agisme, de
capitalisme et d’autres oppressions (Baril 2017, 2022). Quand
il s’agit du suicide assisté, s’allier aux communautés handica-
pées, malades, souffrantes, détraquées et agées doit impliquer
de dénoncer la violence validiste, saniste et agiste qui a
structuré et qui continue de faconner les discussions, les
réglementations, les lois et les politiques sociales sur le suicide
assisté. Eviter de prendre position ou, pire encore, nier que
cette violence est au cceur de l'ontologie du suicide assisté, a
pour effet de reproduire des (micro-)agressions envers les
personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou
agées. Je veux étre clair : je dénonce fermement les aspects
ontologiques, sociaux, politiques et légaux du suicide assisté
dans sa forme actuelle. En méme temps, jadhére fermement
au droit positif a mourir, non spécifiquement pour les
personnes handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou
agées, mais pour toutes les personnes suicidaires, qu'elles
soient handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou agées
ou non. Comme je l'ai écrit au sujet de 'TAMM en 2017 (212) :

Les lois, politiques publiques, stratégies de prévention et
modeles/discours actuels sur le suicide ne constituent pas des
réponses responsables, pragmatiques ou compatissantes envers

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide 239

les personnes suicidaires. Depuis une approche de réduction
des risques centrée sur les voix et le bien-étre des personnes
suicidaires, mon but n'est pas de réformer la loi sur laide
médicale a mourir pour inclure les personnes suicidaires, mais
de proposer un projet sociopolitico-légal entiérement différent.
Je suggere dabroger la loi, car elle est doublement validiste , et
je propose a la place que toutes les personnes qui veulent
mourir, y compris les personnes suicidaires, devraient avoir
acces a laide médicale a mourir, peu importe leur condition

physique ou leur mort imminente [italique ajouté].

Ma position est souvent confondue avec celle des défenseures
du droit & mourir qui veulent étendre le suicide assisté aux
personnes vivant avec une souffrance psychologique (ou
d’autres formes de souffrance), mais qui continuent d’adhérer
au script ontologique validiste, saniste et dgiste au sujet du
suicide assisté. Comme je le démontre dans les chapitres 4 et
5, ma posture differe radicalement de ce qui a été proposé
jusqua maintenant, car elle se base sur la création de nouvelles
formes antivalidistes, antisanistes et antidgistes de soutien au
suicide assisté pour les personnes suicidaires.

L— 3.1.2. Redéfinir la folie... sauf
pour les personnes suicidaires

Les activistes/chercheureuses Mad, tout comme les activistes/
chercheureuses du mouvement antipsychiatrie, ont dénoncé les
mauvais traitements, la violence et la cruauté exercées contre
les personnes détraquées et la communauté c/s/x, «un
acronyme pour consommateurice, survivante, ex-patiente,
désignant toustes des politiques identitaires ou des relations
spécifiques au systéme psychiatrique » (LeFrancois, Menzies et
Reaume 2013, 335). Iels veulent élaborer une autre relation a
un large éventail de réalités, incluant la dépression, 'anxiété, la
psychose, la schizophrénie ou la manie, relation qui ne serait

105. Pour des auteurices qui passent en revue les deux cotés du débat, voir
aussi Ho (2014) et Ouellette (2011).

publication/livre/DLS.html



240 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

pas gouvernée par l'idée que ces différentes manieres d’€tre au
monde doivent étre corrigées '%. Alors qu'un nombre croissant
d’auteurices traitent de la violence €pistémique subie par les
personnes détraquées lorsque leurs voix et leur crédibilité
comme sujets connaissants sont délégitimées ', T'effacement
des personnes suicidaires n’est pas expliqué comme une forme
de violence épistémique dans l'activisme et la recherche Mad.
Les voix des personnes suicidaires ont été effacées des conver-
sations sur la médicalisation et la psychiatrisation, I’hospitalisa-
tion ou lincarcération forcées et les traitements inhumains
(contraintes chimiques ou physiques) infligés aux personnes
détraquées. Les personnes suicidaires sont écartées de ces
conversations et la suicidalité comme théme n’apparait presque
pas dans les textes sur la folie. En outre, la suicidalité est
souvent réduite a étre comprise comme un résultat de la
violence saniste (Lee 2013; The Icarus Project 2015) ou
comme un effet secondaire des médicaments imposés aux
sujets détraqués (Whitaker 2018).

A mon avis, cette omission est une opportunité manquée
pour les activistes/chercheureuses Mad, parce quétre suici-
daire et étre handicapée, malade, souffrante et/ou détraqués ne
sont pas mutuellement exclusifs, et parce que le validisme, le
sanisme et le suicidisme sont imbriqués. Analyser une forme
d’'oppression en oubliant les autres (ainsi que les autres
systemes d’oppression) ne saurait fournir qu'un apercu partiel
des enjeux que vivent les personnes handicapées/détraquées.
Pour ne donner qu’un exemple parmi beaucoup dautres,
plusieurs «traitements» médicaux et psychiatriques comme
I'hospitalisation forcée et les contraintes physiques ou
chimiques sont imposés aux personnes considérées comme
«folles» et «détraquées» qui représentent (peut-€tre) un
danger pour elles-mémes, un danger qu’on associe souvent a la
suicidalité. Autrement dit, une personne est souvent hospita-

106. Voir, par exemple, Lewis (2013) ; Burstow, LeFrancois et Diamond (2014) ;
Burstow (2015); Kilty et Dej (2018); Daley, Costa et Beresford (2019);
Thorneycroft (2020) ; et Beresford et Russo (2022).

107. Voir, par exemple, Liegghio (2013); Leblanc et Kinsella (2016); et
Wieseler (2020).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

lisée/incarcérée de force, contrainte physiquement ou médica-
mentée contre son gré parce quelle est considérée en méme
temps comme «folle» et suicidaire. Le «danger» du suicide
est aussi souvent utilis€ comme un argument ultime par le
personnel médical pour imposer des traitements forcés aux
personnes détraquées (Kious et Battin 2019). Il devient presque
impossible de distinguer les différents systéemes doppression
dans ces cas : étre suicidaire suffit pour étre étiqueté& comme
une personne «folle» ou «détraquée»; avoir une «maladie
mentale » exige une «cure» médicale/psychiatrique et les
traitements coercitifs sont vus comme la norme quand il sagit
de personnes qui représentent un «danger pour elles-mémes ».
Alors que le désir de guérir les personnes handicapées,
malades, souffrantes ou détraquées est vivement critiqué dans
les mouvements sociaux/champs d’¢tudes du handicap/ Mad, le
besoin de guérir les individus suicidaires, un désir qui émerge
des mémes systemes médicaux et psychiatriques validistes/
sanistes et qui mobilise les mémes types de discours curatifs et
d’outils coercitifs, est rarement questionné. Méme chez les
abolitionnistes qui s'opposent le plus radicalement aux lois sur
la santé mentale, il n’y a pas de consensus sur la pertinence de
l'abolition de ces lois en ce qui concerne les personnes suici-
daires % (Ben-Moshe 2020 ; Wilson 2018).

Un exemple concret de I'exceptionnalisme appliqué aux
personnes suicidaires dans les cercles Mad se trouve dans les
travaux du Fireweed Collective, initialement connu comme
The Icarus Project, une organisation €tasunienne de promotion
de la santé mentale dans une perspective intersectionnelle et de
justice réparatrice. Connu pour son travail inestimable au
service des groupes les plus marginalisés qui vivent a I'inter-
section de la folie, de la maladie/du handicap mentale et
d’autres identités stigmatisées, le collectif cherche a aborder les

108. Certaines phrases dans ce paragraphe ont d’abord paru dans Baril,
«Theorizing the Intersections of Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism
in Suicide and Physician-Assisted Death Debates », dans The Disability
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. Wieseler (New York:
Routledge, 2022), p. 221-231. Reproduit avec la permission du concédant
via PLSclear.

publication/livre/DLS.html

241



242 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

crises de santé mentale de maniére a éviter de reproduire
l'oppression des personnes en détresse. Par exemple, dans son
texte de 2020, « When It All Comes Crashing Down: Naviga-
ting Crisis », le Fireweed Collective offre plus d’'une douzaine
de suggestions d’interventions pour prévenir des dommages
supplémentaires dans les épisodes de crises de santé mentale,
incluant le fait de ne pas appeler automatiquement les services
d’urgence, car ces services peuvent causer plus de mal que de
bien. Néanmoins, l'organisation affirme I'importance d’utiliser
ces services si la crise atteint un certain niveau de «dangero-
sité », expliquant que, « parfois, une intervention forte et rapide
est nécessaire si la situation est véritablement dangereuse et
que la vie d’une personne s’écroule vraiment» (129). Selon le
collectif, appeler les services d’'urgence devient une solution,
particulicrement quand une personne est suicidaire, afin de
sauver sa vie (130) : « Appeler la police ou I’hopital ne devrait
pas étre la réponse automatique. La police et les hopitaux ne
sont pas des sauveurs. Ils peuvent aggraver les choses.
Cependant, quand vous navez plus d’autres options, vous ne
devez pas les écarter. [...] Soyez réalistes, quand votre
communauté a épuisé sa capacité daider et qu’il existe un réel
danger. [...] Le plus important est de garder la personne en
vie» (souligné dans loriginal). Pour ce collectif, ce qui est
valable pour les personnes détraquées en crise ne semble pas
sappliquer aux personnes suicidaires en crise. Il soutient que
les vies des personnes suicidaires doivent étre préservées, d'ou
le fait qu’il serait justifié d’appeler les services d’urgence, un
geste vu comme néfaste quand il s’agit d’autres personnes
marginalisées. Néanmoins, comme le démontre Trans Lifeline
(2020) dans le chapitre 2, les personnes suicidaires qui
subissent des sauvetages non consentis souffrent souvent de
violence et de mauvais traitements, et c’est particulierement le
cas quand elles appartiennent a des groupes marginalisés, y
compris les personnes handicapées, détraquées ou neurodiver-
gentes. Je me demande donc ce qui justifie cet exceptionna-
lisme envers les personnes suicidaires. Tout en offrant habi-
tuellement des solutions créatives pour les personnes vivant de
la détresse mentale, le Fireweed Collective semble revenir a

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

une approche traditionnelle quand il s’agit de personnes
détraquées suicidaires. Le collectif tente de trouver de bonnes
raisons pour les personnes suicidaires de continuer a vivre et,
dans une certaine mesure, impose la honte a celles qui
pourraient envisager le suicide comme une option potentielle :
«Il y a des manieres de faire en sorte que vos sentiments
changent et que votre téte fonctionne mieux. Si vous vous tuez,
rien dans votre vie ne changera jamais. Vous nous manquerez.
Vous ne saurez jamais ce qui aurait pu arriver. Vos problemes
sont tres réels, mais il y a d’autres fagons de les affronter » (The
Icarus Project s.d., 3). Bien que je sois d’accord avec les
activistes/chercheureuses Mad qui dénoncent le traitement
terrible que subissent les personnes détraquées, je ne peux
m’empécher de penser que le suicidisme est probablement 1'un
des aspects les plus importants que ces auteurices oublient
dans leur activisme et leur production intellectuelle trés riches.
Un cadre théorique combinant le sanisme au suicidisme et a la
contrainte a la vie pour comprendre les réalités difficiles que
vivent les personnes détraquées dans diverses institutions et
contextes (carcéraux) a le potentiel de fournir une meilleure
compréhension de leurs réalités complexes.

L— 3.1.3. Suicidologie critique,
handicap et folie

Alors que les activistes/chercheureuses du handicap entre-
tiennent un certain silence a propos de la suicidalité, les
suicidologues critiques font généralement la méme chose a
Iégard du handicap et de la folie. Les perspectives handica-
pées/Mad sont étonnamment absentes de la suicidologie
critique, a quelques exceptions pres, dont le travail de China
Mills (2017, 2018, 2020), que jaborderai plus loin. Par
exemple, deux ouvrages collectifs clés de la suicidologie
critique que j’ai abordés dans le chapitre 1, Suicide and Social
Justice et Critical Suicidology, ne comprennent qu’un texte (de
Mills) sur le handicap et aucune entrée d’index sur le handicap
et la folie. Cet effacement révele une relation problématique
entre la suicidologie critique et les études du handicap/ Mad :

publication/livre/DLS.html

243



244 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

soit le handicap/la folie sont mis de c6té comme des sujets
négatifs a dissocier de la suicidalité, soit ils ne sont tout
simplement pas mentionnés. En fait, 2 ma connaissance, il n’y
a que deux auteurices dans le domaine de la suicidologie
critique qui explorent explicitement le handicap, soit Mark E.
Button (2016) et China Mills!® (2015, 2017, 2018, 2020).

Button, un chercheur important en suicidologie critique
qui a contribué a mettre en avant le modele de justice sociale
qui politise la suicidalité, aborde brievement dans un de ses
textes la question du handicap. Dans cet article, il endosse sans
explication l'exceptionnalisme du suicide assisté pour les
personnes handicapées, malades ou souffrantes (Button 2016,
271) :

A mon avis, il n’y a pas de devoir catégorique de garder
quelquune en vie [...] de sorte que le suicide puisse étre
considéré comme un tort moral absolu, et ce point est particu-
lierement important dans le contexte des maladies terminales
et de la mort médicalement assistée. Je crois cependant qu’il y
a une obligation collective impérieuse, fondée sur I'équité
morale et la dignité des personnes, d'améliorer les conditions
sociales, économiques et matérielles corrélées aux taux de
suicide €levés (hors du contexte médical des décisions sur la fin

de vie).

Ce passage pourrait étre interprété vaguement si ce n’était
d’autres passages du texte de Button, ou il distingue également
les suicides rationnels des personnes handicapées, malades ou
souffrantes des suicides illégitimes basés sur une souffrance
sociale et politique. Il semble effectivement adopter un point
de vue selon lequel il est naturel que les personnes handica-
pées, souffrantes, malades ou en fin de vie optent pour le
suicide. Ainsi, s’il y a un besoin urgent de politiser toutes les
«subjectivités suicidaires», celles des personnes qui sont

109. Sans se concentrer sur le handicap en soi, Froese et Greensmith (2019)
mobilisent de maniere brillante les études Mad comme cadre théorique dans
leur analyse culturelle de la violence sexiste et raciste dans les séries télévisées
qui traitent de la suicidalité.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

handicapées, malades, souffrantes ou en fin de vie sont exclues
de cette analyse politique : «Hors du contexte des décisions
sur la fin de vie et des cas associés ol des individus cherchent a
mettre fin a une maladie terminale et/ou a une douleur
physique irrémédiable, le suicide, et plus spécifiquement la
distribution des subjectivités suicidaires, est un sujet approprié
de réflexion politique» (278). Button mobilise aussi des
analogies ou des métaphores qui pourraient étre interprétées
comme validistes/sanistes, méme s’il réclame I'utilisation d’une
perspective de justice sociale qui cherche a répondre a toutes
les inégalités, y compris celles liées au statut de personne
handicapée (276). Il présente souvent le suicide comme une
maladie a combattre : «Le suicide (hors du contexte de la
maladie terminale et de la mort assistée) appartient
proprement aux maux [ills] qu'une théorie politique sociale-
ment responsable devrait affronter » (272).

Dans son désir de combattre toutes les formes de suicide
sauf celles des personnes handicapées, malades ou souffrantes,
Button (271) évoque un «droit a la vie » qui pourrait constituer
la base d’'un nouveau mouvement social ou méme de coalitions
avec dlautres groupes pro-vie (de droite). Button (2020)
mentionne la possibilité de faire des alliances avec des groupes
religieux et conservateurs pour protéger le caractere sacré de
la vie. Ici, I'injonction a la vie et a la futurité prend une forme
concrete et se manifeste dans l'endossement de mesures de
prévention du suicide qui briment les droits fondamentaux avec
des mesures et des regles coercitives (Button 2020, 99).
Comme les activistes/chercheureuses Mad I'ont démontré, une
position qui 1égitime les hospitalisations, les traitements forcés
et les détentions pour les personnes qui représentent des
«dangers pour elles-mémes» est néfaste pour les personnes
détraquées et, comme je le défends, pour les personnes suici-
daires. Autrement dit, malgré sa contribution inestimable a la
suicidologie critique, la position de Button sur le suicide et le
suicide assisté ne gagnerait certainement pas la faveur des
activistes/chercheureuses du handicap/Mad. Nous pouvons

publication/livre/DLS.html

245



246 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

cependant reconnaitre la maniere dont Button politise la
suicidalité, ouvrant la voie a d’autres analyses de la « psychopo-
litique du suicide », comme celle de Mills.

Dans ses travaux, Mills (2015, 2017, 2018, 2020) propose
des réflexions innovantes sur la suicidalité et le handicap,
adoptant clairement un éthos handicapé/détraqué. Mills nous
met en garde de ne pas reproduire une conception pathologi-
sante et stigmatisante des personnes handicapées/détraquées
quand nous discutons des conséquences négatives de différents
systemes oppressifs (2020, 80). En outre, Mills (2020, 78)
propose une «psychopolitique du suicide» comme cadre
analytique visant a souligner les liens entre les affects négatifs
et les conditions sociopolitiques dans lesquelles vivent les
personnes : «Ici la détresse mentale est utilisée politiquement
pour attirer l'attention vers les manieres dont les environne-
ments et les systémes peuvent étre concus pour induire la
suicidalité. Cela évoque l'intérét que je manifeste depuis
longtemps pour la psychopolitique comme cadre analytique
visant a2 mieux comprendre les enchevétrements anxieux entre
les phénomenes systémiques et politiques et la vie psychique
(Mills 2017) ». Dans ce texte, Mills traite de la psychopolitique
a Pceuvre derriere les mesures daustérité au Royaume-Uni et
des transformations des politiques relatives aux frontieres et a
l'assistance sociale affectant les personnes migrantes, pauvres
et handicapées!''®. Elle établit des liens entre I'expérience que
font les personnes migrantes du renforcement des frontiéres au
Royaume-Uni et celle des personnes pauvres et handicapées
quant aux lois qui gouvernent I’assistance sociale. Elle affirme,
a l'instar de quelques activistes/chercheureuses que jaborde
dans le chapitre 2, que c’est la haine qui tue les personnes
migrantes et handicapées. Les mesures d'austérité engendrent
une mort lente (et pas-si-lente), banale et non spectaculaire
ciblant les personnes racisées, migrantes, pauvres et handica-

110. Voir aussi son article analysant «la psychopolitique de T'austérité» (Mills
2018). Mills (2015, 2017, 2020) propose un programme intersectionnel et une
perspective de justice pour toutes les personnes handicapées qui critiquent
certains aspects des études du handicap, et tout particulierement leurs préjugés
racistes et colonialistes. Voir aussi Yue (2021) sur la suicidalité et I'immigration.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

pées par le biais d’'un ensemble de méthodes, incluant la
violence administrative et financiere. Mills affirme que les
mesures d’austérité au Royaume-Uni, basées sur des systeémes
d’oppression comme le validisme et le capitalisme, sont
responsables des morts par suicide : «La logique sous-jacente
a ces systemes crée les conditions d’'une dévaluation de la vie
de certaines personnes et tue des gens, entre autres en les
incitant a se tuer» (Mills 2020, 83). Ainsi, selon Mills, la
suicidalité des personnes handicapées/détraquées est le résultat
de formes imbriquées de racisme, de colonialisme, de clas-
sisme, de capitalisme, de validisme et de sanisme. Bien que je
sois entierement d’accord avec I'analyse astucieuse de Mills, je
suis en désaccord avec sa conclusion selon laquelle le suicide
constitue la forme ultime de loppression car le désespoir
suicidaire résulte de conditions sociopolitiques, et quaccepter
le suicide signifierait d’accepter la culture de sacrifiabilité que
subissent les sujets marginalisés. D’un point de vue de la
justice sociale, cette conclusion demeure incomplete si elle
n’integre pas le suicidisme et les perspectives des personnes
suicidaires. De la mé&me maniere que Mills nous encourage a
penser a la coconstitution du validisme, du sanisme, du
capitalisme, du colonialisme et du racisme, je propose une
perspective qui comprend ces formes d’oppression comme
coconstitutives du suicidisme.

En somme, si elles sont inestimables sur plusieurs plans,
les contributions des activistes/chercheureuses du handicap/
Mad sur le suicide et le suicide assisté et celles des suicido-
logues critiques sur le handicap/la folie adheérent néanmoins au
script préventionniste et nourrissent involontairement la
contrainte a la vie et les régimes suicidistes. Ce faisant, elles
constituent des somatechnologies de vie affectant les personnes
suicidaires. Méme s’il est difficile de rassembler des discours si
variés et disparates sur la suicidalité handicapée/détraquée,
beaucoup d’entre eux produisent des effets similaires sur les
personnes suicidaires, dont je traite dans la section qui suit.

publication/livre/DLS.html

247



248 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L 3.1.4. Le traitement saniste et
suicidiste des personnes
suicidaires handicapées/
détraquées

Les discours sur la suicidalit¢ handicapée/détraquée ont
plusieurs impacts négatifs sur les personnes suicidaires. Les
représentations du suicide ou des requétes de suicide assisté
chez les personnes handicapées/détraquées ne constituent pas
seulement des explications simplistes en ce qui a trait aux
pressions externes validistes/sanistes et a I'intériorisation de la
haine, mais elles reproduisent aussi des stéréotypes a propos
des personnes handicapées/détraquées (présentées comme
vulnérables et passives, réduites a un seul aspect de leur
identité, cest-a-dire le handicap/la folie) ainsi que certaines
formes de sanisme et de suicidisme.

Des recherches en études du handicap/ Mad montrent qu’il
existe des formes de sanisme chez les chercheureuses et
activistes du handicap'!!. Ainsi, sans surprise, les activistes/
chercheureuses voient souvent la suicidalité a travers une
lunette saniste, comme une maladie mentale a «corriger ».
Pour ne donner qu’un exemple, Shakespeare (2006, 124), tout
en justifiant le suicide assisté pour les personnes handicapées
avec des maladies terminales, insiste sur le fait que les
personnes ayant des maladies mentales qui veulent mourir
devraient étre empéchées de le faire : «Par exemple, la
dépression et d’autres maladies mentales pourraient brouiller le
jugement et empécher une personne vivant avec une maladie
terminale de prendre adéquatement la décision de demander la
mort.» Les personnes avec des maladies mentales sont présen-
tées comme irrationnelles et incompétentes pour prendre ces
décisions. Shakespeare ajoute que la prévention du suicide est
essentielle dans toutes les circonstances, sauf dans de rares cas
de maladies terminales (40) : «Méme si le suicide a été

111. Sur ces formes de sanisme, voir, par exemple, Nicki (2001) ; Lewis (2013);
LeFrangois, Menzies, et Reaume (2013); et Burstow, LeFrancois et Diamond
(2014)

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

décriminalisé, les tierces parties ont un devoir moral de tenter
de dissuader une personne de se suicider. Il ne serait donc pas
juste qu’une société aide toute personne handicapée ou non
handicapée a se suicider en invoquant l'autonomie. Le seul cas
socialement approuvé ou le suicide devient un choix légitime
est celui d’'une maladie en phase terminale. »

Le script suicidiste préventionniste et le modele curatif de
la suicidalité, endossés aussi bien par les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad qui pronent le suicide assisté
que par celleux qui s’y opposent, nourrissent paradoxalement
le trope curatif validiste relatif a certains sujets considérés
comme «brisés» et ayant besoin détre «réparés». Outre les
formes de validisme/sanisme intégrées dans certaines analyses
de la suicidalité handicapée/détraquée, comme dans Iles
exemples qui précedent, des formes de suicidisme sont aussi a
Pceuvre. Par exemple, le Fireweed Collective (The Icarus
Project s.d., 1) insiste sur le fait que «se sentir suicidaire n’est
pas abandonner la vie » et adhere a la contrainte a la vie, selon
laquelle une «meilleure vie» est toujours possible. L’injonc-
tion a rester en vie et a se tourner vers un meilleur avenir est
un théme qui traverse presque tous les discours sur la suicida-
lité handicapée/détraquée. Jaffirme que le validisme/sanisme
et le suicidisme fonctionnent de maniére concomitante de sorte
quils nuisent aux personnes suicidaires, et ce, de trois
manieres : (1) en créant une image pathologique et négative
des personnes suicidaires, (2) en réduisant au silence les
personnes suicidaires et (3) en endossant des stratégies
coercitives de prévention du suicide.

Premierement, une image pathologique et négative des
personnes suicidaires (handicapées/détraquées ou pas) prévaut
dans la recherche. Par exemple, Gill (1992, 42) adopte une
vision pathologisante des personnes handicapées qui veulent
mourir, affirmant que leurs demandes de suicide assisté «sont
clairement pathologiques ». En se basant sur une interprétation
individualiste et psychologique, Gill dépeint les personnes
suicidaires comme « affligées par une vision étroite » (46). Gill
(1999, 174) questionne méme la compétence légale des
personnes handicapées étant donné leur oppression généra-

publication/livre/DLS.html

249



250 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

lisée : «Si les libertés individuelles sont limitées et distordues
par les caprices des politiques sociales, il est difficile de
soutenir que ces individus agissent librement comme des
adultes matures. De plus, I'isolement social a long terme et la
douleur d’une existence imposée et vide de sens [...] peuvent
éroder la capacité individuelle a prendre des décisions raison-
nées. » Plus tard dans sa carriere, Gill (2004, 185) continuera
d’adhérer a cette conceptualisation pathologique de la suicida-
lité, réitérant que le «suicide est déclenché par un sentiment de
désespoir li€ a des troubles psychiatriques, a une vulnérabilité
émotionnelle et/ou a des facteurs de stress psychosociaux
démoralisants ». S’il est peut-étre compréhensible que Gill, qui
travaille dans le champ de la psychologie, soit tentée d’adopter
des explications psychiatriques de la suicidalité, une concep-
tualisation similaire semble incohérente venant dactivistes
comme Coleman, qui reste par ailleurs critique de la patholo-
gisation individuelle. Coleman (2010, 41) se réfere a des
études qui soulignent la «détresse psychologique» et les
«perturbations psychologiques » pour montrer que les requétes
de suicide assisté des personnes handicapées ne sont pas
fondées ou raisonnables et devraient étre prévenues, comme
elles le sont pour le reste de la population. Ces positions dans
les études du handicap/Mad s’ancrent habituellement dans une
reconceptualisation de 'autonomie qui favorise une perspective
relationnelle aussi bien qu’une reconceptualisation de la
compétence, vue comme biaisée par des formes intériorisées
de validisme/sanisme. Bien que je sois d’accord avec les
activistes/chercheureuses du handicap/Mad sur la nécessité
d’avoir conscience des impacts profonds des conditions systé-
miques sur nos subjectivités, je suis fasciné par l'adhésion
parfois acritique aux explications psychopathologiques qui ont
cours quand il est question de suicidalité. En effet, les
affirmations comme celles de Gill ou de Coleman illustrent
que, si les activistes/chercheureuses du handicap/Mad sont
normalement opposées aux explications pathologiques et
individualistes, iels tendent a les redéployer assez rapidement
quand il s’agit d’individus suicidaires. Alors que 'empouvoire-
ment et 'agentivité sont encouragés pour les autres groupes

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

marginalisés, ils sont déniés quand il s’agit des personnes
suicidaires, qui peuvent étre considérées comme trop «folles »
ou «détraquées » pour prendre des décisions importantes sur
leur vie et leur mort. Ici, le sanisme et le suicidisme
fonctionnent ensemble pour délégitimer les personnes suici-
daires, qui peuvent étre disqualifiées comme «irrationnelles »
et «perturbées». De plus, 'image négative des personnes
suicidaires handicapées/détraquées qui est avancée par
certaines activistes/chercheureuses nourrit les stéréotypes
suicidistes sur les personnes suicidaires, qui les présentent
comme dangereuses, impulsives, menteuses et manipulatrices.
Pour ne donner qu’un exemple parmi d’autres, Gill (1992, 41)
écrit : «Les personnes ayant des handicaps séveres sont
typiquement expertes dans la survie. Par la force des choses,
elles apprennent comment influencer les autres de sorte qu’iels
les aident. C’est une habileté créative et essentielle qui peut
malheureusement étre appliquée consciemment ou incons-
ciemment a l'autodestruction. »

Deuxiemement, le sanisme et le suicidisme travaillent de
concert pour réduire au silence les personnes suicidaires
handicapées/détraquées. Beaucoup d’activistes/chercheureuses
dont j’ai traité jusqua maintenant, particuliecrement celleux qui
s'opposent au suicide assisté, abordent certains cas médiatique-
ment célebres de personnes handicapées ayant défié le systeme
de justice pour accéder au suicide assisté (par exemple
Elizabeth Bouvia) aux Etats-Unis et au Canada''’. Leur
conclusion principale est que les personnes handicapées sont
victimes de 'oppression validiste et que, si leurs conditions de
vie étaient différentes, elles ne voudraient plus avoir acces au
suicide assisté. J’ai deux critiques a formuler a propos de cette
interprétation réductrice, qui réduit au silence les personnes
suicidaires handicapées/détraquées. Premicerement, réécrire les
histoires des gens en prétendant savoir mieux qu'eux pourquoi
ils veulent mourir est paternaliste et constitue une forme de
violence épistémique. Deuxiemement, cette réinterprétation ne

112. Voir, par exemple, Gill (1999); Longmore (2003); Coleman (2010);
et Frazee (2016, 2020).

publication/livre/DLS.html

251



252 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

tient pas compte pas de «I’habileté créative» des personnes
«expertes dans la survie », pour reprendre les mots de Gill. En
effet, les personnes suicidaires handicapées/détraquées peuvent
étre créatives dans la poursuite de leurs objectifs, y compris
dans leur désir de mourir. Comme nous I’avons vu au chapitre
1, il semble qu’il existe des formes d’étouffement testimonial
parmi les personnes suicidaires qui connaissent les consé-
quences potentiellement sérieuses du fait de prendre la parole
pour partager leur vérité, ce qui les dépouillera de leur
légitimité comme interlocutrices.

En tant que personne suicidaire, jai songé a la possibilité
d’accomplir mon suicide a plusieurs moments de ma vie. Je
suis toujours ambivalent en ce qui concerne mon désir de
rester en vie ou de mourir. Méme si je m’identifie comme un
homme handicapé/détraqué et méme si jestime que les lois sur
le suicide assisté se basent sur des formes violentes de
validisme/sanisme et de suicidisme, je n’hésiterais pas a
recadrer mon discours pour qu’il réponde aux criteres vali-
distes, sanistes et suicidistes de la loi si je voulais mettre fin a
mes jours par le suicide assisté a un certain moment. Le
contexte canadien dans lequel je vis, selon la législation
actuelle, exigerait que je dissimule ma dépression, le fait que
je suis suicidaire et que j’ai certaines convictions politiques a
propos du suicide. Il faudrait que je souligne que je suis affecté
par I'«indignité » de mes handicaps et que ma souffrance est
invivable et insoutenable. Jadopterais ce discours non pas
parce que j’y crois, mais parce qu’il me permettrait d’accéder a
une mort paisible, entouré des personnes que jaime, et a un
espace et un temps pour conclure ce dernier chapitre de ma
vie. Je suis assez certain que, si je meurs d’un suicide a un
certain moment, ce sera par un suicide assisté, car 'idée de
mourir seul par le biais de moyens violents — une solution
actuellement imposée aux personnes suicidaires dans le
contexte suicidiste — me semble extrémement effrayante.
Mobiliser un discours validiste sur la souffrance liée a mes
incapacités ne constituerait pas seulement une forme d’étouffe-
ment testimonial, mais endosserait un discours opposé a ce que
jai affirmé toute ma vie — simplement pour accéder a ce que

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

je considere comme une mort décente. Le fait que je sois prét
a modifier mon discours et a mentir pour atteindre ce but
pourrait aussi étre une stratégie utilisée par d’autres personnes
suicidaires handicapées/détraquées pour obtenir ce dont elles
ont besoin. Pour paraphraser Clare, je pourrais presque
accepter sans hésitation une cure et un discours validiste si
cela pouvait m’épargner une mort horrible par un suicide sans
assistance. Les explications qui réduisent les personnes
handicapées/détraquées réclamant le suicide assisté a des
sujets aliénés ayant besoin de protection ne sauraient étre plus
erronées, a tout le moins en ce qui me concerne. Je ne suis
probablement pas le seul. Comme nous le rappellent des
chercheureuses du handicap/crips/Mad comme Ally Day
(2021), personne ne devrait imposer ses discours aux autres.
En plus détre potentiellement erronés, ces discours causent
des dommages en privant certaines personnes du statut de
sujets connaissants et en renforcant des formes de silenciation.
Troisiemement, 'imposition de certaines interprétations
de la suicidalité des personnes handicapées/détraquées comme
résultant d’une oppression validiste/saniste mene a des
solutions qui ne sont pas seulement incompletes, mais franche-
ment problématiques et violentes. Beaucoup dactivistes/
chercheureuses du handicap/Mad ne questionnent pas la
violence suicidiste subie par les personnes suicidaires
handicapées/détraquées et souhaitent appliquer les méthodes
traditionnelles de prévention du suicide pour empécher leur
mort (Shakespeare 2006). Par exemple, Gill (2004, 178-179)
souligne la nécessité de stratégies coercitives de prévention du
suicide, dont «la psychothérapie, la dissuasion, I’hospitalisation
ou des formes de vigilance protectrice ». Un autre exemple se
trouve dans la discussion sur le suicide et le suicide assisté chez
Frazee (2020, 3), qui insiste sur la nécessité d’appliquer les
mémes mesures coercitives a toutes les personnes suicidaires
peu importe leur statut de personnes handicapées, en appelant
les services d'urgence et en ayant recours a I’hospitalisation, a
I'incarcération et aux traitements forcés si nécessaire : « Nous
appellerons le 911, nous vous retirerons du bord du précipice
et, oui, nous allons vous contraindre lors de votre crise. Au

publication/livre/DLS.html

253



254 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

diable l'autonomie.» Le mé&me constat sapplique a l'organisa-
tion Not Dead Yet, qui reconnait que le suicide exige des
«méthodes déplaisantes », mais appelle tout de méme a
«appliquer les lois qui requierent du personnel médical qu’il
protege les individus qui représentent un danger pour eux-
mémes » (Coleman 2010, 44). Non seulement Coleman, une
activiste de Not Dead Yet, n’interroge pas certaines pratiques
dommageables avancées dans le script suicidiste prévention-
niste, comme l’hospitalisation involontaire, mais elle ajoute
que les personnes suicidaires, quelles soient handicapées ou
non, devraient étre laissées a elles-mémes dans leur quéte de
mort : «La loi devrait les laisser a leur propre sort. Toute
personne compétente, méme handicapée, peut se suicider en
refusant de s’hydrater et de se nourrir» (49). Cette solution
traduit de l'insensibilité envers les personnes suicidaires, les
forcant a mourir par des moyens solitaires et violents comme
la famine, I'empoisonnement, les armes a feu ou la pendaison.
En outre, cette attitude de laisser-faire appliquée a un groupe
marginalisé comme les personnes suicidaires, qui sont souvent
criminalisées, hospitalisées involontairement ou stigmatisées
sur la base de leur handicap/maladie mentale percue ou réelle,
semble en contradiction avec les analyses systémiques
avancées dans les études du handicap/Mad' .

Comme je le soutiens dans le chapitre 5, jestime que
mon approche affirmative du suicide et basée sur la réduction
des risques sauverait plus de vies que les méthodes coercitives
actuelles (méme si sauver des vies n’est pas mon but principal)
et offrirait 'option d’'une mort moins traumatique ou solitaire,
une meilleure préparation pour cette phase de la vie, un
meilleur processus de deuil et de préparation avec la famille et
les proches, et moins de conséquences négatives résultant de
tentatives de suicide non fatales. Sans chercher a reproduire un
trope validiste sur la peur du handicap, il est important de

113. Certaines phrases dans ce paragraphe ont dabord paru dans Baril,
«Theorizing the Intersections of Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism in
Suicide and Physician-Assisted Death Debates », dans The Disability Bioethics
Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du concédant via PLSclear.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

mentionner que les tentatives de suicide qui ne se soldent pas
par un suicide complété (et il y a beaucoup plus de tentatives
que de suicides complétés) produisent souvent des trauma-
tismes physiques et émotionnels importants chez les personnes
suicidaires''%. Une approche basée sur la réduction des risques
permettrait aux personnes qui choisissent cette voie d’éviter les
conséquences et les traumatismes de leurs tentatives non
fatales. En somme, les activistes/chercheureuses du handicap/
Mad offrent des solutions incompletes sur la base d’explica-
tions simplistes des raisons pour lesquelles les personnes
handicapées/détraquées sont suicidaires, et reproduisent des
formes de suicidisme en appuyant les méthodes de prévention
coercitives ou en ignorant les dures réalités des personnes
suicidaires. Ces formes de suicidisme sont profondément
imbriquées avec des formes de validisme/sanisme. Je crois que
prendre en compte le suicidisme aiderait les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad a proposer des analyses plus
riches du fonctionnement du validisme et du sanisme.

L 3.2. Les approches alternatives de la
suicidalité handicapée/détraquée

Considérant que les suicidologues critiques abordent rarement
les réalités vécues des personnes handicapées/détraquées par
rapport a la suicidalité et que les activistes/chercheureuses du
handicap/Mad traitent principalement du suicide assisté et non
du suicide en soi, les approches alternatives de la suicidalité
pour les personnes handicapées/détraquées sont rares. Bonnie
Burstow, une figure importante dans les mouvements
antipsychiatrie et handicapé/Mad, a proposé des réflexions
brillantes et innovantes sur la suicidalité au début des années
1990, dénongant les traitements psychiatriques imposés aux
personnes suicidaires!'>. Si sa position sur le suicide constitue
une approche alternative de la suicidalité handicapée/détra-
quée, je me penche ici sur des réflexions plus récentes. Celles-

114. Sur ces traumas, voir Paperny (2019a).

publication/livre/DLS.html

255



256 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ci se trouvent dans deux des rares plateformes proposant une
approche non coercitive de la suicidalité dans une perspective
handicapée/Mad : le webzine Mad in America et certaines des
personnes qui y contribuent, ainsi que le mouvement pour la
justice pour toutes les personnes handicapées et certaines de
ses figures de proue.

En 2012, Robert Whitaker, un auteur américain connu
pour ses écrits sur la folie, a fondé le webzine Mad in America.
Dans lesprit des mouvements Mad et antipsychiatrie, ce
webzine est une plateforme ol des auteurices écrivent sur la
maniere dont les systemes médicaux/psychiatriques échouent a
servir les communautés détraquées. Certaines contributions
adoptent un regard critique sur les traitements réservés aux
personnes détraquées suicidaires. Whitaker (2018) questionne
lui-méme I'approche médicale du suicide, souvent axée sur les
médicaments et les solutions individuelles, qui peut causer
davantage de suicides plutot que de les prévenir. Il estime que
les antidépresseurs peuvent &tre une cause potentielle de
suicidalité, une possibilité également suggérée par dautres
auteurices antipsychiatrie comme Burstow (1992, 2015).
D’autres contributions, comme celles de Rob Wipond (2020),
insistent sur la nécessité de délaisser les interventions
individuelles au profit de stratégies qui reconnaissent les
contextes sociopolitiques ol la suicidalité se produit et
illustrent la maniére dont les stratégies actuelles de prévention
qu’utilisent beaucoup de lignes découte en prévention du
suicide causent souvent plus de tort que de bien. En se basant
sur les témoignages de personnes suicidaires, Wipond (2020)
révele la fagcon dont la pratique courante des lignes d’é€coute en
prévention du suicide, qui consiste a appeler les services
d’urgence sans le consentement des appelantes, peut Eétre
violente et pénible pour les personnes suicidaires : « Pourtant,

115. Voir le dernier chapitre du livre Radical Feminist Therapy: Working in the
Context of Violence, publié par Burstow en 1992. Tout en s'opposant aux inter-
ventions coercitives pour les personnes suicidaires, Burstow nest pas allée plus
loin pour promouvoir un droit positif au suicide. Dans une perspective Mad,
Froese et Greensmith (2019) ont aussi avancé des analyses intéressantes de la
suicidalité qui vont au-dela du script préventionniste.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

un fait rarement rapporté ou examiné est que les appels a la
National Suicide Prevention Lifeline (NSPL) — qui s’affiche
visiblement comme service “confidentie]” — sont souvent
retracés en secret. Les personnes qui appellent sont sujettes a
des interventions policieres et a des hospitalisations psychia-
triques forcées. Beaucoup dentre elles décrivent leurs
expériences comme terrifiantes et traumatisantes.» Megan
Wildhood (2018), une collaboratrice neurodivergente de Mad
in America, a écrit sur les dommages causés aux personnes
détraquées et suicidaires en détresse lorsqu’elles font appel aux
services actuellement disponibles quand elles vivent des crises
de santé mentale. Comme Wipond, elle croit que les lignes
d’écoute en prévention du suicide et leurs protocoles par défaut
— clest-a-dire d’appeler les services d’urgence quand une
personne envisage une tentative de suicide — font du tort aux
personnes détraquées. Les interactions avec la police finissent
souvent par violenter la personne au lieu de lui fournir du
soutien et une connexion humaine.

Une autre collaboratrice de Mad in America est Jess
Stohlmann-Rainey (2018, 2019), qui adopte une approche anti-
saniste du suicide et s’auto-identifie comme handicapée,
détraquée et grosse. Stohlmann-Rainey (2018, § 12) dénonce
la «sanité hégémonique » qui divise les personnes suicidaires
en deux catégories : celles qui acceptent les interventions
médicales/psychiatriques et désirent €tre réparées et sauvées
par les traitements dominants (les « bonnes» personnes suici-
daires), et celles qui résistent aux différentes interventions et
qui persistent dans leurs idéations suicidaires, méme apres des
tentatives de suicide non fatales (les « mauvaises» personnes
suicidaires). Selon Stohlmann-Rainey (§ 17), une perspective
antisaniste pourrait contribuer a traiter les personnes
suicidaires de maniere plus respectueuse :

257

Quand nous commengons a décortiquer I'idéologie de la sanité
hégémonique, il est possible d’aborder le suicide de fagon plus
pertinente. L’approche antisaniste du suicide crée un espace
pour la folie. Elle n'exclut jamais le suicide et protege le droit
quont les personnes de prendre des décisions sur leur vie et

publication/livre/DLS.html



258

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

leur mort sans intervention forcée. Mettre en ceuvre une
approche antisaniste du suicide [...] exige que nous passions
d’une démarche de triage et d’évaluation a l'exploration et a la
compréhension. [...] Nous pouvons leur demander quels sont
leurs besoins. Et nous pouvons ultimement leur faire confiance
et considérer quelles connaissent et prennent la meilleure

décision pour elles-mémes.

Comme moi, Stohlmann-Rainey (2019, § 4) soutient que le
sanisme et le suicidisme (méme si elle n’utilise pas ce dernier
terme) fonctionnent de pair : «La sanité est construite autour
de la volonté de vivre, la folie autour de la volonté de mourir.
Dans ce paradigme, on ne peut jamais faire confiance aux
personnes suicidaires, qui sont toujours déja détraquées
[insane].» Utilisant des arguments similaires a ceux que j&ai
soulevés par le passé (Baril 2017, 2018), elle soutient que les
expériences des personnes suicidaires sont définies par les
personnes non suicidaires et que les discours des personnes
suicidaires sont faconnés par ce que les personnes non suici-
daires veulent entendre. Si les personnes suicidaires ne se
conforment pas au script préventionniste de la volonté détre
réparées et sauvées, elles sont considérées comme d’autant plus
«folles» et «détraquées». Comme d’autres auteurices qui
adoptent des approches alternatives de la suicidalité,
Stohlmann-Rainey espére créer des espaces plus siirs pour que
les personnes suicidaires puissent discuter de leurs idéations
suicidaires sans honte, culpabilité ou conséquences négatives.
Un autre milieu faisant la promotion d’approches alterna-
tives de la suicidalité est le mouvement pour la justice pour
toutes les personnes handicapées. Ce dernier se penche sur
I'imbrication entre les différents systemes d’oppression, comme
le racisme, I’hétérosexisme ou le cisgenrisme, pour analyser les
réalités des personnes handicapées/détraquées. Il représente a
certains égards une version plus radicale et intersectionnelle du
mouvement pour les droits des personnes handicapées, et se
concentre moins sur les droits formels que sur la justice en

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

général pour toutes les personnes handicapées/détraquées qui
sont racisées, trans et queers. Piepzna-Samarasinha (2018, 15),
une figure importante du mouvement, raconte son histoire :

La «justice pour toutes les personnes handicapées » [ disability
justice] est un terme inventé par les membres fondateurices
Noires et brunes queers et trans du Disability Justice
Collective, fondé en 2005 par Patty Berne, Mia Mingus, Leroy
Moore, Eli Clare et Sebastian Margaret. Ces activistes et
artistes handicapées queers et trans Noires, asiatiques et
blanches révaient de construire un mouvement centré sur les
vies, les besoins et les stratégies d’organisation des personnes
handicapées queers et trans et/ou Noires et brunes, qui étaient
marginalisées du mouvement pour les droits des personnes
handicapées focalisé sur un seul enjeu et dominé par des

personnes blanches.

Il est impossible daffirmer que toutes les personnes qui
pronent la justice pour toutes les personnes handicapées
adoptent des visions alternatives de la suicidalité. En fait,
beaucoup reproduisent simplement le suicidisme. Cependant,
quelques personnes qui s’identifient publiquement comme
ayant des pensées suicidaires, comme Piepzna-Samarasinha, ne
défendent pas les interventions qui pourraient blesser, crimina-
liser, stigmatiser ou isoler les personnes suicidaires, et
proposent donc des approches alternatives qui pronent une
meilleure justice pour les personnes suicidaires. Dans « Two or
Three Things I Know for Sure about Femmes and Suicide », un
chapitre de son livre publié en 2018, Piepzna-Samarasinha
dénonce le double standard dans la perception de la suicidalité
des personnes handicapées, malades, souffrantes ou détra-
quées, souvent considérées comme rationnelles, courageuses et
saines d’esprit dans leur quéte de mort, tandis que les
personnes non handicapées qui sont suicidaires sont vues
comme anormales et irrationnelles. Iel note que cette percep-
tion est particulierement vraie quand ces personnes handica-
pées/détraquées vivent également a lintersection dautres
systemes d’oppression, comme le classisme, le racisme ou le

publication/livre/DLS.html



260

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

colonialisme. Elle estime aussi que le validisme et le sanisme
jouent un role clé dans la maniere dont on réagit a la suicida-
lité, non seulement dans la société, mais dans les communautés
antioppression. Des formes de validisme/sanisme empéchent
les personnes suicidaires de parler ou de chercher de l'aide, car
elles craignent d@étre vues comme «folles» ou «exces-
sives » (Piepzna-Samarasinha 2018, 178). Ainsi, la prévention
du suicide ne devrait pas se limiter a inviter les personnes a
chercher de l'aide, mais devrait aussi impliquer de déconstruire
des formes de validisme/sanisme qui créent de la honte et qui
érigent des barrieres empéchant de parler de la suicidalité
(199) :

Quand une personne meurt, beaucoup de personnes disent « je
nen avais aucune idée». Je pense que nous devons nous
demander pourquoi cest le cas. De quoi pouvons-nous parler
dans ces lieux que nous appelons la communauté queer ? De
quoi ne pouvons-nous pas parler ? Il ne suffit pas de dire « vous
n’avez qua nous contacter». Je pense que nous pourrions
utiliser les morts par suicide dans nos communautés pour
interroger en profondeur comment le sanisme et le validisme
sont diffusés dans la communauté queer. Dans beaucoup de
communautés queers branchées qui ne sont pas explicitement
handicapées, il n’est pas bien vu de dire que nous n’allons pas
bien [I'emphase est en caracteres gras dans loriginal].

Comme moi, Piepzna-Samarasinha estime que «la promesse
d’'une cure» (230) issue du systeme validiste/saniste est
imbriquée dans notre conceptualisation de la suicidalité. Elle
indique que les personnes suicidaires sont présentées comme
de bonnes ou de mauvaises survivantes selon quelles adherent
ou non a lidéologie curative. Iel suggére que ce modele
validiste/saniste, avec ses catégories binaires comme « brisée »
et «réparée», représente 'un des seuls modeles disponibles
pour penser la douleur, la détresse et le traumatisme (231).
Elle affirme que nous devons commencer a accepter tout le
désordre, la complexit¢ et la diversit¢ humaines, qui
comprennent les idéations et la détresse suicidaires, ainsi que

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

les affects négatifs (239) : «Je ne veux pas qu’on me répare, si
étre réparée signifie effacer ma mémoire et désapprendre ce
que j’ai appris au long du miracle de ma survie. Ma survie n'est
pas un probleme individuel. [...] Je ne veux pas quon me
répare. Je veux changer le monde. Je veux étre vivante,
éveillée, en deulil et pleine de joie.»

De plusieurs manieres, les approches alternatives esquis-
sées plus haut sont compatibles avec la mienne. Beaucoup de
ces auteurices adoptent une approche intersectionnelle
similaire a la mienne et dénoncent 'oppression des personnes
suicidaires a partir d’'une posture antivalidiste et antisaniste,
méme s’iels n'appellent pas cette oppression «suicidisme ».
Leurs approches sont humaines et respectueuses, et leurs
critiques des stratégies de prévention actuelles sont innovantes.
Néanmoins, s’iels critiquent les formes de silenciation vécues
par les personnes suicidaires a cause du validisme/sanisme, iels
ne promeuvent pas des droits positifs et des actions visant a
soutenir les personnes suicidaires dans leur quéte de mort,
exception faite de la lutte contre le validisme/sanisme et les
formes de stigmatisation, de pathologisation et d’interventions
coercitives. Mon travail s’appuie sur leurs réflexions inesti-
mables, les prolonge et constitue une invitation a mobiliser
leurs idées critiques pour théoriser le suicidisme et ses
interactions profondes avec d’autres systemes d’oppression, tout
en avancant un programme politique travaillant a la libération
et a 'autodétermination des personnes suicidaires. Inspiré par
les chercheureuses du handicap/Mad proposant des modeles
alternatifs du handicap allant au-dela des modeles médical et
social, je propose dans la prochaine section l'adoption d’un
modele alternatif du handicap pour repenser la suicidalité.

publication/livre/DLS.html

261



262 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L 3.3. La suicidalité comme handicap :
repenser la suicidalité avec la
cripistémologie

Dans mon article « Transness as Debility: Rethinking Intersec-
tions between Trans and Disabled Embodiments» (Baril
2015), jai mobilisé les outils conceptuels des études du
handicap pour repenser les corps/identités trans. Beaucoup
considéraient que c’était une publication risquée, vu que la
psychiatrisation et la pathologisation historiques des corps/
identités trans ont mené les activistes/chercheureuses trans a se
dissocier non seulement des perspectives médicales et psychia-
triques, mais aussi du handicap, de la maladie et de la
souffrance. Dans cet article, je soutenais que la quéte 1égitime
d’une dépathologisation des identités trans a malheureusement
été menée au détriment des communautés handicapées/détra-
quées, reproduisant des formes de validisme/sanisme. J'identi-
fiais en méme temps certaines formes de cisgenrisme et de
cisnormativité dans les cercles du handicap/Mad. En outre, je
soutenais qua linstar du handicap, la transitude a été
conceptualisée a partir de deux principaux modeles, médical et
social. Or, les modeles alternatifs élaborés dans les études du
handicap pour surmonter les limites des modeles médical et
social n’avaient pas encore été explorés dans les études trans.
Mon but dans cet article était donc d’utiliser ces modeles
alternatifs pour repenser la transitude depuis la perspective du
handicap, ce qu'on aurait pu appeler cripper la transitude.

De fagon similaire, comme je I'ai montré dans le chapitre
1, la suicidalité a été conceptualisée par le biais de divers
modeles, dont les modeles médical, social et de justice sociale
de la suicidalité. Les conceptualisations médicales et sociales
de la suicidalité sont limitées, car elles laissent certaines
personnes de cdté et reproduisent méme des oppressions, y
compris la violence validiste, saniste et suicidiste. Je crois donc
nécessaire d’adopter une cripistémologie crippant et détraquant
la suicidalité afin d’élaborer un modele de suicidalité inspiré
par des approches similaires développées dans les études du
handicap/crips/Mad, cherchant a dépasser les modeles médical

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

et social (Crow 1996 ; Hall 2017a; Kafer 2013 ; Nicki 2001 ;
Siebers 2008). En effet, de la m&me maniére qu'un modele
social de la transitude avancé par des activistes/chercheureuses
trans en réaction a la conceptualisation médicale des identités
trans, 'adoption d’'un modele de justice sociale de la suicidalité
par la suicidologie critique a émergé en réaction au modele
médical. Comme je le démontre dans le chapitre 1, le modele
de justice sociale de la suicidalité tend a rejeter les explications
physiques, psychiatriques et psychologiques de la suicidalité.
Ce faisant, les suicidologues critiques ne font pas qu’involon-
tairement reproduire une logique validiste/saniste, mais se
privent aussi d’outils développés dans les études du handicap/
crips/Mad qui pourraient étre utiles pour repenser la suicida-
lité. Avant d’explorer la maniere dont ces outils pourraient étre
mobilisés en lien avec la suicidalité, je voudrais offrir une
courte description des modeles médical et social du handicap,
ainsi que les modeles alternatifs qui ont été proposés pour
surmonter leurs limites 6.

Le modéele médical comprend le handicap/la folie comme
des pathologies individuelles a guérir. Ce modele cherche a
«réparer» les personnes handicapées et détraquées en
supposant que leur souffrance résulte directement de leur
handicap ou de leur folie. Critiqué car il se concentre sur la
prévention et I€limination du handicap/de la folie et sur
l'assimilation des personnes handicapées et détraquées dans
des sociétés congues pour les personnes physiquement et
mentalement valides, le modele médical est souvent considéré
comme réducteur et validiste/saniste par les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad, car il ne tient pas compte de
I'expérience vécue doppression systémique par les personnes
handicapées/détraquées (Clare 2009; Lewis 2010; Wendell
1996). Ces activistes/chercheureuses proposent un modele
social du handicap, distinguant la «déficience » [impairment],
définie comme une condition physique ou mentale, du
handicap lui-méme [disability], qui résulte de linteraction

116. Ce résumé des modeles s’inspire de celui proposé dans Baril (2015,
64-66).

publication/livre/DLS.html

263



264 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

entre la déficience et I'environnement validiste (Crow 1996;
Shakespeare 2010; Siebers 2008). Ici, le handicap est le
produit d’une société et d’'un environnement insuffisamment
adaptés aux personnes ayant diverses in/capacités. Autrement
dit, les institutions, les méthodes de communication et I'archi-
tecture, pour ne nommer que certains exemples, se basent sur
les besoins des personnes valides physiquement et mentale-
ment, marginalisant ainsi les personnes handicapées/détra-
quées. A quelques exceptions prés, plusieurs auteurices dont
jai traité dans ce chapitre adheérent au modele social du
handicap. Par exemple, Ron Amundson et Gayle Taira (2005,
54), qui discutent du suicide et du suicide assisté, appliquent le
modele social du handicap au désir de mourir : «Il était
évident que ces personnes voulaient mourir a cause de leur
situation sociale, pas a cause de leurs déficiences. »

Malgré de nombreux avantages, le modele social n’est pas
sans failles!'”. Comme le modele médical, le modele social
produit ses propres formes de violence, de stigmatisation et
d’exclusion en rejetant certaines réalités vécues par les
personnes handicapées/détraquées ou en jugeant leur désir
d’une cure. Basé sur la croyance qu’une société universelle-
ment accessible éradiquerait le handicap, le modele social
néglige souvent les expériences subjectives des personnes
handicapées. Vu que la déficience est souvent considérée dans
ce modele comme neutre et ne causant pas directement de
souffrance, Dé€limination de loppression validiste est vue
comme suffisante pour libérer les personnes handicapées.
L’artiste/activiste Liz Crow (1996, 57) écrit : «Au lieu
d’affronter frontalement les contradictions et les complexités
de nos expériences, nous avons choisi dans nos campagnes de
présenter la déficience comme non pertinente, neutre et parfois
positive, mais jamais comme le dilemme qu’elle est vraiment. »
Le modele social est aussi critiqué parce qu’il se concentre sur
des handicaps typiques. Pour les gens qui vivent avec des
enjeux de santé ou dont les handicaps sont mentaux, émotion-

117. Sur ces failles, voir Nicki (2001) ; Wendell (2001) ; Mollow (2006) ; Siebers
(2008) ; Shakespeare (2010) ; Kafer (2013) ; Baril (2015) ; et Hall (2017a).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

nels, chroniques, invisibles ou difficiles 2 mesurer objective-
ment, les solutions du modele social consistant a ne cibler que
les normes et structures validistes sont incomplétes. Selon
Alison Kafer (2013, 7) :

265

Avec sa distinction déficience/handicap, le modele social
efface la déficience comme réalité vécue. En se concentrant,
avec de bonnes intentions, sur les effets handicapants de la
société, ce modele néglige les effets souvent handicapants de
nos corps. Les personnes vivant avec une maladie, une douleur
ou une fatigue chroniques ont été parmi les plus critiques de
cet aspect du modele social, soulignant a juste titre que les
changements sociaux et systémiques ne suffiront pas pour
atténuer la douleur des articulations ou du dos d’une personne.
[...] Se pencher exclusivement sur les barrieres handicapantes,
comme semble le faire un modele strictement social, rend la
douleur et la fatigue non pertinentes dans le projet d’une
politique des handicaps. Par conséquent, le modele social peut
marginaliser les personnes handicapées qui montrent de

I'intérét pour les interventions ou les cures médicales.

En somme, le modele social tend a favoriser une perspective
désincarnée sur le handicap qui néglige les difficultés causées
par les déficiences physiques et mentales/émotionnelles, au lieu
de considérer ces difficultés en combinaison avec l'oppression
sociale.

Pour contourner les pieges de ces deux modeles, quelques
auteurices des études du handicap/crips/Mad ont adopté un
modele alternatif théorisant les structures et id€ologies
validistes en lien avec l'expérience subjective du handicap et
des déficiences (Hall 2017a). La plupart de ces auteurices
(Mollow 2006 ; Nicki 2001; Wendell 2001) ne nomment pas
leur modele. D’autres, comme Crow (1996, 70), présentent un
modele social dit amélioré ou «renouvelé». D’autres encore
désignent leur approche comme une «théorie de I'incarnation
complexe [theory of complex embodiment]» (Siebers 2008,
22), un «modele hybride politique/relationnel » (Kafer 2013,
4) ou un «modele composite du handicap» (Baril 2015, 59).

publication/livre/DLS.html



266 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Dans un autre article (Baril 2018), j’ai modifié le nom de mon
modele pour le désigner comme modéle sociosubjectif du
handicap, qui semble plus intuitif pour décrire la complexité
des aspects sociaux, politiques et systémiques propres aux
handicaps et déficiences aussi bien que les expériences
subjectives et phénoménologiques. Critiquant les modeles
médical et social du handicap, ces modeles alternatifs recon-
naissent I'expérience complexe du handicap tout en incluant les
dimensions subjectives/personnelles et sociales/politiques. Ces
modeles, comme le modele sociosubjectif que je propose,
semblent particulierement appropriés pour examiner la suici-
dalité qui résulte d’'une potentielle douleur psychologique/
émotionnelle et d'une dépression, des aspects de la souffrance
qui, méme s’ils sont liés a des facteurs sociopolitiques, sont
trop souvent négligés par le modele social et le modele de
justice sociale de la suicidalité. Malgré leur potentiel
heuristique pour examiner l'expérience sociosubjective des
sujets suicidaires, ces modeles alternatifs du handicap, souvent
associés avec les perspectives queercrips, demeurent inex-
plorés en suicidologie critique, méme s’ils sont de plus en plus
populaires dans les cercles du handicap, crip et Mad. En effet,
les modeles social et de justice sociale prédominent encore
quand il sagit d’adopter une approche antioppression du
suicide. Shakespeare (2006, 43) indique comment la prédomi-
nance du modele social du handicap empéche les commu-
nautés handicapées de réfléchir de maniere critique au suicide
assisté pour les personnes ayant une maladie terminale :

Il est tentant d’interpréter une partie de 'opposition au suicide
assisté de la communauté de défense des droits des personnes
handicapées comme résultant de 'hégémonie des perspectives
fondées sur le modele social. Pour les personnes qui clament
que le handicap n’a rien a voir avec la déficience, ou que le
handicap ne devrait pas €tre médicalisé, il est simplement
inapproprié de parler en termes de maladie, de souffrance et de
mort, car la solution au probleme du handicap n’est pas de
porter attention a la déficience, mais de retirer les barrieres
sociales et de favoriser I'autonomie, l'inclusion sociale et le

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide 267

respect. La puissance des approches basées sur le modele
social a sans doute compliqué la possibilité qua la commu-
nauté de défense des droits des personnes handicapées a
s’engager dans les débats sur la maladie, la déficience et la fin

de vie.

Si je m’accorde avec Shakespeare sur 'hégémonie du modele
social, comme je I'ai démontré, il n’applique pas cette critique
du modele social du handicap a la suicidalité des personnes
handicapées, malades, souffrantes ou détraquées qui ne sont
pas en fin de vie et qui sont suicidaires. Je soutiens que la
domination des modeles social et de justice sociale de la
suicidalité quendossent les activistes/chercheureuses des
mouvements sociaux/champs détudes antioppression nous a
empéchées daborder des enjeux cruciaux relatifs aux
personnes suicidaires, dont leur lutte avec le handicap/la
maladie mentale.

Pour étre clair, je ne veux pas m’engager dans des débats
sur les causes de la suicidalité, qu'elles soient physiques,
neurologiques, psychologiques, psychosociales ou sociopoli-
tiques. Alors que le fait d’établir les causes de la suicidalité est
souvent vu comme crucial pour informer les pratiques d’inter-
vention sur le suicide, jestime qu’il est moins important de
déterminer les causes de la suicidalité que de mettre en relief
les expériences vécues des personnes suicidaires. Autrement
dit, peu importe si la détresse et le désespoir vécus par les
personnes suicidaires proviennent dun débalancement
chimique neurologique, d’un traumatisme psychologique dans
lenfance ou d’une détresse existentielle causée par une
oppression sociopolitique, le résultat demeure que les
personnes suicidaires veulent mettre fin a leur vie et quelles
subissent une large gamme de violences suicidistes. Evidem-
ment, déterminer les causes pourrait aider a cibler des
solutions spécifiques; s’il était déterminé que la suicidalité
dérivait de «troubles neurologiques», le probleme serait
facilement réglé par quelques «cures». De la méme facon, si
elle était un phénomene exclusivement sociopolitique, les
solutions proposées par les activistes/chercheureuses de divers

publication/livre/DLS.html



268 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

mouvements sociaux/champs d’études antioppression seraient
adéquates. Néanmoins, malgré des décennies de recherche, les
causes de la suicidalit¢ demeurent incertaines et nous
pourrions ne jamais savoir avec certitude ce qui pousse
certains individus plutdt que d’autres a se suicider (Bryan
2022). Ainsi, je suis davantage préoccupé par les conditions de
vie et de mort des personnes suicidaires que par la course
visant a trouver la cause de la suicidalité et sa solution. Dans
leur recherche de causes et de solutions, les modeles médical,
social et de justice sociale de la suicidalité tiennent pour acquis
que toutes les personnes suicidaires cherchent a étre
«sauvées» et veulent un meilleur avenir ou, pour le dire
autrement, une solution (autre que mourir). Ecrivant sur le
handicap, Kafer (2013, 29) critique cette idéologie curative :

En nous concentrant toujours sur un meilleur avenir, nous
détournons notre attention de Iici et maintenant [...]. Ce
report, ce focus rigide sur lavenir, est souvent exprimé en
termes de cure et de réhabilitation, et s’enferme donc dans des
approches normatives de la corpomentalité. Les activistes du
handicap protestent depuis longtemps contre une politique du
report infini qui verse des ressources financieres et culturelles
dans une «cure» pour les personnes handicapées a venir (en
les empéchant de voir le jour), tout en ignorant les besoins et
les expériences des personnes handicapées dans le présent.

Bien que le modele social du handicap prenne ses distances
vis-a-vis de cette perspective curative et se concentre sur '« ici
et maintenant» des vies des personnes handicapées, les
modeles social et de justice sociale de la suicidalité restent
malheureusement ancrés dans une idéologie curative qui
repousse les préoccupations de I'ici et maintenant en faveur de
l'attachement & un «meilleur avenir» pour les personnes
suicidaires, matérialisé par des transformations sociopolitiques.
Les ressources financieres et culturelles sont investies dans la
recherche des causes de la suicidalité et des solutions pour la
«guérir», peu importe que ces cures soient médicales ou

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

sociopolitiques. Cet investissement dans I'avenir des personnes
suicidaires masque leurs besoins et leurs expériences actuelles,
informées par le suicidisme.

Un modele sociosubjectif du handicap appliqué au suicide
reconnait l'implication des systemes doppression dans la
formation des subjectivités suicidaires, mais situe €galement
les enjeux de santé mentale et ces subjectivités (par exemple :
les visions, expériences, discours et demandes des personnes
suicidaires) au coeur de l'analyse (Baril 2018). Autrement dit,
Iici et maintenant de leurs conditions de vie et de mort est
prioritaire sur leur «meilleur avenir» potentiel, ou la
suicidalité pourrait étre «guérie». Ce modele facilite la
création d’espaces plus slirs ou les voix des personnes suici-
daires peuvent étre entendues sans étre insérées de force dans
le script suicidiste préventionniste. Appliqué a la suicidalité, le
modele sociosubjectif du handicap nous permet d’échapper au
dilemme des explications et des solutions entierement fondées
soit dans les problemes individuels, soit dans les structures
sociopolitiques. Surtout, ce modele n’ignore pas les défi-
ciences/incapacités, les maladies, les souffrances et la folie
lies a la suicidalité, trop souvent balayées du revers de la main
dans les modeles social et de justice sociale de la suicidalité.
Bien que je ne prétende pas représenter les expériences de
toutes les personnes suicidaires, puisqu’il en existe une large
variété, un point commun des témoignages que jai lus et
entendus (et jai recueilli et consulté plus de 1700 références
sur le suicide pour écrire ce livre) est 'élément de la souffrance
émotionnelle et psychologique. A Iinstar de Tobin Siebers
(2008), Alyson Patsavas''® (2014) et China Mills (2017, 2018,
2020), je crois en une psychopolitique des €motions et en
I'impossibilité d’isoler la souffrance émotionnelle des
conditions sociales de la vie, dou I'importance de théoriser
I'entrelacement entre les aspects sociaux et subjectifs de la
suicidalité. Néanmoins, reconnaitre cet enchevétrement entre

118. Patsavas (2014, 205) propose une «cripistémologie de la douleur ».
Elle est I'une des rares personnes chercheuses du handicap qui traitent du
suicide, mais jai choisi d’exclure son texte vu qu’il se concentre davantage
sur la douleur que sur le suicide.

publication/livre/DLS.html

269



270 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

les contextes émotionnels et sociopolitiques ne signifie pas
nier, rejeter ou oublier I'importance du handicap/de la maladie
mentale (dépression, anxiété, etc.) dans la vie de certaines
personnes suicidaires. Dans une perspective cripistémologique,
cripper et détraquer la suicidalité impliquent daccepter le
handicap mental, la souffrance/maladie mentales et la folie,
comme nous le faisons dans les mouvements du handicap/
crips/Mad, au lieu de les rejeter, comme c’est trop souvent le
cas dans le modele de justice sociale de la suicidalité.

Comme laffirme la chercheuse féministe du handicap
Susan Wendell (2001, 18) dans sa critique du modele social du
handicap et de l'accent qu’il met sur les barrieres sociales,
«certaines personnes handicapées qui ne sont pas en santé,
tout comme certaines personnes en santé ayant des handicaps,
vivent avec un fardeau physique ou psychologique qu’aucune
mesure de justice sociale ne saurait éliminer. Par conséquent,
certaines d’entre elles voudraient vraiment une cure pour leur
corps, non en tant que substitut a une cure contre le validisme,
mais en complément a celle-ci. » Ce désir sapplique aussi aux
personnes suicidaires : certaines pourraient continuer a vivre
avec une souffrance et des fardeaux significatifs qui ne seraient
pas suffisamment ou assez rapidement soulagés par des solu-
tions centrées sur la justice sociale. Vu que la justice sociale
est un projet a long terme, toute amélioration individuelle des
effets destructeurs que peuvent avoir le capitalisme, le racisme,
le cisgenrisme et le validisme/sanisme sur la vie des gens
pourrait prendre plusieurs dizaines d’années. Entre-temps, les
personnes suicidaires continuent de souffrir en silence et
pourraient vouloir accéder au suicide assisté, «non en tant que
substitut a une cure [contre les oppressions], mais en
complément a celle-ci.» Il se peut que cette situation ait été
celle que vivait Leelah Alcorn, abordée dans le chapitre 2, qui
nous demandait simultanément de réparer la société er de
respecter sa décision de mourir. Si je quittais ce monde par un
suicide (assisté), mon souhait le plus profond serait que les
personnes toujours vivantes continuent de se battre pour la
justice sociale pour les groupes marginalisés tout en respectant
celles qui étaient trop fatiguées pour continuer a se battre. En

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

somme, si le modele de justice sociale de la suicidalité
quadoptent tant d’activistes/chercheureuses est pertinent et
juste lorsqu’il s’agit d’identifier les structures sociopolitiques
qui influencent la suicidalité, il a des effets déplorables et
involontaires de silenciation des personnes suicidaires,
similaires aux impacts du modele social du handicap sur les
personnes handicapées/détraquées. Comme laffirme Ia
chercheuse Anna Mollow (2006, 70) :

271

Je suggere donc quen examinant les intersections entre
différentes formes d’oppression, nous nous protégions contre
les dangers d’un «essentialisme du handicap » ot I'on présume
que les expériences, besoins, désirs et objectifs de toutes les
personnes handicapées sont les mémes et ou I'on ne soutient
les personnes vivant des expériences « différentes » que si elles
ne proposent rien pouvant saper les arguments fondateurs du
mouvement. Beaucoup de ces arguments ont été développés
principalement en ayant le handicap physique a l'esprit. Méme
si elles retiennent de plus en plus lattention, les déficiences

cognitives et psychiatriques demeurent marginalisées [...].

Utiliser un modele sociosubjectif du handicap pour
commencer a cripper et a détraquer la suicidalité pourrait
permettre de créer des espaces plus accueillants et siirs pour
les personnes suicidaires et d’ainsi combattre 1’ essentialisme de
la suicidalité fondé sur le script suicidiste préventionniste. Ces
espaces devraient €tre aussi libres que possible de tout
jugement, stigmatisation et oppression, y compris de l'oppres-
sion suicidiste. Ils devraient offrir un climat accueillant pour
que les personnes suicidaires puissent exprimer leurs expé-
riences, leurs réflexions et leurs demandes, méme si leurs
discours peuvent contredire les interprétations dominantes de
la suicidalité handicapée/détraquée.

D’une facon similaire au modele de santé publique, le
modele sociosubjectif du handicap appliqué a la suicidalité
tient compte de multiples facteurs (par exemple : biologiques,
environnementaux, sociaux, politiques) contribuant aux
idéations suicidaires et aux tentatives de suicide. Pourtant, il

publication/livre/DLS.html



272 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

aboutit a une conclusion différente. Le suicide reste une
possibilité, et le script préventionniste est remis en cause. Le
modele sociosubjectif reconnait la souffrance subjective
causée par le handicap ou la maladie mentale ou physique tout
en évitant les formes de sanisme qui invalideraient la
compétence quont les personnes suicidaires d’opter pour le
suicide a cause de leur handicap/maladie mentale. Il reconnait
que les expériences subjectives ne peuvent pas étre vécues hors
de leurs contextes sociaux, et s’enracine donc fermement dans
les valeurs du modele de justice sociale de la suicidalité. Ce
modele sociosubjectif évite les explications et les solutions
réductrices articulées uniquement en termes médicaux ou
sociopolitiques. Il propose de travailler simultanément a de
multiples niveaux; s’il nous faut agir pour transformer les
systemes oppressifs (la pauvreté, le racisme, I'hétérosexisme,
le cisgenrisme, le validisme, le sanisme, etc.) qui peuvent créer
ou intensifier les idéations suicidaires, nous devons aussi nous
attarder a la souffrance individuelle que vivent les personnes
suicidaires et respecter leur désir de mourir, comme je le
soutiens au chapitre 5. Autrement, nous les prenons en otage
dans notre mouvement pour une révolution sociale. Le modele
sociosubjectif accepte la possibilité que les personnes
suicidaires mettent fin a leur vie, non pas individuellement
comme le veut la vision (néo)libérale de I'autonomie, ou toute
personne a le droit de se suicider sans interférence, mais plutot
de maniére accompagnée (suicide assisté), reconnaissant que,
dans le contexte actuel, la liberté et I'autonomie des personnes
suicidaires sont compromises par l'oppression suicidiste et les
formes de validisme/sanisme affectant leur agentivité. Bref,
lutter pour des transformations sociopolitiques et une plus
grande justice sociale n’est pas incompatible avec le fait détre
plus responsables vis-a-vis des personnes suicidaires ou de
reconnaitre la violence quelles subissent, y compris dans les
perspectives des activistes/chercheureuses du handicap/ Mad ou
de la suicidologie critique.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 1. Repenser le suicide

L 3.4. Mot de la fin

Contrairement aux activistes/chercheureuses queers et trans,
qui traitent souvent de la suicidalité queer et trans tout en
gardant le silence sur le suicide assisté, les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad ont exprimé des préoccupa-
tions relatives au suicide assisté, mais ne sexpriment que tres
peu sur la suicidalité elle-méme. Néanmoins, a l'instar des
activistes/chercheureuses queers et trans, quand les activistes/
chercheureuses du handicap/Mad abordent le suicide (assisté),
quelle que soit leur position en regard du suicide assisté, iels
continuent de voir la suicidalit¢ comme une solution inappro-
priée qu’il faut éviter — perpétuant ainsi la logique suicidiste
et la contrainte a la vie. Leurs discours, cherchant a garder les
sujets suicidaires en vie, représentent des somatechnologies de
vie qui n'ont toujours pas été€ explorées par la recherche. Si
quelques activistes/chercheureuses proposent des approches
alternatives de la suicidalité, soulignant la domination
d’idéologies et de structures validistes/sanistes dans leurs
critiques des mesures coercitives de prévention du suicide, iels
ne défendent cependant aucun droit positif pour les personnes
suicidaires. Leurs solutions, comme de cesser le retracage non
consenti des personnes suicidaires par les lignes d’écoute en
prévention du suicide pour déployer des services d’urgence, ou
d’arréter les hospitalisations, les incarcérations et les
traitements forcés sur les personnes qui vivent des crises de
santé mentale, sont certainement un pas dans la bonne direc-
tion pour combattre les régimes suicidistes. Mais elles
demeurent incompletes. Une réponse pleinement responsable
vis-a-vis des personnes suicidaires ne se contenterait pas de
cesser les formes de violence et de discrimination quelles
subissent, mais défendrait aussi leur pleine citoyenneté,
reconnaissant leurs perspectives et leurs besoins, y compris sur
la mort. Cette approche implique la reconnaissance de droits
positifs pour les personnes suicidaires, des droits qui restent
encore inexplorés et impensés — je dirais presque impen-
sables — dans la suicidologie critique et au sein des commu-
nautés handicapées/détraquées. Ma position de soutien au

publication/livre/DLS.html

273



274 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicide assisté pour les personnes suicidaires peut étre particu-
lierement controversée étant donné la posture critique adoptée
depuis longtemps par les communautés handicapées/détra-
quées au sujet du suicide assisté. Cependant, comme lillustre
la deuxieme partie de ce livre, ma vision pour le suicide assisté
constitue une rupture radicale avec les formes légalisées
actuelles de suicide assisté dans divers pays, qui se fondent sur
des formes de validisme, de sanisme, dAgisme et de suici-
disme. Mon soutien au suicide assisté, que permet le modele
sociosubjectif du handicap que japplique ici a la suicidalité,
résulte d’'une attention portée a la violence suicidiste que
subissent les personnes suicidaires et de la conscience de leur
souffrance (peu importe ses causes et ses sources). Le modele
sociosubjectif possede une valeur heuristique énorme qui n’a
toujours pas été utilisée dans les analyses de la suicidalité des
personnes handicapées/détraquées. Surtout, ce modele qui
consiste a cripper et a détraquer la suicidalité évite de
marginaliser les personnes vivant avec des handicaps mentaux
et des maladies mentales, les placant plutdt au centre et au-
devant du modele queercrip de la suicidalité.

L Partie 2. Repenser le suicide assisté

L Chapitre 4. Le mouvement pour le
droit a mourir et son ontologie
validiste, saniste, agiste et suicidiste du
suicide assisté

Honnétement, je me sens comme un monstre, et cest trés
difficile de vivre avec ¢a. Etre confronté a ca [référant a sa
phalloplastie «non réussie »] chaque fois que tu vas a la salle
de bains, chaque fois que tu te laves le matin, c'est juste trop.
[...] En tant qu’homme, si tu dois mettre une serviette hygié-
nique dans ton pantalon parce que tu as des fuites urinaires, je
ne pense pas que beaucoup d’hommes aimeraient ¢ca. La partie

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté 275

est finie maintenant. Certaines personnes diront : « Nathan est
un lache. » OK, cest peut-étre vrai. Mais personne ne sent ce
que je sens. Personne ne sait comment je me sens et a quel
point je dois me battre. [...] Si tu souffres chaque jour, si tu
ressens de la douleur chaque jour, si tu meurs de tristesse sans
cesse, je crois que personne ne peut vivre comme ¢a. Je décide
de ma propre vie. Personne n'a a respecter ma décision [sur
l'euthanasie]. Si elles le font, tant mieux. Si elles ne le font pas,
cest aussi correct. [...] Javais déja contacté l'équipe de LEIF
[Life End Information Forum] avant mon opération. Jai été
trés clair sur le fait que je voulais avoir la possibilité de faire
tous les arrangements nécessaires au cas ou lopération serait
un échec. Et terminer ma vie dans la dignité. Jai dii lutter avec
acharnement plusieurs fois. Javais assez de médicaments,
jaurais pu concocter le cocktail parfait. [...] Mais mon
psychologue ma dit : « Navez-vous pas peur de survivre si
vous tentez de le faire vous-méme ?» Et jai pensé : jai un
avantage, je vis seul. Personne na la clé de mon appartement.
Je n'aurais jamais averti personne.

—Nathan Verhelst, dans un entretien dans Nathan, Free as a
Bird par Roel Nollet

En 2013, suivant ce que la presse internationale a décrit
comme une «opération ratée de changement de
sexe» (Hamilton 2013) qui I'a transformé en un « monstre » et
une «béte de foire » (selon ses propres mots), Nathan Verhelst,
44 ans, a décidé d’avoir recours au suicide assisté, appelé
communément euthanasie en Belgique, dans sa quéte pour
mettre fin a des années de souffrance physique et psycholo-
gique. La Belgique permet aux personnes qui vivent une
souffrance intolérable, quelle soit physique ou psychologique,
de recevoir une aide a mourir, méme si elles n'ont pas de
maladie terminale (Cohen-Almagor 2016). Ayant vécu une
enfance traumatisante incluant des abus psychologiques de la
part de sa mere et des agressions sexuelles de la part de ses
freres, Verhelst portait déja une longue histoire de dépression
et de suicidalit¢é avant méme les «échecs» de certains
traitements médicaux liés a sa transition, qui ont ensuite été

publication/livre/DLS.html



276 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

utilisés comme justification pour mettre fin a sa vie (Hamilton
2013). Si son expérience est unique, le témoignage qui ouvre
ce chapitre et qui est tiré du documentaire Nathan, Free as a
Bird (Nollet 2014) rassemble néanmoins tous les thémes
abordés jusqua maintenant dans ce livre, notamment les
attentes sociales hétérosexistes et cisgenristes, la transitude, le
handicap physique, le handicap mental/la folie, la souffrance
émotionnelle, le suicide et le suicide assisté. Les mots de
Verhelst révelent la porosité et 'enchevétrement de ces themes,
trop souvent pensés en vases clos.

Verhelst personnifiait un ensemble de discours contradic-
toires et paradoxaux, discours selon lesquels certaines
identités, certains corps et certaines pratiques sont considérées
(a)normales, (il)légitimes, (in)valides et (in)acceptables. En
effet, un homme dont le corps et les parties génitales ne
correspondent pas aux criteres cisnormatifs et hétéronormatifs,
dont les fonctions corporelles sont déficientes (comme I'incon-
tinence) et dont la santé mentale/émotionnelle est instable,
constitue, dans une perspective cisgenriste, hétérosexiste,
validiste et saniste, un sujet abject pour qui la vie ne semble
pas digne d’€tre vécue. Autrement dit, selon ces perspectives
dominantes, ne pas correspondre aux normes sexuelles et de
genre, €tre incontinente et lutter avec des enjeux de santé
mentale peut altérer la qualité de vie au point de justifier le
suicide assisté. Comme tout le monde, Verhelst avait fort
probablement intériorisé ces discours dominants avant sa mort,
parlant de lui-m&me comme étant moins quhumain, un
«monstre » et une «béte de foire». En ce sens, Verhelst
reproduisait ces idéologies et ces structures oppressives au lieu
de les subvertir. En méme temps, sa transition représente une
forme de résistance contre le sexe qui lui avait été assigné a la
naissance et contre les structures cisnormatives qui le
confinaient a une identité/corporéité avec laquelle il ne se
sentait pas confortable. De maniere similaire, la 1égitimité
quaccorde Verhelst a sa souffrance émotionnelle, par la
crédibilit¢ quil octroie aux témoignages a la premiére
personne (« mais personne ne sent ce que je sens »), souligne la
valeur des savoirs désassujettis des personnes détraquées

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

(Foucault 1994) et représente une demande de justice épisté-
mique et testimoniale. De plus, sa requéte d’'un suicide assisté
pour cause de souffrance psychologique offre une interpréta-
tion alternative aux discours sanistes par lesquels les personnes
qui vivent avec une détresse mentale/émotionnelle importante
se voient nier leur compétence mentale et leur capacité a
décider de mettre fin a leurs jours. Bien que son point de vue
soit individualiste et qu’il ne réclame pas de droits pour les
personnes suicidaires en tant que groupe opprimé, Verhelst
défait néanmoins, dans ses derniers mots, un ensemble d’idées
précongues et de préjugés sur la santé mentale, le suicide
assisté et les personnes suicidaires, comme les stéréotypes
selon lesquels elles sont faibles et laches et quelles
abandonnent la lutte. Avec son témoignage, Verhelst nous aide
a reconnaitre ce qui reste trop souvent inintelligible dans la
société et dans les mouvements sociaux : le suicide peut étre
une option viable pour certaines personnes et les suicides
continueront d’exister, malgré la surveillance et le contrdle
exercés sur les personnes suicidaires et quelles que soient les
luttes acharnées des mouvements pour la justice sociale. En
effet, Verhelst était si déterminé a mourir que, si l'option de
leuthanasie n’avait pas été disponible, il aurait gardé ses plans
secrets pour qu’ils ne soient pas contrecarrés. Alors que
certaines personnes pourraient avoir interprété sa mort assistée
comme la cristallisation d’une culture de la sacrifiabilité fondée
sur I’hétérosexisme, le cisgenrisme, le validisme et le sanisme,
et auraient dés lors tout fait pour la prévenir, je crois que
Verhelst cherchait a étre respecté dans ses besoins et ses
décisions plutdt qua étre «réparé » ou forcé de changer d’idée.
Méme si je critique le rdle crucial que jouent les systemes
oppressifs dans le fait que des personnes décident d’opter pour
le suicide assisté et que certaines d’entre elles y ont acces alors
que d’autres non, le role joué par ces oppressions ne justifie
pas, a mon avis, le fait d’invalider I'agentivité et le témoignage
de Verhelst. Comme je le démontre plus loin, alors que le droit
a mourir par suicide assisté repose sur des fondements extré-
mement problématiques, la capacité de Verhelst d’accéder au
suicide assisté lui a permis, comme on le voit dans le docu-

publication/livre/DLS.html

271



278 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

mentaire, d’avoir une mort paisible, entouré par les gens qu’il
aimait et d’avoir suffisamment de temps pour préparer cette
derniere phase de sa vie. Son histoire constitue un puissant
témoignage a partir duquel analyser le suicide assisté et les
conditions dans lesquelles il est percu comme (il)légitime.

Comme je l'ai exploré dans le chapitre 3, la suicidologie
et la suicidologie critique abordent rarement le suicide assisté
et le droit a mourir. Dans ces champs, la question de la
suicidalité semble déconnectée des discussions sur le suicide
assisté, qui sont reléguées a d’autres champs détudes et
domaines relevant des personnes handicapées, malades, souf-
frantes ou détraquées, qui sont elles-mémes distinguées des
personnes suicidaires. Dans les travaux récents, incluant la
deuxieme édition de Suicide: An Unnecessary Death
(Wasserman 2016) — qui comprend trente-six chapitres sur
une variété de sujets li€s a la suicidalité —, la deuxieme
édition de The International Handbook of Suicide Prevention
(O’Connor et Pirkis 2016) — avec quarante-quatre chapitres
— et les deux principaux ouvrages collectifs en suicidologie
critique (Button and Marsh 2020 ; White er al. 2016a) — qui
ont respectivement onze et treize chapitres —, aucun chapitre
ne se penche sur le suicide assisté et le droit & mourir. Ce fait
est éclairant : parmi plus de cent chapitres d’ouvrages clés en
suicidologie et en suicidologie critique, aucun n’aborde la
question du droit a mourir. Les discussions sur le suicide
assisté ont lieu dans diautres disciplines que la suicidologie
(critique) et les mouvements sociaux/champs d’études antiop-
pression, exception faite du mouvement pour les droits des
personnes handicapées, qui s‘oppose souvent vigoureusement
au suicide assisté. Les conversations sur le suicide assisté ont
lieu dans des disciplines comme la philosophie, la bioéthique,
I'anthropologie et la sociologie. Néanmoins, dans cette
littérature philosophique, bioéthique et sociologique, aussi bien
que dans le mouvement pour le droit a mourir, la question de
la suicidalité est souvent écartée et vue comme un sujet
completement différent.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

Le chapitre 4 explore le mouvement et les discours pour
le droit a mourir qui soutiennent certaines formes de suicide
assisté pour certains individus. Mon objectif ici n’est pas de
fournir une analyse de la documentation abondante a ce sujet
ou une histoire du mouvement pour le droit & mourir, car ce
travail a déja été fait!''. Je m’intéresse davantage au fait de
montrer comment le potentiel de soutien du mouvement pour
le droit & mourir envers les personnes suicidaires est sous-
développé. Aussi surprenant que cela puisse étre (considérant
que la premiere chose qui vient a I'esprit quand nous entendons
I'expression droit a mourir est le fait de soutenir la décision de
mourir de toute personne), le mouvement pour le droit a
mourir n’a pas seulement exclu les personnes suicidaires, mais
il a aussi articulé des discours qui constituent des somatechno-
logies de vie visant a garder les personnes suicidaires en vie.
En effet, malgré la diversité interne des discours sur le droit a
mourir, un de leurs thémes les plus communs est la distinction
entre les suicides assistés légitimes, habituellement réservés
aux personnes en phase terminale ou aux personnes handica-
pées, malades ou souffrantes, et les suicides illégitimes des
personnes suicidaires prétendument «irrationnelles» et
«impulsives ». Alors que les premiers sont au fondement des
batailles sociales, politiques et 1égales du mouvement pour le
droit 2 mourir, les derniers sont vus comme des pratiques a
prévenir. Autrement dit, en se concentrant sur la distinction
cruciale entre les suicides assistés légitimes et les suicides
illégitimes, les discours sur le droit a mourir représentent de
puissantes somatechnologies de vie. La justification du suicide
assisté se base sur une exclusion fondamentale de la suicidalité,
des personnes suicidaires et de leurs besoins. En fin de compte,
le mouvement pour le droit a mourir et ses discours endossent
paradoxalement le méme script suicidiste préventionniste que
les divers modeles de la suicidalité abordés dans le chapitre 1.
Ils reproduisent aussi directement des formes de suicidisme
vis-a-vis des personnes suicidaires. En somme, tandis que la

119. Voir, par exemple, McInerney (2000) ; BayatRizi (2008) ; McCormick
(2011); Stefan (2016); Campbell (2017); Gandsman (2018a, 2018b); et
Dumsday (2021).

publication/livre/DLS.html

279



280 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicidologie (critique) ignore les débats sur le suicide assisté,
les conversations sur le suicide assisté en philosophie, en
bioéthique et au sein du mouvement pour le droit a mourir se
concentrent sur le suicide assisté chez les personnes handica-
pées, malades ou souffrantes et laissent de coté la question de
la suicidalité. Ces effacements semblent &tre parmi les
principaux paradoxes de ces champs d’études et compliquent la
possibilit¢ de penser le suicide assisté en utilisant une
approche intersectionnelle et antioppression.

Le chapitre 4 se divise en quatre sections. La premicre
présente, dans une perspective critique, les principaux
arguments du mouvement pour le droit & mourir, basés sur
lautonomie, la liberté, 'autodétermination, le controle de son
corps, la dignité et le droit de refuser des traitements '?°. Cette
section explore aussi la question controversée de I'extension du
droit a mourir par suicide assisté aux personnes dont la seule
raison pour en faire la demande est une souffrance mentale ou
émotionnelle (personnes vivant avec des maladies mentales ou
détraquées). Je démontre que, peu importe si les personnes qui
pronent le droit a mourir approuvent ou non l'extension du
suicide assisté aux personnes qui ont des maladies mentales,
elles adherent a une «ontologie du suicide assisté» (Baril
2022). Comme je Détablis dans la deuxieme section, cette
ontologie se base sur des conceptualisations individualistes et
néolibérales du suicide assisté, ainsi que sur des postulats
validistes et sanistes. Dans la troisiéme section, jexamine les
présupposés suicidistes dans les discours et le mouvement pour
le droit a mourir, selon lesquels les personnes suicidaires sont
présentées comme «irrationnelles» et «illégitimes». Les
personnes suicidaires se voient nier leur capacité de prendre
des décisions sur la base de conceptualisations validistes et
sanistes de la compétence et de la rationalité. Dans la derniere
section, je poursuis le travail initié dans les chapitres 2 et 3

120. Je n'aborderai pas les arguments qui s'opposent au droit a2 mourir. Pour les
personnes qui s’intéressent aux critiques des discours sur le droit a mourir, voir
Smith (2000), Gorsuch (2006), Campbell (2017) et Dumsday (2021), ainsi que
les activistes/chercheureuses qui s'opposent au suicide assisté dont je traite dans
le chapitre 3.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

pour queeriser, transer, cripper et détraquer la suicidalité en
appliquant ces perspectives au suicide assisté. Dans l'esprit des
études du handicap/crips/Mad, je mobilise des réflexions
critiques sur l'adaptation et l'accessibilité pour théoriser le
droit a mourir. Jestime que queeriser, transer, cripper et
détraquer le suicide assisté impliquent de travailler a créer une
vraie accessibilité du suicide assisté pour les personnes
suicidaires, notamment par le biais de soins de santé affirmatifs
du suicide. Contrairement aux personnes qui promeuvent le
droit 2 mourir mais excluent les personnes suicidaires en
défendant le suicide assisté d’un point de vue individualiste,
validiste, saniste et agiste (parmi dautres -istes), je propose
une conceptualisation du droit a mourir basée sur une
approche antioppression qui reconnait le role central joué par
le validisme, le sanisme, 1'Agisme et le suicidisme dans la
(dé)légitimation de certaines formes de mort.

L 4.1. Les discours sur le droit a
mourir comme somatechnologies de
vie

Dans son texte « A Complete Treatise on Rational Suicide », le
philosophe Al Giwa représente judicieusement la position sur
le suicide de la plupart des philosophes, bioéthicienmes et
activistes pour le droit a mourir, présenté comme un geste
fondamentalement  irrationnel, sauf  dans certaines
circonstances marginales!?!. Parmi les circonstances excep-
tionnelles pouvant transformer l'irrationalité du suicide en un
acte rationnel figurent les handicaps et maladies (physiques ou
mentales) séveres ou la vieillesse. Giwa (2019, 118-119) écrit :

121. Certaines phrases de la section 4.1 ont d’abord paru dans Baril,
«Theorizing the Intersections of Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism
in Suicide and Physician-Assisted Death Debates », dans The Disability
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. Wieseler (New York:
Routledge, 2022), 221-231. Reproduit avec la permission du concédant via
PLSclear.

publication/livre/DLS.html

281



282

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Le suicide rationnel est un sous-ensemble de la suicidalité chez
les gens qui détiennent une capacité a prendre des décisions au
niveau médical. Ces cas sont parfois entendus devant les
tribunaux, qui déterminent souvent que les gestes autonomes
d’individus autonomes sont compétents et rationnels. Les
individus présentés ainsi ne sont pas ceux qui vivent une
détresse mentale ou les personnes souvent intoxiquées [par des
drogues ou de I'alcool] qui peuvent réagir a des facteurs récents
ou a une série de facteurs de stress dans leur vie, et qui n'ont
clairement pas la capacité ou la compétence de prendre des
décisions. Ce ne sont pas les patientes impétueuxses qui
«agissent de fagcon émotive » ou qui « cherchent de l'attention »
aprés une rupture avec leur partenaire. Ni les gens qui
souffrent d’un véritable trouble de la volonté ou de la
cognition. Mes arguments portent sur les personnes qui
agissent d’'une maniere compétente et rationnelle jusqu’au
point ol elles décident de mettre fin a leur vie. Elles peuvent
souffrir d’'une maladie incurable ou de souffrances émotion-
nelles et/ou physiques quaucune médication ou thérapie ne
peut controler, ou elles peuvent tout simplement sentir quelles
ont vécu assez longtemps et qu’il est temps de mettre fin a
leurs jours.

Cette distinction entre le suicide irrationnel et rationnel est
souvent mobilisée dans les discussions bioéthiques pour
justifier 'aide a mourir dans le dernier cas '?2. Dans les rares
occasions ou les suicidologues abordent le suicide assisté, la
méme distinction est réitérée. Par exemple, dans un document
de 2017 intitulé «Statement of the American Association of
Suicidology: “Suicide” Is Not the Same as “Physician Aid in
Dying”», T'’American Association of Suicidology (AAS)
énumere quinze différences entre le suicide (a prévenir) et le
suicide assisté (a soutenir). L’AAS conclut que le langage
utilisé pour faire référence a cette derniere pratique — par
exemple, «le suicide médicalement assisté, la mort avec

122. Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999); Hewitt (2010); Sumner
(2011); et Kious et Battin (2019).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

dignité, le suicide assisté par médecin ou l'aide médicale a
mourir» (Creighton, Cerel, et Battin 2017, § 1) — devrait
éviter d’utiliser le terme suicide et que les morts résultant de
suicides assistés « ne devraient pas étre considérées comme des
cas de suicide et constituent donc un enjeu externe au focus
central de PAAS ». Ce commentaire sur le vocabulaire utilisé
pour décrire le suicide assisté n'est pas anodin; une des
stratégies centrales du mouvement pour le droit a mourir est de
trouver des manieres alternatives de nommer et de promouvoir
le droit au suicide pour certaines personnes en évitant la stig-
matisation rattachée au mot suicide lui-méme. Comme le
montrent plusieurs études, le public en général, les politi-
ciennes, le personnel médical et beaucoup d’autres personnes
tendent a accepter la pratique du suicide assisté plus facilement
quand le terme suicide n'est pas utilisé, mais qu’elle est rééti-
quetée comme une aide a mourir et une forme de soutien en fin
de vie'!?. Les expressions contenant le mot suicide sont désa-
vouées, et les chercheureuses et les activistes qui s’associent au
mouvement pour le droit 2 mourir essaient de prendre leurs
distances vis-a-vis de cette terminologie (Gandsman 2018a;

Ogden 2001).
La multiplicité d’expressions utilisées pour référer au
suicide assisté — une expression que j'utilise délibérément

pour queeriser et cripper la stigmatisation du terme suicide —
inclut une variété de pratiques. Qu’il s’agisse de suspendre ou
d’arréter des traitements permettant de maintenir la vie, de
prescrire ou de fournir des substances a une personne qui veut
mourir pour quelle se les administre elle-méme, ou encore de
provoquer la mort avec des médicaments, les pratiques
comprises dans I'expression large suicide assisté suscitent des
réactions variées, y compris chez les gens qui pronent le droit a
mourir'?*, Habituellement, plus les gestes requis pour hater
activement la mort sont nombreux, moins ils font consensus,

123. Sur ce point, voir Cholbi (2011); Sumner (2011); Stefan (2016); et
Friesen (2020).

124. Voir Chao et al. (2016) pour une typologie des pratiques de suicide
assisté. Pour des définitions utiles de ces pratiques, voir Downie (2004),
Sumner (2011) et Quill et Sussman (2020).

publication/livre/DLS.html

283



284 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

méme quand la personne est en phase terminale. Par exemple,
alors que la suspension ou l'arrét des traitements permettant de
maintenir la vie sont considérés comme des pratiques normales
dans les pays capitalistes et industrialisés, parallelement au
droit fondamental de refuser des traitements médicaux, 1'idée
qu'une médecin puisse injecter une substance létale dans le
bras d’une patiente est plus controversée (Sumner 2011). La
distinction entre les formes volontaires et involontaires de
suicide assisté est également digne d’intérét. Cette distinction
au regard de la volonté est souvent abordée dans le contexte de
l'euthanasie!'?. S’il serait sans doute dogmatique de qualifier
tous les cas deuthanasie involontaire comme une forme de
meurtre ou d’homicide (par exemple, pour une personne dans
le coma), car cette position ne tient pas compte de multiples
facteurs comme les directives de soin anticipées, je reste
prudent au sujet des pratiques involontaires d’euthanasie et de
mort assistée. Je ne pense pas que les formes involontaires de
suicide assisté effectuées sur des sujets non autonomes
devraient compter comme des suicides, vu que la volonté de
mourir, cest-a-dire la volition et lagentivité du sujet, est
absente de ces instances. Je me concentre donc sur les formes
volontaires de suicide assisté, incluant toutes les pratiques
nommées plus haut ',

Le suicide assisté a été décriminalisé ou légalisé dans
divers contextes nationaux, mais ces pays demeurent minori-
taires a 1'échelle mondiale. Pour n’en nommer que quelques-
uns, la Suisse, la Belglque le Luxembourg, les Pays-Bas,
I'Australie et certains Etats aux Etats-Unis (dont I’Oregon,
Washington et la Californie) autorisent certaines formes de
suicide assisté (Stefan 2016). Dans le contexte canadien,

125. Voir, par exemple, Cohen-Almagor (2016), Quill et Sussman (2020) et
Young (2020).

126. Downie (2004) adopte une position similaire et défend un systeme 1légal
plus permissif ou 'Age, les maladies terminales et d’autres facteurs similaires ne
détermineraient pas le soutien au suicide assisté. Néanmoins, son argument
porte sur lautonomie individuelle, particulierement dans le contexte de
handicaps/maladies (sans égard a leur caractere terminal), et ne prone pas de
changements systémiques pour les personnes suicidaires comme je le fais.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

l'affaire Carter, qui a fait couler beaucoup d’encre dans les
médias, a poussé le gouvernement fédéral a promulguer le
projet de loi C-14 sur l'aide médicale & mourir (AMM) en juin
2016'77. Sans exclure les personnes ayant des maladies
mentales en tant que telles, cette loi est congue pour exclure les
personnes dont la requéte pour mourir se baserait exclusive-
ment sur la maladie mentale. Malgré des révisions majeures a
cette loi en 2021 ayant retiré, entre autres, le critere d’'une mort
raisonnablement prévisible, I'acces a l'aide médicale a mourir
est encore restreint pour les cas ol la seule cause de la requéte
est la maladie mentale!?®. Autrement dit, si vous étes une
personne handicapée, malade ou souffrante au Canada, vous
avez acces a ce service, mais si vous €tes une personne
détraquée ayant un handicap/une maladie mentale et dont la
souffrance est strictement psychologique, vous n’y avez pas
acces. Bien que le type de handicap, de maladie ou de souf-
france rendant une personne éligible au suicide assisté fasse
l'objet de nombreux débats dans plusieurs pays, dont le
Canada, les demandes de suicide assisté se basant exclusive-
ment sur la maladie mentale sont les plus controversées, méme
au sein du mouvement pour le droit a mourir (Gandsman
2018a).

Au-dela des débats sur les populations ou les types de
procédures éligibles, un trait qui émerge clairement de la vaste
littérature sur le droit a mourir est qu'elle se concentre sur le
handicap, la maladie et la souffrance. Les dissensions et les

127. Au Canada, l'expression aide médicale a mourir (AMM) inclut
I'euthanasie volontaire et le suicide médicalement assisté. Pour une histoire
de TAMM, voir Downie (2004, 2020) ; Gandsman, Herington et Przybylak-
Brouillard (2016); Charland, Lemmens et Wada (2018); et Dumsday
(2021).

128. Le projet de loi révisé en 2021 énongait clairement que les requétes
basées exclusivement sur la maladie mentale ne seraient pas éligibles avant
mars 2023, afin de donner plus de temps au gouvernement pour étudier la
question. Au moment ol je révisais la derniere version de ce livre, en
décembre 2022, le gouvernement canadien a annoncé qu’il souhaitait des
délais additionnels avant d’étendre TAMM aux personnes dont les requétes
reposent uniquement sur la maladie mentale ; aucun autre échéancier n’a
été proposé.

publication/livre/DLS.html

285



286 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

discussions houleuses n'apparaissent que lorsqu’il est question
du type ou de la sévérité du handicap, de la maladie ou de la
souffrance. Par exemple, les maladies terminales tendent a
récolter plus d’appui chez les politiciennes, les activistes, les
chercheureuses et la population en général que les maladies
non terminales, car certaines personnes croient que le suicide
assisté ne fait que devancer la date de la mort plutdt que de
I'induire (Braswell 2018 ; Kious et Battin 2019, 32). Je soutiens
que le critere de la terminalité pour I’€ligibilité au suicide
assisté est validiste et agiste. Premierement, il s’agit d’un
critere validiste car il ne vise que les personnes malades et
souffrantes en fin de vie, un point sur lequel je reviendrai plus
loin. Deuxieémement, il s’agit d’'un critere agiste, car il justifie
le suicide assisté sur la base de la longévité. Effectivement,
plus une personne peut vivre longtemps, plus sa vie est
valorisée et protégée. Ce n’est pas une coincidence si les
personnes Agées constituent la seule population qui se situe
hors du cadre des handicaps, des maladies et des souffrances
(terminales ou pas) et qui est parfois considérée pour le suicide
assisté, car vieillir est souvent associé avec le handicap, la
maladie et la souffrance a travers des formes imbriquées
d’agisme, de validisme et de cogniticisme. Alors que le fait
méme d’imaginer donner acces au suicide assisté aux
personnes jeunes ou adultes qui ne sont pas handicapées,
malades ou souffrantes soit un anathéme, cette possibilité est
évoquée pour les adultes plus agées, méme par des géronto-
logues (Gandsman 2018b; Palmore 1999; Westwood 2021).
Comme c’est le cas pour le handicap, la maladie et la souf-
france, la vieillesse devient, dans certains cas, un facteur
transformant lirrationalit¢ du suicide en un acte rationnel.
Comme l'ont montré plusieurs chercheureuses et activistes,
jestime que Iinclusion des personnes agées dans les lois sur le
suicide assisté est agiste (Balch 2017; Coleman 2020;
Mclntosh 1999). De plus, jaffirme que cette insistance sur la
longévité est néfaste pour les personnes handicapées, malades
ou souffrantes, qui ont parfois une espérance de vie plus
courte, ainsi que pour les personnes agées qui, parce qu’elles se
trouvent dans une phase plus tardive de leur vie, ont générale-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

ment une espérance de vie moindre que les jeunes. En outre,
contrairement a ceux que javance dans ce livre, les arguments
utilisés pour justifier le suicide assisté pour des groupes
«spéciaux », c’est-a-dire les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées et parfois les personnes agées, ne se
basent jamais sur des préoccupations relatives a 'oppression
systémique des personnes suicidaires ou handicapées/détra-
quées. Au contraire : le suicide assisté est conceptualisé en
termes de choix, de liberté, d’autodétermination, d’autonomie,
de dignité, du contrdle sur son corps et sur sa mort, et du droit
de refuser des traitements '?°. Comme je le démontrerai dans
les sous-sections qui suivent, ces valeurs centrales intégrées
dans les discours pour le droit 2 mourir sont habituellement
congues comme incompatibles avec le handicap, la maladie, la
souffrance, la folie, ou méme avec la vieillesse dans certains
cas.

L— 4.1.1. Le mouvement pour le
droit 2 mourir : un mouvement
social comme les autres ?

Quelques auteurices, comme Fran Mclnerney (2000), identi-
fient les racines du mouvement actuel pour le droit a mourir
comme datant de la derniére moiti€ du xix® siecle, avec I’émer-
gence des discours et des lois eugénistes cherchant a éliminer
les personnes handicapées, ainsi que dans les années 1930,
quand ces discours ont été ravivés par la création d’organisa-
tions pronant leuthanasie. D’autres auteurices, comme
Margaret Pabst Battin (2005), identifient lapparition du
mouvement pour le droit a mourir dans la méme période qui a
vu 'émergence d’autres mouvements sociaux, au tournant des
années 1960 et 1970. Il est intéressant de remarquer que le
«mouvement de revendication de la mort», comme l'appelle
Mclnerney (2000), n’avait aucun lien avec ces autres mouve-

129. Voir, par exemple, Dworkin er al. (1998); Downie (2004); Battin
(2005) ; Ogien (2009) ; McCormick (2011); Braswell (2018); Gandsman
(2018b) ; et Quill et Sussman (2020).

publication/livre/DLS.html

287



288 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ments, comme celui pour les droits civiques, le mouvement
féministe ou gay et lesbien. Cette tendance s’est poursuivie. A
notre époque marquée par l'intersectionnalité et le désir des
mouvements sociaux d’unir leurs forces pour combattre les
effets enchevétrés des oppressions, il convient de noter que le
mouvement pour le droit & mourir n’a pas fait d’alliances avec
d’autres mouvements sociaux. Ce manque d’alliances est bidi-
rectionnel, car les mouvements sociaux antioppression, comme
les mouvements queers, trans et du handicap/Mad, qui sont
centraux dans ce livre, n'ont pas intégré les discours sur le
droit a mourir, et les mouvements du handicap/ Mad critiquent
méme avec justesse le mouvement pour le droit a mourir. Ce
dernier n’a pas inclus de perspectives critiques sur les divers -
ismes auxquels font face les groupes marginalisés, ce qui
m’ameéne a me demander si ce mouvement, au moins dans sa
forme actuelle, peut étre considéré comme un mouvement
social au méme titre que les autres. Sans égard aux débats
sociologiques sur ce qui constitue un mouvement social, le
mouvement pour le droit 2 mourir n’endosse pas de valeurs
semblables a celles des mouvements sociaux antioppression
fondés sur des approches intersectionnelles. Le mouvement
pour le droit a mourir a été fortement critiqué pour avoir
représenté et avoir été composé par des personnes socialement
privilégiées, éduquées, aisées et blanches'3® — d’out I'impor-
tance de queeriser et de cripper le droit a mourir, vu que son
mouvement et ses discours, au lieu de combattre les divers
systemes d’oppression, les incarnent par le biais d’'une logique
de la sacrifiabilité des sujets abjects en se basant sur les normes
dominantes.

Des auteurices s’étant entretenues avec certaines figures
importantes du mouvement pour le droit 2 mourir, comme la
journaliste Katie Engelhart (2021), présentent un portrait plus
complexe que le mien. Clest aussi le cas de I'anthropologue Ari
Edward Gandsman (2018b), qui a parlé avec des activistes
pour le droit a mourir en Amérique du Nord, en Belgique et en

130. Voir, par exemple, McCormick (2011); Gandsman (2018b); Coleman
(2020) ; et Engelhart (2021).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

Australie, et qui démontre que, malgré son discours centré sur
les droits individuels et néolibéraux, le mouvement pour le
droit a mourir aide a rassembler les gens et pourrait méme
incarner une forme déthique du soin [care]. Gandsman
montre, et je suis daccord avec lui sur ce point, qu’il est
impossible de présenter toustes les activistes pour le droit a
mourir comme adhérant aux mémes valeurs individualistes,
validistes, sanistes et agistes. Des activistes lui ont expliqué
que beaucoup de personnes dans le mouvement sont motivées
par des valeurs de soin, de compassion et de soutien.
Gandsman rapporte aussi que le mouvement comprend a la
fois des activistes réformistes et radicauxles. Tandis que les
réformistes axent leurs revendications uniquement sur les
personnes avec des maladies terminales, les radicauxles
demandent le droit a mourir des individus n’ayant aucune sorte
de maladie, de handicap ou de souffrance, mais qui sont
simplement plus agés et fatigués de la vie. Autrement dit, les
radicauxles défendent un droit a mourir qui se base davantage
sur I'age que sur les handicaps, les maladies et les souffrances
131 Ces activistes radicauxles qualifient leur approche de
modele pour le droit a mourir basé sur les droits, en opposition
au modele médical du droit a mourir.

Exit International (2021), une organisation célebre pour
son activisme radical pour le droit & mourir, prone un « mouve-
ment du suicide rationnel autoaccompli [DIY, Do It Your-
self]», qui aide les gens partout dans le monde a accéder a des
informations sur les manieres plus paisibles de mourir.
Relatant un entretien avec son fondateur, Philip Nitschke,
Engelhart (2021, 266-267) écrit :

289

Philip pensait que le mouvement pour le droit a mourir
avancait rapidement vers un tournant historique devant lequel
il ne pouvait pas et ne devait assurément pas reculer : le
passage du modele médical de l'aide a mourir & un modele
basé sur les droits. «Je vais vous expliquer la différence », dit-

131. Engelhart (2021) partage des informations sur la maniére dont Exit a
changé ses critéres a travers les années.

publication/livre/DLS.html



290

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

il. «Le “modele médical” voit cela comme un service rendu
aux personnes malades. Si une personne devient assez malade
et que l'ensemble des médecins sont d’accord, cette personne
trés malade et qui veut mourir recoit légalement une aide a
mourir. [...] Le modele basé sur les droits, que jappuie
fortement, dit que cela n’a rien a voir avec la maladie. L’idée
est que mourir en paix est un droit humain. Et en tant que
droit, ce n'est pas une chose pour laquelle vous devez
demander la permission. Autrement dit, vous y avez acces
simplement parce que vous €tes une personne vivant sur cette

planete » [souligné dans l'original].

Ce tournant sans précédent qu’identifie Nitschke d’'un modele
médical du suicide assisté a un modele basé sur les droits
représente une rupture radicale par rapport au reste du
mouvement pour le droit a mourir. Malgré ce pas dans la
bonne direction, il reste prématuré d’affirmer, comme Nitschke
le fait, que le mouvement pour le droit a mourir avance
pleinement dans cette direction, car une lecture attentive des
discours ayant cours dans ce mouvement prouve le contraire.
De plus, il manque encore certaines composantes clés a ce
modele de suicide assisté basé sur les droits. Premiérement,
comme laffirme Nitschke dans lextrait cité plus haut, le
modele de suicide assisté basé sur les droits n’implique pas
nécessairement I’Etat, les médecins ou les lois, et prone donc
un droit négatif au suicide basé sur la non-interférence des
autres, plutdt qu’un droit positif qui impliquerait un devoir
moral ou légal d’assister une personne qui veut mourir.
Deuxiemement, ce modele de droits (négatifs) se fonde sur une
approche individualiste et (n€o)libérale qui ne se traduit pas en
changement systémique. En se concentrant sur les droits
individuels, cette position fait de I'ombre aux analyses qui
ciblent des enjeux plus systémiques, comme le suicidisme
systémique. Troisiemement, ce modele basé sur les droits se
fonde sur des perspectives non intersectionnelles. Comme l'ont
montré des activistes/chercheureuses trans et pour la justice
pour toutes les personnes handicapées (voir les chapitres 2 et
3), les discours fondés sur les droits dans les mouvements

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

sociaux tendent non seulement a prioriser certains sujets —
habituellement ceux qui sont plus privilégiés en termes de
statut racial, de capacités, de classe, d’éducation et ainsi de
suite —, mais releguent également aux marges les personnes
les plus affectées par l'intersection entre plusieurs formes
d’oppression (par exemple : Puar 2017 ; Spade 2011).

Selon Gandsman, les activistes radicauxles comme
Nitschke tendent a défendre des pratiques de suicide assisté qui
sont clandestines ou intégrées dans des sous-cultures, et qui ne
correspondent pas aux criteres de la loi fondée sur la maladie,
le handicap et la souffrance. Il écrit (2018b, 215) :

291

Ces activistes posent un défi aux organisations plus tradition-
nelles pour le droit 2 mourir, en critiquant le contrdle médical
sur cet enjeu et en empouvoirant les personnes par le partage
de renseignements sur les moyens et les méthodes permettant
de mettre fin a leur propre vie. lels organisent des ateliers et
publient des documents qui instruisent les gens sur les
manieres de mettre fin a leurs jours au «moment de leur
choix » avec des «sacs de sortie » connectés a des bonbonnes
d’azote [...] ou par une surdose délibérée de Nembutal importé

(un barbiturique).

L’assistance clandestine au suicide assisté a été documentée
par des chercheureuses et des journalistes (Engelhart 2021 ;
Magnusson 2004; Ogden 2001). Certaine-s activistes radi-
cauxles qui défendent le droit & mourir estiment que toutes les
personnes considérées comme «rationnelles» devraient avoir
le droit de se suicider, peu importe leur état de santé, et avoir
acces a une aide clandestine (Engelhart 2021; Gandsman
2018a, 2018b). Or, la promotion du suicide assisté clandestin
pour les individus «rationnels » pose plusieurs problémes, dont
les trois suivants. Premierement, comme je le démontre plus
loin dans ce chapitre, le critere de la «rationalité » s’enracine
profondément dans des formes de sanisme et de cogniticisme.
La compétence et la capacité de prendre des décisions ne sont
attribuées qua certains individus, et les personnes suicidaires
en détresse sont souvent exclues de la catégorie des personnes

publication/livre/DLS.html



292 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

«saines d’esprit» pouvant prendre des décisions rationnelles.
Deuxiemement, fournir une aide individuelle aux gens sans
balises ni processus d'accompagnement appropri€ leur permet-
tant de prendre des décisions éclairées, et sans proposer de
programme politique visant a mettre fin aux oppressions
systémiques qui contribuent a la détresse de certaines commu-
nautés marginalisées, ne semble pas seulement risqué, mais
aussi irresponsable. En effet, cela ne fournit aux individus en
détresse qu’une solution rapide sans offrir de soutien qui serait
affirmatif de la vie, ni effectuer le travail nécessaire pour
réduire la souffrance sur le plan systémique, comme je le
propose dans cet ouvrage. Autrement dit, méme chez les
activistes les plus radicauxles qui défendent le droit a mourir,
personne ne semble encore avoir proposé de soutenir les
personnes suicidaires avec des mesures sociales, politiques,
Iégales ou médicales, et personne n’a proposé un droit a mourir
basé sur des valeurs antioppression. Ces activistes radicauxles
privilégient I'assistance par le biais d’un soutien clandestin et
de formes daide individuelles. Troisiemement, I’étude de
Gandsman (2018a, 181) montre que méme les organisations
radicales comme Exit International adherent officiellement a
des critéres stricts pour offrir de l'aide a leurs membres,
lesquels font écho aux critéres promus par des activistes plus
réformistes, comme celui d’avoir plus de cinquante ans et de ne
pas avoir de maladie mentale '32. Ainsi, méme si Gandsman et
Engelhart montrent comment certaines activistes radicauxles
du droit a mourir acceptent le suicide dans diverses situations
allant au-dela de la maladie, de la souffrance, du handicap et
de l'age, la majorité de leurs justifications semblent nourries
par la peur de devenir handicapée, agée, malade ou souffrante
et de perdre son autonomie et sa dignité. Ces justifications
guident en retour les discours validistes, sanistes, cogniticistes
et agistes dans le mouvement, comme le révele clairement le
résumé quoffre Engelhart (2021, 18-19) des arguments fonda-
teurs des activistes pour le droit a mourir : «Pour ces gens,

132. Engelhart (2021) partage des informations sur la maniere dont Exit a
changé ses criteéres a travers les années.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

planifier la mort signifiait souvent éviter I'indignité, une mort
imaginée comme humiliante, dégradante, vaine, contraignante,
égoiste, laide, physiquement indécente, financierement catas-
trophique, accablante, déraisonnable. »

Les revendications de la majorité des activistes pour le
droit a mourir concernant le soutien au suicide assisté pour les
personnes handicapées, malades, souffrantes ou &gées sont
alignées avec les valeurs promues par les pays capitalistes et
industrialisés. Selon plusieurs sondages réalisés au cours des
dernieres décennies, la population a soutenu l'idée selon
laquelle les personnes handicapées, malades, souffrantes ou
agées devraient pouvoir déterminer le moment de leur mort et
la maniere dont elle se déroule, en recevant un soutien pour
mourir avec «dignité» (Engelhart 2021 ; Stefan 2016), bien
que les discussions soient plus conflictuelles lorsqu’il s’agit des
personnes détraquées, comme je le démontre dans la section
qui suit. Comme le note le philosophe Leonard Wayne Sumner
(2011, 192) : «Au Canada et au Royaume-Uni, une forte
majorité semble favoriser la légalisation [du suicide assisté ou
de T'euthanasie], tandis qu'aux Etats-Unis on ne rencontre une
majorité stable que pour le suicide assisté [performé par la
personne et non par une médecin].» Dans le contexte
étasunien, les médecins Timothy E. Quill et Bernard Sussman
(2020) expliquent : « Dans la plupart des sondages, environ les
deux tiers de la population étasunienne approuvent [le suicide
médicalement assisté] comme une option pour les patientes en
phase terminale avec une souffrance intolérable.» Cette
acceptation relative du suicide assisté pour les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou dgées est confirmée par
l'adoption par plusieurs pays de lois soutenant diverses formes
de suicide assisté. Cette acceptation se remarque aussi dans
I'appui au suicide assisté de la part d’associations profession-
nelles importantes (par exemple en médecine, travail social,
etc.) et chez les praticiennes (Chao ef al. 2016 ; McCormick
2011). L’appui au mouvement pour le droit a mourir par la
majorité des gens et de nombreux gouvernements indique
encore une fois que ce mouvement social differe des autres
dont je traite dans ce livre. Alors que les mouvements queers,

publication/livre/DLS.html

293



294 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

trans et du handicap/Mad bouleversent les normes et appellent
a des changements systémiques qui suscitent 'opposition de
nombreux groupes dominants et de I'Etat, le mouvement pour
le droit a mourir, malgré Thostilit¢ de certains groupes
conservateurs pro-vie, recoit beaucoup dappui, démontrant
que ses objectifs ne semblent pas troubler les normes et
structures dominantes. Ces dernieres, fondées sur l'age, 1'état
de santé, la productivité et I'individualisme, sont réitérées par
les discours pour le droit a mourir.

L 4.1.2. Un droit a mourir pour
les personnes vivant avec des
maladies mentales ?

L’histoire tragique d’Adam Maier-Clayton a fait les unes dans
les médias canadiens il y a quelques années. Apres avoir lutté
contre la maladie mentale et de nombreux appels infructueux a
changer la loi canadienne sur 'AMM pour inclure les
personnes dont la maladie mentale constitue la seule base de
leur requéte, Maier-Clayton a été forcé de compléter son
suicide seul, sans sa famille et ses amies, qui avaient accepté
son besoin de mourir. Il écrit (2016, § 2) :

Jai fait tout ce que je pouvais. Jai essayé huit ou neuf
médicaments. Jai entrepris une thérapie freudienne classique,
une thérapie cognitivo-comportementale, une thérapie d’expo-
sition avec prévention de la réponse et une thérapie d’accepta-
tion et d’engagement. Dans un monde parfait, jirais mieux.
Mais dans la vraie vie, il est possible que mon progres continue
d’étre aussi faible que ces dernieres trois années. Je ne vais pas
endurer cette agonie indéfiniment.

Les pages des médias sont remplies d’histoires similaires
d’activistes pour le droit a mourir et d’autres personnes vivant
avec des maladies mentales qui se voient nier I'acces au suicide
assisté et qui sont laissées a elles-mémes. Dans certains cas,
ces individus ne remplissent pas les critéres stricts d’'une mort
imminente ou prévisible inclus dans les lois de certains pays.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

Dans d’autres cas, comme celui de Maier-Clayton, ils sont
exclus car les lois interdisent I'assistance a la mort lorsqu’elle
se base seulement sur la maladie mentale, comme c’est le cas
au Canada et dans la plupart des pays. Méme dans les rares
pays ou le suicide assisté sur la base de souffrances mentales et
émotionnelles est autorisé, comme aux Pays-Bas, en Suisse, au
Luxembourg et en Belgique, il n’est pas facile d’avoir acces a
cette procédure. Contrairement a celles d’autres personnes
handicapées, malades ou souffrantes, les requétes des
personnes vivant avec des maladies mentales sont rejetées a
répétition. Par exemple, aux Pays-Bas, les deux tiers des
demandes de suicide assisté a cause dune souffrance
émotionnelle ont été rejetées'>® (Sumner 2011, 171). Une
étude clinique de Lieve Thienpont et ses collegues (2015, 1),
qui ont examiné «cent patientes ayant consécutivement
demandé l'euthanasie sur la base d’une souffrance psycholo-
gique » en Belgique, montre que plus de la moitié des sujets
(cinquante-deux) n’ont pas été acceptés. Six personnes se sont
suicidées sans assistance, dont certaines qui avaient auparavant
noté que la procédure d’autorisation était trop longue et diffi-
cile.

Les profils des personnes qui demandent le suicide assisté
a cause d’'une maladie mentale sont divers, mais dans les
différents pays ou cette pratique est autorisée, la majorité de
ces personnes vivent avec une dépression et ont enduré des
années ou des décennies de souffrances mentales/émotion-
nelles '3, Thienpont et ses collegues (2015, 5) notent que leur
étude incluait entre autres des gens ayant des «troubles de
I’humeur résistants aux traitements», des «troubles de la
personnalité », des «troubles de stress post-traumatique », une
«schizophrénie et d’autres troubles psychotiques», des

133. Voir aussi Kim, De Vries et Peteet (2016).

134. Voir, par exemple, Thienpont et al. (2015); Kim, De Vries et Peteet
(2016) ; et Pridmore ef al. (2021). 11 est intéressant de constater que la
dépression et le désespoir sont aussi des raisons clés données par les
personnes demandant le suicide assisté sur la base de maladies, souffrances
et handicaps physiques (Cohen-Almagor 2016; Friesen 2020; Stefan
2016).

publication/livre/DLS.html

295



296 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

«troubles anxieux», des «troubles alimentaires», des
«troubles de consommation de substances», des «troubles
somatoformes », des «troubles du spectre de l'autisme » ou des
«troubles obsessionnels-compulsifs ». Il convient de noter que,
selon ces auteurices, la plupart de ces personnes avaient des
diagnostics multiples et que la majorité des requétes (77 %)
venaient de femmes, un résultat confirmé par d'autres €tudes.
En effet, Scott Y. H. Kim, Raymond De Vries et John R. Peteet
(2016) ont aussi découvert que 70% des personnes ayant
participé a leur étude aux Pays-Bas et qui avaient demandé le
suicide assisté sur la base de maladies mentales étaient des
femmes ayant des diagnostics multiples de méme qu'une
longue histoire de psychiatrisation et, souvent, de multiples
tentatives de suicide. Ces chiffres détonnent lorsqu’on les
compare aux statistiques sur le suicide non assisté, un geste
majoritairement accompli par des hommes (Colucci et al.
2013; Kim, De Vries et Peteet 2016; Stefan 2016; Wray,
Colen et Pescosolido 2011). Il serait intéressant d’adopter un
point de vue intersectionnel dans les recherches futures pour
explorer qui formule des demandes de suicide assisté dans
divers contextes géographiques, en fonction de l'identité de
genre, de la racialisation ou des différences de classe. Certaines
personnes qui critiquent le mouvement pour le droit a mourir
voient la surreprésentation des personnes blanches, bien
éduquées et issues des classes moyenne et supérieure dans ce
mouvement comme une preuve qu’il se fonde sur une culture
de la sacrifiabilité des individus les plus marginalisés dans nos
sociétés, comme les personnes racisées, pauvres et handica-
pées (Coleman 2018, 2020 ; Kolafova 2015). Japprouve cette
critique de la présence d’une culture de la sacrifiabilité dans le
mouvement pour le droit a mourir. Jajouterais toutefois qu’il
est possible de voir cette surreprésentation de personnes
privilégiées dans ce mouvement et dans les statistiques des
personnes ayant acces au suicide assisté d’un autre point de
vue : celui des barrieres systémiques, comme le racisme et le
classisme, qui empéchent certaines personnes d’accéder a
certains soins de santé et d’exercer leurs droits 3. Nous obser-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

vons ce phénomene dans l'acceés aux soins de santé et aux
services sociaux plus généralement'3. Il ne serait donc pas
surprenant que les disparités relatives a l'accés au suicide
assisté fassent écho au fait que certains groupes marginalisés
sont exclus de nombreuses institutions et services, ainsi que
des mouvements sociaux. Autrement dit, il est plus facile pour
les personnes blanches, éduquées et des classes moyenne et
supérieure de participer aux mouvements sociaux et d’avoir
acces a des soins de santé. Je reviendrai sur la question de
l'accessibilité dans la derniere partie de ce chapitre. Il semble
néanmoins important de souligner, d’'un c6té, que des dispa-
rités existent quant aux personnes pouvant accéder au suicide
assisté. D’un autre c6té, plusieurs études montrent que les
demandes d’acces au suicide assisté des personnes détraquées
ou vivant avec des maladies mentales sont plus souvent
rejetées que celles des personnes physiquement handicapées,
malades ou souffrantes, ce qui reproduit une fois de plus les
hiérarchies souvent & l'ceuvre entre les handicaps/maladies
visibles et mesurables et les handicaps/maladies invisibles et
non mesurables. Alors que les formes visibles tendent a
susciter une plus grande pitié, dans une perspective validiste,
les formes invisibles tendent a ne pas €tre crues et a plutot étre
discréditées .

En fonction de ces informations, I'extension de I'accés au
suicide assisté pour les personnes vivant avec des maladies
mentales est, sans surprise, extrémement controversée, non
seulement du point de vue profane et de la santé publique,
mais aussi chez les bio€thiciennes et les activistes pour le droit
a mourir ', Gandsman (2018a, 177) indique que les activistes
avec lesquelles il s’est entretenu ne s’entendaient pas sur
I'extension du droit & mourir pour les personnes vivant avec
des maladies mentales. Beaucoup trouvent que lacces au

135. Sur les barrieres qui empéchent certaines personnes d’avoir acces au
suicide assisté, voir Downie (2020) et Engelhart (2021).

136. Voir, par exemple, Paperny (2019a); Chih et al. (2020); Trans
PULSE Canada Team (2020) ; et Engelhart (2021).

137. Sur ce phénomene, voir Nicki (2001), Mollow (2006) et Hewitt
(2010, 2013).

publication/livre/DLS.html

297



298 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

suicide assisté pour cause de maladie mentale est probléma-
tique, et les personnes qui seraient prétes a le considérer ne le
feraient que pour «les personnes souffrant grandement de
problemes de santé mentale incurables ». Maier-Clayton (2016,
§ 17) insiste aussi sur la gravité de la souffrance mentale des

personnes qui devraient avoir acces au suicide assisté :

Quand je parle de l'acces pour les personnes ayant des
maladies mentales, je ne pense pas aux personnes qui ont une
crise de panique tous les deux ans. Je ne parle pas des gens qui
ont tendance a étre mélancoliques quand de mauvaises choses
leur arrivent ou quand ils ont vécu quelques mois difficiles. Je
parle des patientes réfractaires — c’est le terme que jutilise

toujours — : les patientes réfractaires ou résistantes aux
traitements. Il s’agit des gens que la science moderne ne peut
pas aider.

Le lexique de la souffrance, de la douleur irrémédiable et de la
maladie incurable est central dans la demande d’étendre le
suicide assisté aux personnes vivant avec des maladies
mentales. L’argument de la parité, qui dresse un parallele entre
la maladie physique et mentale, est souvent adopté par les
chercheureuses et les personnes elles-mémes vivant avec des
maladies mentales'®. Par exemple, les chercheureuses Brent
M. Kious et Margaret P. Battin (2019, 31) mobilisent cet
argument de la parité en invoquant la centralit¢ de Ila
souffrance dans les maladies physiques et mentales : «Nous
pensons qu’il est clair que la souffrance associée aux maladies
mentales peut parfois E€tre aussi sévere, intolérable et
prolongée que la souffrance due a des maladies physiques. Par
conséquent, il nous semble que si une souffrance sévere peut
justifier la mort médicalement assistée pour certaines
personnes ayant des maladies physiques terminales, elle devrait

138. Pour des arguments contre I'extension du suicide assisté aux personnes
vivant avec des maladies mentales, voir Cholbi (2011) ; Cohen-Almagor (2016) ;
Boer (2017); CAMH (2017); Charland, Lemmens et Wada (2018); et Ho et
Norman (2019).

139. Voir, par exemple, Hewitt (2010, 2013), Bayliss (2016) et Scully (2020).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

également €tre justifiée pour des personnes ayant des maladies
mentales. » Maier-Clayton (2016, § 7) mobilise aussi cet
argument de la parit€ : «La maladie physique et la maladie
mentale peuvent effectivement provoquer la méme intensité de
douleur. La seule différence est que la douleur résultant d’'une
maladie physique est associ€e a une pathologie physique. Pour
une maladie mentale, la douleur sappelle une douleur psycho-
somatique. Pour les patientes, elle est ressentie exactement de
la méme maniére.» Au cceur de tous ces discours se trouve la
notion de diagnostic '“0. Les activistes et les chercheureuses qui
soutiennent I'inclusion des personnes vivant avec des maladies
mentales dans les lois sur le suicide assisté insistent qu’il ne
faudrait en aucun cas assister les personnes qui ont le coeur
brisé, qui vivent des difficultés temporaires ou qui sont tout
simplement déprimées. La gravité de leur condition doit étre
irrémédiable, et toutes les possibilités devraient avoir été
explorées avant de parvenir a cette derniere solution, «incluant
la polypharmacie, la thérapie électroconvulsive et la psycho-
chirurgie » (Kious et Battin 2019, 31). Comme nous pouvons le
voir, certaines chercheureuses suggerent d’imposer plusieurs
traitements, comme ceux qu’on appelait jadis les thérapies par
électrochocs et les lobotomies, des traitements que les
activistes/chercheureuses Mad décrivent comme extrémement
violents (voir le chapitre 3), avant de permettre aux personnes
vivant avec des maladies mentales d’avoir acceés au suicide
assisté. Beaucoup de personnes vivant avec des maladies
mentales qui demandent l'acces au suicide assisté croient aussi
qu’il faudrait tout essayer avant de l'autoriser (Bayliss 2016;
Maier-Clayton 2016 ; Scully 2020). En mettant 'accent sur les
maladies mentales irrémédiables, une distinction claire est
tracée, une fois de plus, entre le suicide «irrationnel»,
accompli par une personne dont la souffrance n’est pas irrémé-

140. Dans certains pays (comme les Pays-Bas), un diagnostic formel n’est
pas obligatoire pour avoir acceés au suicide assisté. Si un diagnostic n’est
pas officiellement requis, le critere d’acces fondé sur une souffrance
intolérable et I'absence d’amélioration, ainsi que le processus de demande
de suicide assisté en tant que tel, rendent difficile I'acces au suicide assisté
pour les personnes sans soutien professionnel.

publication/livre/DLS.html

299



300 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

diable ou qui n’a pas tenté tous les traitements possibles, et le
suicide «rationnel», qui serait autorisé pour les personnes
ayant des diagnostics médicaux/psychiatriques « sérieux ».

La capacité mentale est un des éléments qui fait de I'acces
au suicide assisté pour les personnes vivant avec des maladies
mentales une question si controversée (Engelhart 2021 ;
Gavaghan 2017). D’un point de vue suicidiste, le simple fait
d’exprimer des idéations suicidaires peut mener a remettre en
question ou a révoquer la capacité mentale d’'une personne,
I'empéchant ainsi de refuser des traitements coercitifs. Les
chercheureuses Louis C. Charland, Trudo Lemmens et Kyoko
Wada (2018, 3), qui s'opposent a l'inclusion des personnes
vivant avec des maladies mentales dans la loi sur TAMM au
Canada, définissent la capacité mentale comme suit : «Dans
des termes techniques médicaux et légaux, la “capacité
mentale” concerne dans ce contexte la capacité qu'ont les
personnes a prendre la décision de consentir 8 PAMM. Cette
capacité de prendre des décisions est aussi parfois appelée
“compétence mentale'#”.» Dans plusieurs pays, la capacité
mentale réfere a la capacité d’assimiler des informations
pertinentes, dexprimer des choix et de comprendre les impli-
cations médicales de certaines décisions de traitement (Giwa
2019, 111). En théorie, l'in/compétence mentale n’est pas
attribuée de maniere générale a un individu, mais est déter-
minée au cas par cas dans des situations spécifiques, en se
basant sur chaque décision prise par un individu (Gavaghan
2017; Sumner 2011). En pratique, cependant, certains indi-
vidus sont considérés globalement comme mentalement
incompétents et sont traités comme tels, souvent sur la base de
préjugés sanistes et cogniticistes. Autrement dit, il existe une
disparité entre la loi et 'application de la loi (Baril ez al. 2020;
Bernheim 2019). Avec les personnes vivant avec une démence
ou un handicap mental «sévere», les personnes suicidaires
sont un des groupes souvent considérés comme mentalement
incompétents de maniere générale. Dans sa recherche sur les

141. Sur la compétence mentale dans la loi, voir Gavaghan (2017); Wilson
(2018) ; Bernheim (2019) ; et Del Villar, Willmott et White (2020).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

personnes psychiatrisées et leurs relations avec le systeéme 1égal
canadien, Emmanuelle Bernheim (2019, 35) démontre que le
fait qu'une personne soit marginalisée (par exemple : pauvre
ou vivant avec une maladie mentale) et résiste aux traitements
suffit souvent pour justifier qu'elle représenterait un danger
pour elle-méme et pour les autres, permettant ainsi de la
qualifier d’incompétente 42,

Les déclarations d’associations ou dorganisations
majeures, comme I’AAS [American Association of Suicido-
logy] (Creighton, Cerel et Battin 2017) ou, dans le contexte
canadien, le Centre de toxicomanie et de santé mentale
(CAMH 2017), font écho a cette présomption d’incompétence
en matiere de suicidalité : au lieu d’évaluer les personnes
suicidaires individuellement pour déterminer si elles sont
mentalement compétentes, les professionnelles assument
généralement que leur capacité mentale est «déficiente» a
cause de leur suicidalité. Par exemple, dans une déclaration
publique sur la possibilité détendre le suicide assisté aux
personnes vivant avec des maladies mentales, le Centre de
toxicomanie et de santé mentale (CAMH 2017, 7-8) déclare
que, méme si la loi canadienne présume que les personnes
ayant une maladie mentale sont mentalement compétentes, en
pratique, surtout lorsqu’elles expriment des idéations suici-
daires, ces personnes devraient étre globalement traitées
comme mentalement incompétentes quand il s’agit d’évaluer
leur désir de mort :

301

Toutes les personnes, y compris celles qui ont des maladies
mentales, sont présumées compétentes jusqua preuve du
contraire. Une maladie mentale n'empéche pas une personne
de prendre des décisions relatives aux soins de santé. Cela dit,
dans le cas ol une personne ayant une maladie mentale
demande I'AAM, [...] il n’est pas facile de déterminer si elle
possede la capacité de faire cette requéte ’AAM. Le souci est
que beaucoup d’individus ayant des maladies mentales
présentent une altération du discernement ou des déficits dans

142. Sur ce point, voir aussi Hewitt (2010).

publication/livre/DLS.html



302

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

leur capacité de raisonnement faisant en sorte qu’il leur est
difficile de relier leurs symptdmes a leur maladie, de
comprendre pleinement les risques et les bénéfices des traite-
ments et/ou de prendre des décisions sur les traitements qui
soient basées sur leurs objectifs et valeurs personnelles. [...] I
n'est pas rare quelles aient des croyances erronées a propos
delles-mémes, du monde et de leur avenir. Cela peut inclure
de croire que la mort serait une option désirable. [...] Cette
perception déformée souleve des questions sur la capacité de
ces individus de demander ’AMM aussi bien durant les phases

aigiies que les phases moins aigiies de leur maladie.

Si nous pouvons penser que seules des institutions, associations
et organisations endossant un modele médical de la suicidalité
feraient des déclarations de ce genre, beaucoup d’activistes/
chercheureuses antioppression adoptent paradoxalement le
méme point de vue individualiste et pathologique quant a
Pagentivité et la capacité mentale des sujets suicidaires, comme
je le montre dans les chapitres 2 et 3. Quand leur capacité
mentale n’est pas invalidée d’un point de vue saniste, elle est
souvent révoquée sur la base de I'idée que leur compétence est
compromise par des oppressions intériorisées. Néanmoins, le
fait que des facteurs systémiques forment nos subjectivités et
influencent nos choix ne suffit pas pour les invalider. De plus,
de la méme facon que les activistes/chercheureuses Mad ont
contesté les conceptualisations sanistes de la rationalité et de la
compétence mentale, les personnes vivant avec des maladies
mentales qui demandent le suicide assisté ont critiqué les
préjugés et les idées fausses qui les privent de leur compétence
mentale. Comme le note Graeme Bayliss (2016, § 10), un jour-
naliste canadien qui défend lextension de I'AMM aux
personnes ayant des maladies mentales (en se basant sur sa
propre relation a la suicidalité), «plus insidieuse et subtile est
I'idée que les personnes ayant des maladies mentales [...] sont
par définition incapables de décider rationnellement de se
tuer ». De fagon similaire, le journaliste John Scully (2020, §
6), qui a lutté pendant des années avec la maladie mentale et la
suicidalité, affirme que, «méme dans la mort, la voix des

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

personnes ayant des maladies mentales est niée au Canada »,
faisant référence au fait que les personnes vivant avec des
maladies mentales ne sont pas invitées a témoigner ou a
rejoindre les panels d’expertes délibérant sur leur sort quand il
est question de modifier les lois sur le suicide assisté. En
somme, les personnes vivant avec des maladies mentales qui se
battent pour le droit 2 mourir dénoncent I'effacement de leurs
opinions et de leurs voix dans les débats publics sur le suicide
assisté. Elles demandent davantage de responsabilité et de
respect pour leurs expériences vécues, et exigent une justice
épistémique et testimoniale pour les personnes ayant des
maladies mentales dans leur quéte vers la mort.

Les activistes/chercheureuses Mad ont démontré depuis
longtemps que le fait d’associer la maladie mentale a I'incom-
pétence mentale est fondamentalement validiste et saniste
(Ben-Moshe 2020; Beresford et Russo 2022; LeFrangois,
Menzies et Reaume 2013). Néanmoins, a quelques rares excep-
tions pres (par exemple : Burstow 1992), ces analyses critiques
nont pas été étendues aux personnes suicidaires. Hors des
études du handicap/Mad, beaucoup d’auteurices ont néanmoins
travaillé a déconstruire I'association entre la maladie mentale
et 'incompétence en ce qui concerne la suicidalité 4. Si la
maladie mentale peut avoir des impacts temporaires sur la
capacité mentale et de prise de décisions, elle n'est pas
synonyme d’incompétence mentale dans toutes les situations.
Susan Stefan (2016, 9) estime que considérer les personnes
suicidaires comme mentalement incompétentes porte préju-
dice a Tlefficacité des stratégies de prévention et que les
idéations suicidaires ne représentent pas en elles-mémes un
signe d’incompétence mentale :

303

La minorité trés restreinte de personnes véritablement incom-
pétentes qui tentent de se tuer doit étre empéchée de le faire.
Mais la vaste majorité de celles qui pensent au suicide, qui
tentent de se suicider et qui se suicident sont loin d€tre

143. Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999); Szasz (1999, 2008);
Appel (2007); Stefan (2016) ; Borecky, Thomsen et Dubov (2019) ; Kious
et Battin (2019) ; et Pridmore et al. (2021).

publication/livre/DLS.html



304

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

incompétentes selon nos criteres 1égaux actuels. Les meilleures
recherches cliniques et sociologiques appuient cette affirma-
tion, et la loi insiste sur cette idée. Traiter les personnes
suicidaires comme incompétentes en soi produit de mauvaises
Iégislations et interfere avec les meilleures pratiques cliniques.
[...] L’intention de se suicider, ou une tentative de suicide, ne

constituent pas une incompétence en soi.

Certaines auteurices dans les sciences de la santé, comme
Jeanette Hewitt, critiquent la délégitimation de 'autonomie, de
l'agentivité et de la capacité des personnes vivant avec des
maladies mentales de prendre des décisions éclairées sur la
mort. Hewitt (2013) distingue l'irrationalité temporaire, qui
peut affecter périodiquement les personnes ayant une maladie
mentale, de [lirrationalité généralisée et permanente qui
sapplique, par exemple, a certaines personnes dans des phases
avancées de la maladie d’Alzheimer. Elle affirme que les
personnes vivant avec des maladies mentales «sérieuses »,
comme la psychose ou la schizophrénie, ne sont pas irration-
nelles de maniere générale, méme si elles peuvent I'étre durant
de courtes périodes. Méme si les personnes ayant des maladies
mentales qui souhaitent accéder au suicide assisté peuvent
vivre des périodes d’irrationalité temporaire, lors desquelles il
serait dangereux dautoriser un suicide assisté, elle explique
quon ne saurait délégitimer le désir de mourir sur la base
d’une irrationalité généralisée. Malgré I'abondance de données
probantes montrant que les personnes suicidaires vivant avec
des maladies mentales ne sont pas délirantes et que leur désir
de mourir n’est pas une réaction spontanée, temporaire ou
impulsive, les personnes ayant des maladies mentales qui
demandent le suicide assisté continuent d’€tre traitées comme
des menaces pour elles-mémes et comme ayant besoin d’une
protection renforcée de la part de I'Etat.

En somme, il existe deux positions majeures dans les
débats sur I'extension du droit a mourir aux personnes vivant
avec des maladies mentales. D’'un coté, nous trouvons les
personnes qui appuient le droit a mourir seulement pour les
personnes handicapées, malades ou souffrantes physiquement,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

suggérant que la suicidalité, qui est causée par la maladie
mentale, compromet la capacité de prendre des décisions et
annihile 'autonomie. Ainsi, le désir de mourir en ’'absence de
handicaps, de maladies et de souffrances physiques est
présenté comme anormal ou irrationnel 44, De lautre cOté,
nous trouvons les personnes qui soutiennent I'acces au suicide
assisté pour les personnes vivant avec des maladies mentales
sans condition physique concomitante, et qui mobilisent
l'argument de la parité pour défendre que la souffrance mentale
peut €tre aussi vraie et irrémédiable que la souffrance physique
145, Néanmoins, dans les deux cas, 'ontologie du suicide assisté
reste inexaminée.

L 4.1.3. L’ontologie du suicide
assisté

Jai avancé que les discours sur le suicide assisté chez les
philosophes, les bioéthiciennes et les activistes pour le droit a
mourir sont gouvernés par une «ontologie du suicide
assisté » (Baril 2022), c’est-a-dire par une compréhension
commune des principaux traits distinctifs du suicide assisté ou,
pour le dire autrement, de ce que le suicide assisté est et n'est
pas. Je soutiens que l'ontologie du suicide assisté s’enracine
dans des présupposés validistes, sanistes, agistes et suicidistes.
Les discours sur le droit a la mort qui approuvent certains
suicides — c’est-a-dire ceux qui sont considérés comme
«normaux » ou «rationnels », comme celui de Verhelst décrit
au début de ce chapitre — omettent d’examiner les doubles
standards validistes, sanistes et dgistes qui sous-tendent cet
exceptionnalisme qui concerne certains groupes de personnes,
ainsi que l'injonction a la vie et a la futurité qui est imposée
aux sujets suicidaires. Dans tous ces discours sur le droit a
mourir, la centralité des handicaps, des maladies, des souf-
frances et de la vieillesse sert de fondement aux arguments en

144. Voir, par exemple, Cholbi (2011); Sumner (2011) ; Creighton, Cerel
et Battin (2017) ; et Giwa (2019).

145. Voir, par exemple, Appel (2007) et Kious et Battin (2019).

publication/livre/DLS.html

305



306 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

faveur du suicide assisté. Méme quand il s’agit de I'extension
du droit a mourir aux personnes vivant avec des maladies
mentales, le role de la maladie demeure central. La compo-
sante de la maladie/du handicap/de la souffrance et (souvent)
de la vieillesse constitue le cceur de l'ontologie du suicide
assisté. Mes arguments exposant I’existence de cette ontologie
du suicide assisté se fondent sur six observations tirées de mon
analyse critique des travaux sur le suicide assisté. Premiere-
ment, lontologie du suicide assisté qui sancre dans le
handicap, la maladie, la souffrance et la vieillesse se trouve
dans presque tous les discours sur le droit 2 mourir 6. Deuxié-
mement, cette ontologie du suicide assisté se retrouve dans
presque tous les discours philosophiques et bioéthiques sur le
suicide assisté!¥’. Troisitmement, les cliniciennes mobilisent
cette ontologie du suicide assisté comme critere clé pour
distinguer les suicides «rationnels » des suicides «irrationnels »
(ou par désespoir). Quatriecmement, les handicaps, les mala-
dies, les souffrances et la vieillesse constituent aussi des
criteres clés dans divers pays pour autoriser certaines formes
de suicide assisté. Cinquiemement, cette ontologie est
endossée par plusieurs organisations, associations ou groupes
nationaux et locaux, y compris celleux dont je traite plus tot
dans ce chapitre. Sixiemement, cette ontologie est appuyée par
le public en général, dont beaucoup de personnes handicapées
148 Sans l'analyser en tant que telle, mais en utilisant une
comparaison, Stefan (2016, 127) démontre a quel point I'onto-

146. Par exemple, les entrées d’encyclopédie sur le suicide assisté et I'euthanasie
volontaire qui listent les criteres habituellement acceptés pour autoriser ces
pratiques sont toutes liées aux handicaps, aux maladies, aux souffrances et a la
fin de vie (Young 2014).

147. Si des auteurices comme Jukka Varelius (2015, 2016) évoquent la possibi-
lit¢ de dépasser cette ontologie du suicide assisté, cest depuis une position
extrémement problématique, qui propose par exemple de permettre I’ euthanasie
involontaire pour les sujets non autonomes, prétendument dans le meilleur
intérét de la société et de la famille.

148. Voir Lund et al. (2016).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

logie du suicide assisté est puissante, au point de transformer la
maniere dont la mort est comprise, présentée et consignée
officiellement dans les registres publics :

Si deux personnes en Oregon prennent, le méme jour, la méme
quantité des mémes médicaments prescrits, avec l'intention
identique de mettre fin a leur vie, et si on les découvrait, une
personne serait amenée en ambulance aux urgences et il se
pourrait quon vide son estomac on qu’on I'envoie contre son
gré dans un hopital psychiatrique. On permettrait non seule-
ment a lautre personne de mourir, mais la mort quelle aurait
causée et voulue ne serait méme pas enregistrée comme un
suicide. La seule différence est que, dans un cas, une médecin

aurait ratifié la décision, et dans l'autre pas.

Chaque année, des listes de criteres déterminant quelles
personnes peuvent se qualifier ou non pour un suicide assisté
sont rédigées par des partisanes du droit a la mort '¥. Cepen-
dant, 'ontologie du suicide assisté fondée sur les handicaps, les
maladies, les souffrances et la vieillesse, demeure inexaminée,
et le suicidisme est reproduit par I'exclusion systématique des
personnes suicidaires.

Certaines auteurices comme Zohreh BayatRizi (2008,
153) semblent croire que les requétes de mort sont un « moyen
de résistance contre la médicalisation excessive de la vie».
Dautres, comme Katefina Kolafova (2015) et Thomas F.
Tierney (2006, 2010, 2021), montrent comment le mouvement
pour le droit a mourir et les discours a son sujet renforcent le
biopouvoir et la gouvernementalité, dans un sens foucaldien,
car «il faut quune médecin ou qu'une professionnelle de la
santé vérifie que la demande de suicide est raison-
nable» (Tierney 2006, 624). Autrement dit, l'ontologie du
suicide assisté exige la surveillance, la régulation et le contrdle
d’acces [gatekeeping]. De plus, ce dernier, comme le contrdle
des transitions médicales pour les personnes trans, ne saccom-

149. Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999), Young (2020), et Prid-
more et al. (2021).

publication/livre/DLS.html



308 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

plit pas seulement avec I'aval de médecins ou de profession-
nelles de la santé mentale, mais aussi a travers une série
d’institutions, dont la famille et la loi. En effet, I'acceés au droit
a mourir est structuré par une série de procédures visant a
valider le diagnostic, la maladie ou la souffrance intolérable
d’une personne, comme le temps d’attente au niveau 1égal, de
nombreux formulaires, les autorisations de tiers et des
évaluations médicales et psychologiques. Autrement dit, dans
les pays ou le suicide assisté est permis, avoir un diagnostic est
loin détre suffisant pour exercer son droit a mourir : un
contrdle strict est maintenu a chaque niveau pour s’assurer que
la décision est approuvée par divers protagonistes et institu-
tions. M&€me dans les pays ou le suicide assisté est appuyé par
des organisations privées et ot le role de I'Etat est minimal,
comme en Suisse, les personnes qui demandent le suicide
assisté doivent remplir un certain nombre de critéres et obtenir
des prescriptions médicales pour accéder aux médicaments.
Par exemple, dans une brochure de Dignitas (2021, 6), une
importante organisation suisse fournissant de l’assistance au
suicide, les prérequis se fondent sur cette ontologie validiste,
saniste, agiste et suicidiste du suicide assisté :

Etant donné que, pour obtenir le médicament nécessaire, la
participation d’'un médecin suisse est indispensable, la
personne doit satisfaire aux autres conditions suivantes :

p étre atteinte d’une maladie aboutissant a la mort et/ou

p d’un handicap intolérable et/ou

p de douleurs incoercibles.

La chercheuse Tania Salem (1999, 33) montre comment la
légalisation du suicide assisté et sa gestion par I'Etat et le
systeme médical reposent sur 'idée que le personnel médical
connaitrait mieux que la personne affectée ce qui est bon pour
elle : «Une autre personne que celle qui demande l'aide a
mourir possede une plus grande expertise pour juger si sa
requéte est appropriée. On présume que l'autorité médicale est
capable de dévoiler la “vérité” qui se dissimule sous la requéte
de mort.» Salem condamne le paternalisme de cette interfé-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

rence de I'Etat dans les droits individuels et la négation de la
liberté, de lautonomie et de lautodétermination qui est
engendrée par la médicalisation du suicide assisté.

Je voudrais condamner le contréle d’acces au suicide
assisté pour une raison additionnelle a celles que proposent
Salem et d’autres auteurices. Non seulement ce controle
d’acces nie les formes d’agentivité, d’autonomie corporelle et
d’autodétermination — comme c’est le cas avec les personnes
trans et leurs transitions —, mais il repose aussi sur des formes
dissimulées de violence systémique, y compris dans les
discours des personnes qui dénoncent les pratiques de contrdle
d’acces au suicide assisté. Des activistes/chercheureuses trans
ont montré comment le cisgenrisme et la cisnormativité sont
au ceeur de l'ontologie (cis)genrée (ce que le genre esf) érigeant
des barrieres aux transitions. La déconstruction de cette
ontologie par des chercheureuses/activistes devrait nous
inspirer une critique similaire de l'ontologie du suicide assisté.
En effet, si I'assistance au suicide est soumise a un processus de
controle similaire a celui qui sapplique aux personnes trans
dans une perspective cisgenriste/cisnormative, nous pouvons
penser que les barrieres d’acces entourant le suicide assisté
reposent sur un systéme oppressif et sa composante norma-
tive : le suicidisme et la contrainte a la vie. Contrairement aux
arguments de plusieurs activistes et chercheureuses qui
avancent, comme Salem, que les réglements et les restrictions
sur le suicide assisté représentent d'abord et avant tout une
violation de la liberté, du choix et de l'autonomie individuelle,
Je soutiens que cette atteinte aux droits individuels n'existerait
pas sans l'existence d’une oppression systémique, le suicidisme,
et de ses diverses composantes économiques, sociales,
politiques ou normatives. En outre, cette oppression est enche-
vétrée dans plusieurs autres systeémes oppressifs, comme je lai
démontré dans les chapitres précédents.

Le suicidisme est central dans l'ontologie du suicide
assisté, étant donné que les personnes suicidaires ne présentant
pas de pathologies diagnostiquées sont exclues et considérées
comme «folles » de vouloir mourir d’'un point de vue saniste.
Le validisme et le sanisme sont aussi centraux, vu que l'onto-

publication/livre/DLS.html

309



310 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

logie du suicide assisté cible spécifiquement les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou détraquées. L’agisme est
également central a cet égard, car dans plusieurs circonstances,
la terminalité (et donc la durée de vie) est un critére détermi-
nant, et 'age est parfois évoqué comme une bonne raison
d’autoriser le suicide assisté. Le néolibéralisme est tout aussi
central, car le programme du mouvement pour le droit a
mourir repose sur des valeurs fondamentalement liberta-
riennes, comme la liberté, le choix et 'autonomie individuelle
(et non pas relationnelle). Le capitalisme constitue également
un aspect important, car beaucoup de discours sur le droit a
mourir mobilisent des arguments économiques selon lesquels
le suicide assisté allegerait le fardeau économique des sociétés
et des familles lié au fait de garder en vie des individus
considérés comme non autonomes (Engelhart 2021). L’argu-
ment capitaliste est souvent exacerbé par des arguments
validistes/sanistes, puisque les personnes handicapées,
malades, souffrantes, détraquées et dgées sont souvent percues
comme des sujets non productifs qui sont un fardeau pour
I’économie et les institutions sociales (McGuire 2020).
Finalement, tous les autres -ismes sont aussi déterminants dans
lontologie du suicide assisté, vu que, comme je l'ai évoqué, le
mouvement et les discours sur le droit 2 mourir sont appuyés
par les personnes les plus privilégiées en termes de statut
racial, socioéconomique ou d’éducation. Et méme si je ne
rejette pas la pertinence de certaines stratégies politiques pour
soutenir des droits individuels, jestime qu’il est crucial de
maintenir une posture critique vis-a-vis des discours basés sur
les droits et libertés individuelles (Puar 2017 ; Spade 2011) et
d’insister sur la transformation des structures idéologiques et
matérielles qui sous-tendent nos pratiques de suicide assisté ',

De plus, lontologie du suicide assisté sous-tend les
conversations des partisanes du droit a mourir a propos du
devoir de soutenir les personnes ayant besoin d’assistance dans

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

leurs suicides «légitimes » 15!, Ce devoir de soutenir le suicide
assisté détonne radicalement avec le devoir de prévenir le
suicide des gens qui ne coincident pas avec l'ontologie du
suicide assisté. Comme je le démontre dans ce livre, on force
les personnes suicidaires qui se situent en dehors de cette
ontologie du suicide assisté a vivre, symboliquement et littéra-
lement. Selon ce récit ontologique, il y a un devoir, d’'un coté,
de soutenir les personnes qui veulent mourir si elles corres-
pondent a cette ontologie du suicide assisté, et de l'autre coté,
un devoir d’empécher les personnes suicidaires d’accomplir
leur suicide. Des entretiens avec des personnes faisant partie
du mouvement pour le droit a mourir illustrent ce double
devoir de défendre le droit a mourir et de protéger les
personnes suicidaires d’elles-mémes. Comme une figure du
mouvement 'a expliqué & Engelhart (2021, 154) :

311

En plus de travailler comme guide chez Exit [une organisation
pour le droit 2 mourir], Brian a agi comme bénévole pour une
ligne d’écoute en prévention du suicide, essayant de maintenir
des étrang€r-eres en vie pour quelques heures de plus, jusqua
ce que la crise passe et qu’iels «se rendent habituellement
compte qu’iels ne veulent pas mourir ». Ces volontés de mort
étaient différentes, dit Brian, car elles ne portaient pas sur le
contrdle, mais sur le chaos. Des esprits dérangés. Des esprits
qui étaient sortis de leurs gonds. Brian savait comment
dissuader les gens — et en fait, beaucoup de gens avaient
besoin qu’on les dissuade.

Cette ontologie du suicide assisté me rappelle l'ontologie
entourant la transitude qui a énormément circulé dans les
milieux médicaux, psychiatriques et la culture populaire ces

150. Certaines phrases dans ce paragraphe ont d’abord paru dans Baril,
«Theorizing the Intersections of Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism
in Suicide and Physician-Assisted Death Debates », dans The Disability
Bioethics Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. Wieseler (New York:
Routledge, 2022), 221-231. Reproduit avec la permission du concédant via
PLSclear.

publication/livre/DLS.html



312 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

derniéres décennies, affectant encore les communautés trans a
ce jour. Cette ontologie de la transitude se base sur le discours
véhiculant I'idée « d’étre enfermée dans le mauvais corps '32» et
distingue les «vrais» besoins de transition des «faux». En
analysant dans le passé la hiérarchisation entre ce quon
considérait et qu’on continue de considérer comme des raisons
«légitimes » ou «illégitimes» de procéder a une transition
pour les personnes trans et transcapacitaires (personnes
souhaitant acquérir un handicap), j’ai remarqué que les raisons
identitaires — c’est-a-dire qui sancrent dans une forme
d’ontologie (ce qu'une personne esf) — sont souvent percues
comme plus crédibles que d’autres, quelles soient esthétiques,
politiques, sexuelles, artistiques ou autres :

Nous soutenons que ces divisions peuvent produire une hiérar-
chie entre les «vrais» et les «faux» désirs de chirurgie et de
modification corporelle — le vrai désir étant construit comme
des demandes relatives a l'identité, et le faux désir étant
associé a la paraphilie [...] [ou a dautres motifs]. Nous
maintenons que certaines recherches contemporaines contri-
buent a cette distinction entre les vraies et les fausses [raisons]
[...] et participent aussi a la recherche d’'une «cause» de la
transsexualité et du désir de modifications corporelles pour
acquérir un handicap — une quéte qui enferme ces recherches
dans un modele individualiste orienté sur les maladies, qui
omet d’examiner les corps cis et normés (Baril et Trevenen
2014, 392).

Cette réflexion peut étre appliquée a la transition entre la vie et
la mort. L’ontologie du suicide assisté contribue a hiérarchiser
les «vraies» et les «fausses» raisons de se suicider, afin
d’autoriser les premieres et de prévenir les dernieres. Comme
cela a été historiquement le cas pour la transitude, la centralité
du diagnostic ou du «trouble » attesté par le personnel médical

151. Voir, par exemple, Battin (2005), Cholbi (2011, 2017) et Cholbi et Varelius
(2015).

152. Sur ce discours, voir Bettcher (2014).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

est cruciale pour justifier la procédure. Comme les personnes
trans transforment souvent leur récit pour que le personnel
médical leur donne acceés aux soins quelles désirent, les
personnes suicidaires pourraient étre tentées de modifier leurs
discours pour que ceux-ci correspondent a lontologie du
suicide assisté, comme je lai évoqué dans le chapitre 1'%,
Comme c’est le cas pour les personnes trans, dont les transi-
tions devraient €tre permises peu importe leurs motivations,
jestime qu’il y a plusieurs raisons de vouloir mourir — et
quelles sont toutes également valables. Le complexe médico-
industriel ne devrait pas déterminer quels motifs et raisons
justifient des transitions, y compris celle de la vie vers la mort.
Cependant, la pression pour se conformer a ces récits domi-
nants sur le suicide assisté est si puissante que, méme dans les
discours sur le droit a mourir, il semble impossible de justifier
le suicide assisté hors du script ontologique dominant sur les
handicaps, les maladies, les souffrances, la folie et la vieillesse
154 En somme, comme les sujets trans sont forcés de recadrer
leur besoin de transition a travers un script cisnormatif et
transnormatif, les sujets suicidaires sont forcés de recadrer leur
désir de mourir en utilisant un script ontologique validiste,
saniste, agiste et suicidiste, ol le handicap et la souffrance
doivent étre mises en avant, ol la sanité et la rationalité
doivent étre prouvées et ol la suicidalité doit €tre rejetée
comme irrationnelle. En outre, plus les personnes sont agées,
plus leur décision a des chances d€tre approuvée. Ainsi,
l'ontologie du suicide assisté qu’endossent les partisanes du
droit 2 mourir est une somatechnologie de vie puissante visant
a garder les personnes suicidaires en vie en omettant
d’examiner le validisme, le sanisme, ’dgisme et le suicidisme.
Je crois qu'un point de vue intersectionnel sur le suicide et le

153. BayatRizi (2008), Stefan (2016) et Engelhart (2021) discutent
d’instances ou des personnes suicidaires ont modifié leurs discours pour les
faire correspondre aux criteres les qualifiant pour I'assistance a la mort.
154. Certaines activistes radicauxles défendant le droit a mourir proposent
d’éradiquer les criteres pour justifier le suicide assisté et refusent d’établir
de bonnes et de mauvaises raisons de mourir, mais ne proposent pas de
1égaliser le droit @ mourir pour tous les individus (Engelhart 2021).

publication/livre/DLS.html

313



314 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicide assisté incluant une perspective antisuicidiste pourrait
changer ces conversations centrées sur le droit a mourir
(comme devoir) pour les personnes handicapées, malades,
souffrantes, détraquées ou agées, basées sur une conception
individualiste de 'autonomie, en une défense de droits positifs,
un meilleur soutien et des changements systémiques (comme
devoirs) pour les sujets suicidaires (y compris I'acces au suicide
assisté), en nous basant sur une approche antioppression et une
perspective de justice sociale.

L 4.2. Les postulats validistes, sanistes
et agistes dans les discours sur le
droit a mourir

Mon but dans cette section n’est pas de réitérer mes arguments
sur les formes de validisme et de sanisme qui sous-tendent les
discours sur le suicide assisté et le droit 2 mourir . Comme je
l'ai exploré dans le chapitre 3, les critiques des activistes/
chercheureuses du handicap/Mad révelent a juste titre le
double standard qui s’applique a la légitimation du suicide
seulement pour une portion de la population, plus spécifique-
ment pour les personnes handicapées, malades, souffrantes ou
détraquées. De plus, comme je I'ai analysé précédemment dans
ce chapitre, les discours sur le droit a mourir, que ce soit chez
les philosophes, les bioéthiciennes ou les activistes pour le
droit a mourir, convergent tous vers une ontologie du suicide
assisté reposant sur les handicaps, les maladies, les souffrances
et parfois la vieillesse, confirmant les craintes et les
préoccupations des activistes/chercheureuses du handicap/ Mad
et des gérontologues critiques, relatives au fait que des
traitements spéciaux sont réservés aux groupes marginalisés en

155. Certaines phrases dans la section 4.2 ont dabord paru dans Baril,
«Theorizing the Intersections of Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism in
Suicide and Physician-Assisted Death Debates », dans The Disability Bioethics
Reader, dirigé par J. M. Reynolds et C. Wieseler (New York: Routledge, 2022),
221-231. Reproduit avec la permission du concédant via PLSclear.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

matiere de suicidalité. Je soutiens ici que le validisme et le
sanisme jouent un rdle, et ce, de trois manieres distinctes tout
en étant interrelié€s, dans les discours sur le droit 2 mourir qui
se fondent sur cette ontologie du suicide assisté.

Premiérement, les discours sur le droit a mourir sont
validistes dans leurs affirmations répétées selon lesquelles le
droit a mourir doit étre défendu pour éviter I'«horreur » du
handicap et de la perte d’autonomie. Ce validisme est aussi
entrelacé avec 1Agisme !, une composante souvent oubliée
quand il s’agit de théoriser la violence validiste. Bien que le
manque d’espace m’empéche d’élaborer la question de I'agisme,
il me semble crucial de souligner l'enchevétrement entre le
validisme et 1’Agisme, car les stéréotypes agistes fondés sur le
récit du «déclin» supposent que la plupart des adultes plus
agées sont, ou deviendront, handicapées, malades ou souffrantes
(Gallop 2019). Cath, une des activistes pour le droit a mourir
avec laquelle s’est entretenu Gandsman (2018b, 215), endosse
cette idéologie du «déclin» et discute du cas d’une amie qui
veut se suicider :

315

Elle ne veut pas vieillir. La vieillesse est cruelle. Tout
commence a défaillir. Vous avez mal tout le temps. Vous avez
des problemes d’articulations. Vous avez des problémes de vue.
Vous devenez sourde. Tout fout le camp. C'est ce quon perd
avec la vieillesse. Que des pertes. Il faut étre stupide pour dire
que le vieil age est le bel age. La vieillesse est laide et horrible,

et ca vous détruit de voir des gens vieillir.

Les gérontologues tentent depuis longtemps de questionner
l'association automatique entre l'dge et le handicap, mais
souvent, hélas, cela est fait au détriment des communautés
handicapées'?’. S’il est important de dissocier le processus de
vieillissement des handicaps, des maladies et des souffrances, il

156. Voir, par exemple, Ogden (2001); Gandsman, Herington et Przy-
bylak-Brouillard (2016) ; Gandsman (2018b) ; et Engelhart (2021).

157. Voir les critiques formulées par Baril et Silverman (2019), Gallop
(2019) et McGuire (2020). Sur les liens entre I'agisme et le validisme, voir
Aubrecht, Kelly et Rice (2020) et Baril et al. (2020).

publication/livre/DLS.html



316 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

est aussi (voire plus) important de le faire en maintenant une
posture critique vis-a-vis des formes de validisme reproduites
par la gérontologie dominante dans les discours sur le
«vieillissement réussi» qui excluent les handicaps, les
maladies et les souffrances (Gallop 2019; McGuire 2020).
D’autres amalgames non problématisés doivent aussi étre
déconstruits, comme celui entre la maladie/le handicap et la
souffrance, la douleur et la mort. Comme le note judicieuse-
ment le chercheur Joel Michael Reynolds (2017, 153), un
dangereux syllogisme est produit entre le handicap, la
souffrance et la douleur, et il est important de ne pas tomber
dans cet «amalgame validiste ».

En méme temps, comme nous le rappellent des chercheu-
reuses comme Susan Wendell (1996, 2001) et Alison Kafer
(2013), la douleur et la souffrance font aussi partie des
expériences vécues par certaines personnes handicapées,
malades ou agées. De plus, certaines activistes et chercheu-
reuses du handicap rappellent I'importance de saisir la
complexité de la notion méme de douleur (Patsavas 2014;
Siebers 2008). Dans sa brillante cripistémologie de la douleur,
qui déconstruit son ontologie comme étant une expérience
biologique individuelle et subjective (en ce qui concerne la
douleur physique), Alyson Patsavas (2014, 208) écrit : «Les
discours dominants sur la douleur [...] présentent cette
derniere comme un probléeme qui rend la vie indigne d’étre
vécue.» Cependant, pour Patsavas, on ne saurait réduire la
douleur a une simple expérience négative, et elle doit étre
conceptualis€e dans toute sa complexité. La douleur et la
souffrance sont au cceur des discours sur le droit a mourir,
mais leurs conceptualisations sont réductrices et validistes.
Contrairement aux travaux de Patsavas, ces conceptualisations
de la douleur et de la souffrance ne tiennent pas compte des
nuances et des complexités dans les récits des personnes vivant
avec des douleurs ou des souffrances chroniques. Bref, les
associations fautives et les syllogismes avancés trop souvent
par les défenseures du droit a mourir, qui permettent de dire

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

que handicap = douleur = souffrance = vie misérable = vie
indigne = autorisation de suicide assisté pour se délivrer de
cette misere, se fondent sur des stéréotypes validistes.
Deuxiemement, les discours sur le droit & mourir sont
sanistes quand ils traitent du suicide assisté pour les personnes
vivant avec des maladies mentales. Pour plusieurs personnes
qui défendent le droit a mourir, étendre le suicide assisté aux
personnes vivant avec des maladies mentales est contestable.
Etant donné que ces derniéres sont considérées comme incom-
pétentes pour prendre des décisions a leur sujet, leur désir de
suicide est vu comme irrationnel. Par conséquent, les activistes
et les chercheureuses du droit a mourir qui refusent détendre
le suicide assisté aux personnes vivant avec des maladies
mentales adheérent a des stéréotypes selon lesquels Ies
personnes suicidaires sont «folles », « détraquées », impulsives,
incontrdlables et dangereuses, endossant des postulats sanistes
qui confondent la maladie mentale avec I'incompétence
mentale 8. Comme nous l'avons vu précédemment, un vaste
corpus de recherche a émergé ces dernieres années en
bioéthique et en études Mad montrant comment l’irrationalité
causée par la maladie mentale n’est pas constitutive du sujet et
que la capacité de prise de décisions chez les personnes vivant
avec des maladies mentales n'est pas nécessairement affectée
de maniére généralisée '*°. Autrement dit, rejeter les demandes
de suicide assisté des personnes vivant avec des maladies
mentales simplement sur la présomption qu’elles sont irration-
nelles et incapables de prendre des décisions est une forme de
sanisme. S’appuyant sur ses observations et ses entretiens avec
des participantes, Gandsman (2018a, 176) conclut que «la
mort médicalement assistée découle d’'une dichotomie corps/
esprit : un “esprit sain” dans un “corps malade”, ce qui s‘oppose
au suicide qui découle d’'un “esprit malade” dans un “corps
sain”». Meéme si Gandsman, Herington et Przybylak-
Brouillard (2016, 62) n’analysent pas ce dualisme d’un point de

158. Voir, par exemple, Cholbi (2017) et Creighton, Cerel et Battin (2017).

159. Voir, par exemple, Appel (2007); Stefan (2016); Hewitt (2010);
Burstow, LeFrancois et Diamond (2014) ; et Borecky, Thomsen et Dubov
(2019).

publication/livre/DLS.html

317



318 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

vue antisaniste, je suggere qu’il s’agit d’'un dualisme saniste,
comme l'illustrent plusieurs commentaires de leurs partici-
pantes, y compris ceux de Paul, un activiste radical dans le
mouvement pour l'euthanasie clandestine : «Il y a aussi des
dingues, vous savez. Je me souviens avoir passé tout un apres-
midi avec quelqu’une qui s’est avérée completement dingue.
Cette personne voyait tout cela comme un geste romantique.
C¢tait une jeune femme qui souffrait de dépression... pas
vraiment rationnelle. Et bien évidemment, dans ce genre de
situation on refuse totalement [daider la personne], vous
voyez. On garde le contact, mais on ne fait rien d’autre.» Ce
n'est quun exemple parmi d’autres illustrant les formes de
sanisme communément mises en avant par les discours sur le
droit 2 mourir. Je dirais méme que la division entre les suicides
«rationnels» et «irrationnels» quendossent presque
Iensemble des partisanes du droit a mourir est basée sur le
sanisme, car, dans ce schisme, la maladie mentale est
confondue avec l'incapacité mentale et vue comme dérobant
les gens de leur rationalité, de leur agentivité, de leur autodé-
termination et de leur compétence a prendre des décisions. En
somme, la plupart des auteurices qui soutiennent le «suicide
rationnel » adherent par défaut a des perspectives sanistes, en
voyant le suicide rationnel comme un geste quaccomplissent
des sujets rationnels réputés compétents pour prendre des
décisions, et habituellement définis par opposition aux
personnes vivant avec des handicaps ou des maladies sur le
plan mental, cognitif ou psychologique.

Troisiemement, méme si les discours sur le droit & mourir
pronant un programme d’inclusion des personnes vivant avec
des maladies mentales dans le suicide assisté semblent moins
sanistes de prime abord, ils se fondent aussi sur un type plus
subtil de sanisme. Ces discours ne remettent pas en cause
l'ontologie du suicide assisté et les populations quelle cible :
les personnes en fin de vie, handicapées, malades ou souf-
frantes, y compris celles vivant avec des maladies mentales. Ils
ne voient pas que permettre le suicide assisté seulement pour
une population spécifique par I'entremise de diagnostics médi-
caux/psychiatriques implique un traitement différentiel pour ce

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

groupe. Dans ce cas, a I'instar de la douleur et de la souffrance
physiques, la douleur et la souffrance mentales sont percgues,
sur la base de présuppositions validistes/sanistes, comme
rendant la vie indigne d’€tre vécue, justifiant ainsi sa cessation
par le suicide assisté. Ainsi, quelles affirment appuyer ou
rejeter la maladie mentale comme condition légitime pour se
qualifier au regard du suicide assisté, les personnes qui pronent
le droit a mourir dans les deux camps (et celles qui sont entre
les deux) ont des préjugés sanistes.

En somme, les discours sur le droit & mourir se fondent
sur trois formes de validisme/sanisme : (1) un validisme
physique dirigé contre les personnes physiquement handica-
pées, malades ou souffrantes, souvent enchevétré avec
lagisme; (2) un sanisme dirigé contre les personnes vivant
avec des maladies mentales, percues comme mentalement
incompétentes pour prendre des décisions sur le suicide
assisté; et (3) un sanisme dirigé contre les personnes vivant
avec des maladies mentales, considérées, a I'instar d’autres
personnes handicapées, malades, souffrantes ou dgées, comme
des personnes dont la vie ne vaut pas la peine d’étre vécue. Ici,
le suicide est reformulé comme une réponse logique et ration-
nelle a des «circonstances tragiques» (Taylor 2014, 14),
quelles soient physiques ou psychologiques/émotionnelles.
Ainsi, d’'un cOté, ces discours rationalisent le suicide assisté
pour les sujets considérés comme «abjects » selon les normes
dominantes, dun point de vue validiste, saniste, agiste,
capitaliste et néolibéral. De lautre coté, ces discours
présentent les personnes suicidaires et leur désir de mourir
comme irrationnelles. Dans cette perspective, il est impensable
qu’une personne jeune, dont le corps et l'esprit sont sains et en
santé, recoive une aide médicale & mourir.

publication/livre/DLS.html

319



320 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L 4.3. Les postulats suicidistes dans les
discours sur le droit 2 mourir

Comme je le démontre dans ce chapitre, les voix des
personnes suicidaires sont systématiquement effacées des
conversations sur le suicide assisté en philosophie, en
bioéthique et dans les discours sur le droit & mourir, un geste
pouvant étre qualifié de violence épistémique vu la maniere
dont il mine la légitimité et la crédibilité des personnes
suicidaires comme sujets connaissants. De plus, les lois et les
réglements actuels sur le suicide assisté ne reconnaissent pas le
droit au suicide assisté pour les personnes suicidaires,
perpétuant ainsi une forme de violence légale a leur égard.
Méme si les personnes handicapées, malades ou souffrantes, et
parfois les personnes détraquées et agées, ont acces au suicide
assisté, jaffirme qu’elles ne sont pas celles qui, principalement,
veulent mourir. Comme le démontrent plusieurs chercheu-
reuses/activistes, les personnes handicapées, malades, souf-
frantes, détraquées ou agées contestent I'idée selon laquelle
leur qualité de vie est diminuée au point que la vie ne vaut plus
la peine détre vécue. La large majorité dentre elles veulent
vivre et dénoncent le manque de bonnes conditions de vie
(Clare 2009, 2017 ; Kolarova 2015). N’est-il donc pas surpre-
nant d’offrir le suicide assisté aux groupes de personnes qui ne
le demandent généralement pas, mais exigent plutot de
meilleures conditions de vie, alors que les personnes qui
veulent mourir et qui bénéficieraient de soutien pour le faire en
sont privées ?

Par ailleurs, comme je l'ai évoqué, les personnes vivant
avec des maladies mentales qui veulent accéder au suicide
assisté, comme Bayliss, Maier-Clayton et Scully, recréent
souvent dans leurs discours publics des hiérarchies similaires
entre les bonnes et les mauvaises raisons de vouloir mourir, qui
excluent systématiquement les sujets suicidaires. Cette
exclusion fait écho a la position quadoptent généralement les
activistes et les organisations pronant le droit a mourir. Par
exemple, Gandsman (2018a, 182) cite une de ces personnes :
«Un million de personnes mettent fin a leur vie tous les ans.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

Quatre-vingt-dix-neuf pour cent des cas sont tragiques. Nous
nous battons pour le un pour cent qui reste.» Alors que
Gandsman cherche a nuancer la distinction entre les suicides
irrationnels et rationnels dans le mouvement pour le droit a
mourir, il reconnait que I’histoire de ce mouvement repose sur
cette distinction, dont jestime quelle délégitimise les
personnes suicidaires. Par exemple, dans un article publié sur
son site Internet et intitulé « Why Medically Assisted Dying Is
Not Suicide», l'organisation Dying With Dignity Canada
(2016, § 3-5) insiste sur limportance de dissocier le
mouvement du terme stigmatisant suicide, car le suicide et le
suicide assisté (appelé mort assistée) sont considérés comme
des réalités différentes :

321

Pourquoi est-il si inapproprié de qualifier la mort assistée de
«suicide » ? L’'une des meilleures explications que j’ai trouvées
vient d’'un éditorial de 2012 publié par le journaliste de la santé
André Picard dans le Globe and Mail : «Le suicide est une
atteinte auto-infligée qui est presque toujours un sous-produit
de maladies mentales comme la schizophrénie ou la dépression
sévere », écrit-il. «Cela n’est absolument pas comparable au
fait de hater la mort par le biais d’'un processus sobre et
méthodique ayant un certain nombre de garanties légales. »
Appeler laide a2 mourir un «suicide», continue-t-il, «est
équivalent a parler d’'une chirurgie comme d’une attaque au
couteau». Clest une image tres frappante. [...] En tant que
société, nous avons le devoir de répondre a des tragédies aussi
déchirantes avec des stratégies de prévention et des campagnes
de sensibilisation robustes. De plus, alors que le suicide est
motivé par des sentiments de désespoir, I'€lan pour l1égaliser
l'aide médicale a mourir est nourri par l'espoir. Les membres
de notre mouvement cherchent le réconfort de savoir que si le
pire devait arriver, iels auront l'option d’'une mort douce. Que
cette option soit disponible peut aider a apaiser une partie de la
terreur et de I'incertitude résultant d’'un diagnostic de cancer en
phase terminale.

publication/livre/DLS.html



322 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

En plus du validisme et du sanisme, le suicidisme de cette
citation est assez clair, comparant le suicide assisté des
personnes suicidaires a une «attaque au couteau». Ce texte
cherche a construire le suicide et la mort assistée comme deux
entités entierement différentes, en opposant un processus
chaotique a un autre jugé «méthodique» et le «désespoir »
marquant le suicide a 'espoir que sous-tend le fait de permettre
la mort assistée. Dans un cas, lintervention est presque
présentée comme sauvant des vies (comme le ferait une
chirurgie), méme si elle implique paradoxalement de mourir,
tandis que dans lautre cas, elle est considérée comme une
forme de meurtre.

Cette distinction est endossée non seulement par des
activistes, mais aussi par des chercheureuses et des partisanes
du droit au suicide assisté '°. Je soutiens qu’en distinguant clai-
rement le suicide du suicide assisté pour répudier le premier et
appuyer le second, le mouvement et les discours sur le droit a
mourir reproduisent directement et indirectement des formes
de suicidisme. Non seulement les personnes suicidaires
demeurent-elles les parias du mouvement et des discussions
qui devraient se concentrer tout particulicrement sur elles,
mais leurs voix sont aussi rejetées et invalidées par des formes
suicidistes d’injustice épistémique (entremélées avec du
sanisme). En somme, aussi paradoxal que cela puisse paraitre,
par leur insistance sur la différence radicale entre le suicide et
le suicide assisté et en raison de l'ontologie sur laquelle repose
cette distinction, les discours sur le droit a mourir sont parmi
les plus puissantes somatechnologies de vie étudiées dans ce
livre, car la lutte pour le suicide assisté est entierement fondée
sur la délégitimation de la suicidalité, des personnes suici-
daires et de leurs besoins. Les discours sur le droit a mourir
sont donc rendus possibles par la négation de la légitimité de
la suicidalité et des voix des personnes suicidaires, c'est-a-dire
par la violence suicidiste.

160. Voir, par exemple, Werth (1996, 1998, 1999); Battin (2005); Sumner
(2011) ; Kious et Battin (2019) ; et Giwa (2019).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté 323

L— 4.4. Cripper les discours sur le droit
a mourir : repenser I’accés au suicide
assisté

Jestime que, dans leurs formes actuelles, les mouvements pour
le droit a mourir et les discours sur le suicide assisté reposent
sur une logique de ladaptation validiste, saniste et agiste,
problématique en ce quelle vise des « populations spéciales »,
cest-a-dire des personnes handicapées, malades, souffrantes,
détraquées ou agées. Dans cette perspective, il faudrait fournir
des adaptations a ces populations et leurs «besoins particu-
liers » au lieu de faire du suicide assisté une forme de soutien
véritablement accessible pour toutes les personnes qui veulent
mourir. Au lieu de travailler a une accessibilité collective du
suicide assisté, cette logique de I'adaptation pour des «besoins
spéciaux » repose sur le genre d’oppositions binaires que les
perspectives crips et queers peuvent aider a déconstruire,
comme l'opposition entre les bons et les mauvais suicides, les
suicides rationnels et irrationnels, les suicides préparés et
impulsifs, et les suicides normaux et anormaux. Queeriser et
cripper le suicide assisté brouillent aussi la distinction entre les
raisons valables et non valables de vouloir mourir, ainsi que les
hiérarchies entre les handicaps, les maladies et les souffrances
physiques et mentales, ou entre les «vrais» et les «faux»
désirs de mourir. Cette logique de ladaptation repose
également sur un postulat cisnormatif. Ici, la cisnormativité est
conceptualisée comme une perspective normative large consi-
dérant qu’il est plus normal de ne pas initier de transition ou
toute sorte de transformation majeure (par exemple : de sexe/
genre, de capacités; Baril et Trevenen 2014) et qu’il vaut
mieux maintenir les choses dans leur état « naturel », y compris
une mort naturelle plutét que provoquée. Autrement dit, le
suicidisme et la contrainte a la vie sont profondément
enracinées dans des formes spécifiques de cisnormativité qui
imposent une maniere «naturelle» et «normale» de mourir,
alignée sur la manieére dont nous naissons, c’est-a-dire involon-
tairement, comme nous l'avons vu au chapitre 2. Queeriser et
transer le suicide assisté permettent de brouiller ces catégories

publication/livre/DLS.html



324 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

binaires pour concevoir la mort au-dela du cadre cisnormatif
de la mort naturelle et involontaire. De plus, cripper et
détraquer le suicide assist€é nous aident a comprendre les
postulats validistes et sanistes sur lesquels repose 'ontologie du
suicide assisté nourrissant cette logique de l'adaptation pour
des « populations spéciales ».

Plusieurs auteurices dans les €tudes critiques du
handicap/crips, dont Margaret Price (2011), Jay Dolmage
(2017) et Aimi Hamraie (2017), ont proposé des analyses
éclairantes des notions d’adaptation et d’accessibilité. Méme si
leurs réflexions sur le handicap, le validisme et I'accessibilité
ne sont pas congues pour sappliquer a la suicidalité, au
suicidisme ou aux structures entourant le suicide et le suicide
assisté, ma maniere de queeriser, de transer, de cripper et de
détraquer notre regard m’a mené a penser le suicide assisté par
le biais des concepts d’adaptation et daccessibilité qu’iels
développent. Dans I'esprit du mouvement pour la justice pour
toutes les personnes handicapées présenté dans le chapitre 3,
Hamraie (2017, 13) souligne l'importance d’un «acces
collectif » et d’'un «acces signifiant [meaningful] » allant au-
dela des questions d’adaptation et d’in/capacité '%!. En appli-
quant une perspective intersectionnelle au domaine émergeant
des «études sur laccessibilit€ », Hamraie nous invite a
considérer 'acces comme un concept génératif permettant de
penser de multiples identités marginalisées en matiere de
genre, de classe, de statut de racisation, de sexualité ou de
différence d’age, entre autres, ainsi que les manieres dont les
structures sociales, politiques et l€gales, les architectures, les
politiques et les institutions ne sont pas congues en tenant
compte de ces groupes marginalisés. Je crois que, comme
concept génératif et expansif, l'acces peut permettre de
repenser le suicide assisté, avec les personnes suicidaires a
lesprit.

Les activistes/chercheureuses du handicap ont montré que
ce n'est pas seulement l'architecture, mais le monde entier qui
est construit par et pour des individus physiquement et

161. Voir aussi Dolmage (2017, 119) sur «I'acces transformatif ».

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

mentalement valides. Cette réalité constitue ce que Dolmage
(2017, 53), inspiré par la notion de «racisme systémique »,
appelle une forme de «validisme systémique », s‘étendant bien
au-dela des choix architecturaux pour s’immiscer dans toutes
les spheres de la vie, comme les institutions, les politiques, les
lois et les reglements, les représentations sociales et culturelles,
et les interactions interpersonnelles. Ce validisme est imbriqué
non seulement dans les batiments et leur manque de rampes
d’acces ou d’ascenseurs, mais aussi dans diverses formes de
communications, d’interactions et de relations inaccessibles.
Ce validisme systémique se trouve a tous les niveaux possibles
de la société : social, politique, 1égal, économique, médical,
etc. Dans ce monde, les personnes handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées se retrouvent fréquemment dans des
situations d’inadéquation ou de manque et sont forcées de
demander des adaptations pour bénéficier du méme acces que
les autres a des espaces (par exemple : les rampes), a la culture
(par exemple : les sous-titres dans les films ou les pieces de
théatre) ou aux connaissances (par exemple : plus de temps
pour compléter les examens et effectuer les travaux scolaires),
pour ne nommer que quelques cas. Bien que ces adaptations
puissent &tre vues comme dexcellentes mesures pour
améliorer laccessibilité pour les personnes handicapées,
malades, souffrantes ou détraquées, elles démontrent en méme
temps a quel point tout a été congu et pensé en les excluant.
Dolmage (53) écrit :

325

Nous pensons 'adaptation comme une chose qui doit toujours
étre créée, comme une chose qui a un cofit. C’est ce qui sous-
tend I'inaccessibilité intrinseque a presque toute la société : il
semble que rien ne soit congu pour étre accessible de prime
abord. L’accessibilité en tant que telle est une exnomination,
un terme négatif ou inverse, venant existentiellement apres
I'inaccessibilité. [...] Rien n’est inaccessible jusqua ce que le
premier corps ne parvienne pas a y accéder, demande d’y

accéder ou est reconnu comme n’y ayant pas acces.

publication/livre/DLS.html



326 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Dolmage utilise différentes métaphores spatiales pour critiquer
la maniere dont la logique de l'adaptation ne contribue pas
réellement ou significativement a laccessibilité pour les
personnes handicapées, malades, souffrantes ou détraquées.
Une de ces métaphores est le terme anglais retrofit, qui est a la
fois un verbe et un nom. L’action de retrofit consiste a ajouter
une composante a un design ou a une invention qui n’avait pas
été incluse dans le modele initial. Il s’agit donc d’une addition a
une chose préexistante. Selon Dolmage, la logique de
l'adaptation se base sur I'idée du retrofit, c’est-a-dire I'ajout de
quelque chose a une entité préexistante pour l'adapter aux
«besoins spéciaux » d’une minorité.

Sans rejeter entierement la pertinence des retrofits et sans
diaboliser les adaptations qui jouent un rdle essentiel dans la
vie de tant de personnes handicapées, malades, souffrantes ou
détraquées, Dolmage indique avec justesse plusieurs limites et
impacts d’une accessibilité basée sur l'adaptation et le retrofit,
mentionnant cinq failles importantes de cette logique (2017,
67-97). Premicrement, les adaptations et les retrofits
renforcent le validisme/sanisme en présentant les personnes
handicapées, malades, souffrantes ou détraquées comme
nécessiteuses ou exigeantes, tout en mettant sur un piédestal
les personnes qui les accommodent (patronnes, professeures,
responsables des politiques publiques, etc.), présentées comme
charitables, flexibles et coopératives. Deuxiemement, les
adaptations et les retrofits ne sont que des solutions tempo-
raires réalisées sur une «base spéciale» et doivent constam-
ment étre renouvelés par le biais de procédures longues et
complexes. La vie quotidienne des personnes handicapées,
malades, souffrantes ou détraquées est compliquée car le
handicap n’est pas accepté de maniere holistique, mais
supprimé temporairement par des adaptations. Comme le note
Dolmage : «Quand T'intention des adaptations auxquelles ont
acces les étudiantes handicapées est simplement, chaque fois,
d’égaliser temporairement les regles du jeu pour elleux dans
une seule classe ou activité, il est clair que ces retrofits ne sont
pas congus pour que les gens vivent et s‘€panouissent avec un
handicap, mais plutdt pour faire disparaitre leur handicap de

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

facon temporaire » (70). Troisiemement, les adaptations et les
retrofits sont construits sous forme dexceptionnalité : des
personnes doivent en faire la demande a certains moments
spécifiques, ce qui contribue a marginaliser les personnes quon
considere avoir des « besoins spéciaux » exigeant une exception
aux normes. Cet exceptionnalisme renforce aussi 'idée fautive
selon laquelle les enjeux d’acceés ne concernent pas tout le
monde, mais seulement une minorit€. Quatriémement,
Dolmage défend que I'un des effets secondaires des adaptations
et des retrofits est de permettre aux gouvernements, aux institu-
tions et aux individus physiquement et mentalement valides de
se sentir bien vis-a-vis d’eux-mémes. Cependant, ces solutions
temporaires les dispensent d’entreprendre des changements
systémiques plus profonds pour fournir un véritable acces a
toutes les personnes sans nécessité d’adaptations ou de retrofits.
Dolmage critique le fait que plusieurs formes d’adaptation
constituent des écrans de fumée et des réponses politiquement
correctes aux besoins des communautés handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées sans vraiment transformer les formes
systémiques de validisme. Dolmage (76) écrit : « Trop de retro-
fits préservent ou perpétuent l'exclusion au lieu de la
confronter. Au lieu de créer quelque chose qui releverait d’une
véritable accessibilité, ils servent de protection légale.»
Cinquiemement, les adaptations et les retrofits ont beaucoup
d’impacts négatifs sur les groupes qu’ils sont censés soutenir, y
compris en leur ajoutant des fardeaux supplémentaires.
Dolmage mentionne certaines obligations qu'entrainent ces
adaptations (comme des réunions auxquelles il faut participer,
des formulaires qu’il faut remplir ou des certificats médicaux
qu’il faut obtenir), le fait qu’il faut se conformer a certaines
obligations pour en bénéficier et quon attende des personnes
qui en profitent quelles soient reconnaissantes. Dolmage
conclut que, s’ils ne sont pas entierement inutiles, les
adaptations et les retrofits ne devraient pas étre vus comme des
bonnes solutions aux enjeux d’accessibilité. Bien au contraire :
ils devraient simplement nous rappeler que les lieux, les
environnements, les structures, les politiques et les reglements
qui les nécessitent ont été congus au départ comme inacces-

publication/livre/DLS.html

327



328 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

sibles. Dolmage (79) explique : « Tant de retrofits naméliorent
pas lacces, en réalité. En outre, nous devons travailler a
dissocier la présence d’adaptations de la notion d’acces. Les
adaptations sont des adaptations : elles ne sauraient promettre
une accessibilité véritable et réelle. Finalement, quand des
adaptations sont en place, nous devons mieux comprendre leur
véritable colit émotionnel, physique et temporel. »

En somme, le but des adaptations et des retrofits est
deffacer temporairement les handicaps, les maladies, les
souffrances et la folie, et d’assimiler les personnes ayant des
«besoins spéciaux » dans les institutions, structures, architec-
tures et cultures dominantes. J'estime que la méme chose peut
étre dite de la suicidalité. Les campagnes de prévention
attestent du fait que la suicidalité est généralement conceptua-
lisée comme une réalité pathologique qu’il faudrait, dans un
monde idéal, entierement éradiquer. Dans ce cas, les retrofits
que représentent les diverses formes de suicide assisté offertes
a des groupes spécifiques de personnes remplissant des criteres
stricts visent également a effacer la suicidalité grace au script
ontologique du suicide assisté. Les adaptations et les retrofits
— dans ce cas, le suicide assisté pour certaines populations
ayant des «besoins spéciaux » — permettent de ne pas remar-
quer ou de remettre en cause le suicidisme systémique, ainsi
que la contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la futurité
qui rendent ces adaptations pour lacces au suicide assisté
nécessaires en premier lieu. Dans nos sociétés marquées par le
suicidisme systémique, la violence suicidiste, I'injonction a la
vie et a la futurité et la contrainte a la vie s’immiscent dans
toutes les spheres de I'existence : les lois et les reglements sur
le suicide et le suicide assisté, les décisions politiques et
économiques basées sur les taux de suicide nationaux, les
politiques publiques encadrant le suicide et le suicide assisté,
les traitements de santé médicaux/psychiatriques, les interven-
tions des services sociaux, les codes déontologiques profession-
nels, les interprétations et les réactions sociales au suicide et au
suicide assisté, les campagnes médiatiques et les discours
institutionnels, et ainsi de suite. Comme nous I'avons vu dans le
chapitre 1, toutes ces spheres tiennent pour acquis que les

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

personnes désirent vivre, et ce, le plus longtemps possible, et
qu’il ne faudrait jamais se suicider sauf si cela correspond au
script ontologique du suicide assisté. Autrement dit, les
institutions et les structures sociétales excluent les personnes
suicidaires et sont congues a lintention des besoins des
personnes non suicidaires.

Dans l'esprit de Dolmage, qui théorise les cinq limites de
la logique de l'adaptation par rapport aux handicaps, jestime
que les mémes limites s’appliquent a la suicidalité. Premiere-
ment, les personnes qui demandent le suicide assisté sont vues
comme nécessiteuses ou exigeantes, alors que les responsables
politiques, les médecins ou les autres professionnelles de la
santé qui autorisent ou exécutent des suicides assistés sont
considérées comme des «héroines » et des «sauveteureuses ».
De plus, les personnes suicidaires qui entrent dans les criteres
de l'ontologie du suicide assisté sont présentées comme braves,
dans un contraste frappant avec les autres personnes suici-
daires, vues comme laches ou manquant de courage. Deuxie-
mement, le suicide assisté pour les personnes handicapées,
malades ou souffrantes (et parfois détraquées et agées) ne vise
qua effacer la suicidalité sous une forme aseptisée par le
suicide assisté sans confronter la violence suicidiste extréme
que subissent les personnes suicidaires sur une base quoti-
dienne. Troisiecmement, le suicide assisté comme retrofit se
base sur des formes d’exceptionnalisme : chaque cas de suicide
assisté est examiné et scruté attentivement, autorisé ou rejeté,
alors que la contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la
futurité ne sont jamais remises en question. Quatriemement, le
suicide assisté comme retrofit permet a certaines personnes
d’avoir la conscience tranquille : aider les personnes en fin de
vie, les soutenir dans leur déces et offrir des choix et des
options lorsque la douleur et la souffrance deviennent insoute-
nables et irrémédiables sont des réponses politiquement
correctes aux demandes formulées par un grand nombre de
citoyennes et d’organisations. Cependant, comme nous le
rappelle Dolmage, ces décisions sont davantage motivées par
le fait de protéger les politiciennes de potentielles poursuites
judiciaires que par le souci d’une véritable accessibilité.

publication/livre/DLS.html

329



330 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Cinquiemement, comme je le démontre dans ce chapitre, les
personnes bénéficiant de mesures d’adaptation doivent se
conformer a des criteres rigides, sont soumises a des formes de
contrdle strict et sont forcées d’assumer un important fardeau
(temporel, affectif et financier, dans les nombreux contextes ou
les colits engendrés par le suicide assisté sont assumés de
maniere privée). Dolmage (2017, 93) mobilise le concept de
«fatigue d’acces», emprunté au mouvement pour la justice
pour toutes les personnes handicapées, pour référer au fardeau
placé sur les épaules des personnes handicapées, malades,
souffrantes ou détraquées, qui doivent se battre pour I'accessi-
bilité. Cette fatigue est carrément létale en maticre de suicide
assisté, comme ce fut le cas d’Adam Maier-Clayton ou de
certaines personnes vivant avec des maladies mentales qui ont
participé a I’étude de Thienpont et de ses collegues (2015), et
qui ont mis fin a leurs jours par leurs propres moyens avant
d’obtenir une autorisation ou apres que leur dossier a été rejeté.

Comme le mentionne Hamraie, la question d’'un acces
réel et signifiant doit aussi tenir compte de l'intersectionnalité.
Dolmage défend I'idée que les adaptations ne sont pas seule-
ment difficiles d’acces pour la plupart des personnes handica-
pées/détraquées, mais le sont encore davantage pour les
personnes subissant plusieurs formes de marginalisation. Cette
limite s’applique aussi a l'acces au suicide assisté pour les
groupes vivant a [lintersection de plusieurs oppressions.
Comme je l'ai démontré dans ce chapitre, le suicide assisté
reste le «privilege» d’'un nombre restreint de personnes,
habituellement les personnes blanches, éduquées ou aisées. En
tant que retrofit, le suicide assisté reste inaccessible pour les
personnes les plus marginalisées qui ne peuvent pas s’offrir des
traitements et des médicaments coliteux, qui n‘ont pas acces au
systeme de santé (ce qui est vrai de plusieurs personnes trans,
pauvres et racisées, soit parce qu'on leur refuse des soins ou
parce quelles ne peuvent pas se les payer, soit parce quelles
préferent ne pas recevoir de soins car ces derniers saccom-
pagnent d’une violence), qui n‘ont pas le privilege d’avoir regu
une éducation et qui ont du mal a gérer les formulaires et les
procédures administratives, qui sont considérées comme

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

mentalement incompétentes sur la base de formes de vali-
disme, de sanisme, d’dgisme, et ainsi de suite. En ce sens, le
suicide assisté, comme refrofit et comme adaptation pour les
«populations spéciales », n'améliore pas l'acces au soutien et a
l'aide au suicide, a tout le moins un acces qui soit collectif et
signifiant. Ces adaptations engendrent aussi des coits
importants (temporels, affectifs, financiers, etc.) qui les rendent
encore plus inaccessibles. Pour revenir a la notion d’«opti-
misme cruel» de Lauren Berlant (2011, 1), évoquée dans le
chapitre 2, il serait possible de dire que les formes actuelles de
suicide assisté sont un optimisme cruel, car elles symbolisent
ce que veulent vraiment des personnes suicidaires comme moi
et beaucoup d'autres personnes que je connais, mais repré-
sentent en méme temps un «obstacle a notre épanouisse-
ment », pour reprendre les mots de Berlant. En effet, le suicide
assisté reste hors de portée pour les personnes suicidaires, car
lontologie et les mécanismes sur lesquels il repose visent a
rejeter la possibilité méme du suicide. Comme forme d’adapta-
tion, le suicide assisté est un élément central du systeme de
violence suicidiste, minant la crédibilité et la 1égitimité des
personnes suicidaires et leur barrant laccés a des soins de
santé, a des services sociaux et au soutien dont elles ont
désespérément besoin. En ce sens, je suggere que les diverses
formes de suicide assisté sont des «“technologies de la
patience” [et quelles] suspendent les questions sur la cruauté
du maintenant» (Berlant 2011, 28) pour les personnes suici-
daires.

Un acces signifiant impliquerait également de cesser de
simplifier et de réduire la conceptualisation de mesures
d’accessibilité spécifiques a certains types de handicaps, pour
plutét imaginer comment plusieurs groupes de gens vivant
diverses réalités pourraient en bénéficier. Comme Iécrit Price
(2011, 122-123) : «Par exemple, si l'on peut présumer que des
copies papier de documents ne servent quaux personnes ayant
des déficits auditifs, elles pourraient en réalité aider un large
éventail de personnes, y compris celles qui ont du mal a se
concentrer, 2 mémoriser ou a décoder le langage oral, que
cette difficulté résulte d’'une fatigue, d'une maladie, d'un TDAH

publication/livre/DLS.html

331



332 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ou de 1ésions cérébrales. » De facon similaire, il faudrait voir la
mise en ceuvre d’un acces signifiant au suicide assisté non pas
comme un processus qui serait seulement pertinent pour les
personnes suicidaires, mais plutdt comme une pratique ayant le
potentiel d’aider de nombreux individus qui souffrent peut-étre
en silence, mais qui, en réalité, désirent vivre. Comme je l’ai
démontré dans le chapitre 1, malgré toutes les bonnes inten-
tions dont les mesures de prévention du suicide témoignent,
I'une de leurs pires conséquences est de réduire au silence les
individus en détresse qui craignent de subir les conséquences
de la violence suicidiste s’ils partagent honnétement leur désir
de mourir. Un véritable acces au suicide assisté encouragerait
beaucoup de gens qui souffrent actuellement en silence, et
surtout ceux qui appartiennent a des groupes marginalisés, a
finalement parler de leur suicidalité. Autrement dit, penser au
suicide assisté dans une perspective de justice pour toutes les
personnes handicapées et dacces signifiant et collectif
(Hamraie 2017) aurait un impact positif sur plusieurs commu-
nautés marginalisées au-dela des personnes suicidaires. Par
exemple, diverses personnes marginalisées pourraient Etre
appelées a discuter plus ouvertement de leur suicidalité ou de
leurs enjeux de santé mentale. En somme, ce quon pourrait
appeler le potentiel thanatopolitique '> du mouvement et des
discours sur le droit 2 mourir pour les personnes suicidaires,
une notion que jexamine plus en détail dans le prochain
chapitre, reste inexploité dans cette logique de ladaptation
fondée sur une ontologie validiste, saniste, agiste et suicidiste
du suicide assisté. Une thanatopolitique signifiante, déployée
avec une approche intersectionnelle et dans une perspective
antisuicidiste, nous permettrait de penser un acces collectif au
suicide assisté dont I'impact se ferait sentir a bien plus grande
échelle que chez les personnes suicidaires uniquement. Car
l'accessibilité est I'affaire de tout le monde.

162. On doit I'invention du terme thanatopolitique a Giorgio Agamben (1998). 11
est composé du préfixe thanato-, référant a Thanatos, le dieu grec de la mort, et
politique. Le terme réfere aux « politiques de la mort» (Murray 2006, 195).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

L 4.5. Mot de la fin

Alors que la premiere partie de ce livre se penche sur le

suicide, la seconde partie se tourne vers le suicide assisté.

Comme je l'ai expliqué dans ce chapitre, le suicide assisté a été
repensé, reformulé et réétiqueté dans le mouvement et les
discours sur le droit a mourir sous divers noms qui visent a le
distinguer clairement de la suicidalité. Le suicide assisté a été
reformulé comme une mort assistée, comme une aide médicale
a mourir et méme comme un soin de fin de vie, afin d’en faire
tout ce que le suicide n’est pas. En effet, dans la lutte pour
légaliser la mort assistée, I'ensemble des fondements et de la
logique du mouvement pour le droit a mourir et de ses discours
repose sur Iétablissement dune frontiere nette entre la
pratique du suicide, souvent décrite comme irresponsable,
égoiste, impulsive, irrationnelle ou dommageable pour autrui,
et la pratique de la mort assistée, souvent décrite comme sage,
organisée, altruiste, prudente, préméditée, rationnelle et utile.
En ce sens, les discours sur le droit a mourir incarnent
radicalement le biopouvoir et la biopolitique : pour protéger et
maximiser la vie de la population (faire vivre), il faut laisser
mourir les sujets abjects, considérés comme irrécupérables.
L’approche de queerisation et de transement que je mobilise
ici aide non seulement a identifier les racines sociopolitiques
des constructions binaires opposant le suicide au suicide
assisté, mais les déconstruise aussi intégralement. Effective-
ment, ce qui demeure implicite tout en étant omniprésent dans
ce chapitre est le fait que jabandonne toute division nette entre
le suicide et le suicide assisté. Selon ma perspective, le suicide
et le suicide assisté appartiennent a la méme catégorie, vu
qu’ils impliquent tous deux le suicide. Si I'un est accompli sans
soutien, l'autre s’accomplit avec l'aide de I’Etat, du systeme
médical, de la famille, et ainsi de suite. La présomption selon
laquelle le suicide et le suicide assisté appartiendraient a
différentes catégories est une des principales raisons pour
lesquelles la suicidologie critique et les mouvements/champs
d’études antioppression (a lexception du mouvement du
handicap/Mad, qui s’y oppose largement) ignorent générale-

publication/livre/DLS.html

333



334 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ment les questions soulevées par le suicide assisté et que la
suicidalité reste absente des discours sur le droit a mourir, dans
le meilleur des cas, ou est utilisée comme un dispositif d’«alté-
risation» accordant une légitimité plus grande au suicide
assisté, dans le pire des cas. Or, dans les deux cas, les réalités,
préoccupations, besoins, obstacles et formes de violence subies
par les personnes suicidaires sont ignorées ou, pire, recon-
duites. Comme je 'ai soutenu dans ce chapitre, tandis que les
discours suicidistes préventionnistes sur le suicide, comme
ceux que jai examinés dans la premiere partie de ce livre,
constituent des somatechnologies de vie forcant les personnes
suicidaires a rester vivantes, les discours sur le droit & mourir
représentent paradoxalement des somatechnologies de vie
encore plus puissantes et insidieuses. En pronant un droit a
mourir exclusif aux «groupes spéciaux », dans une perspective
validiste, saniste, Agiste et suicidiste, le mouvement et les
discours sur le droit 2 mourir avancent une logique de I'adapta-
tion qui fait écran a un acces signifiant et collectif au suicide
assisté pour tout le monde, et particulierement pour les
personnes suicidaires. En ce sens, le suicide assisté dans ses
formes actuelles pourrait étre conceptualisé a travers la notion
d’optimisme cruel. A travers une vision retrofit consistant a
accorder un droit a mourir seulement aux personnes qui
remplissent des criteres médicaux/psychiatriques spécifiques,
le mouvement pour le droit a mourir et ses discours €vitent de
troubler le systéme structurel sur lequel reposent les adapta-
tions en matiére de suicide assisté : le suicidisme. Ce faisant,
ils omettent d’analyser la contrainte a la vie et ses diverses
injonctions, y compris I'injonction a la vie et a la futurité, qui
sont imposées aux sujets vivants dont la vie est considérée
comme valant la peine détre vécue et qui S'immiscent a tous
les niveaux de la société. En plus d’étre néolibérale, individua-
liste, validiste, saniste, Agiste et suicidiste, la logique de
l'adaptation a laquelle saccrochent le mouvement et les
discours sur le droit 2 mourir m’apparait comme une occasion
manquée d’élaborer une thanatopolitique intersectionnelle plus
forte. Alors que, dans leurs formes actuelles, le mouvement et
les discours sur le droit a mourir endossent des valeurs

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

auxquelles je m’oppose vivement, je crois qu’il existe un
potentiel sous-exploité de penser le droit a la mort et au suicide
assisté a partir d'une approche antioppression. Les chapitres 4
et 5 sont une invitation a saisir cette opportunité de repenser le
suicide assisté dans une perspective queer, trans, crip et détra-
quée.

L Chapitre 5. Queeriser, transer, cripper
et détraquer le suicide assisté

335

Que signifie le fait qu’il devient de plus en plus difficile
d’imaginer (et donc doffrir) une aide a vivre que d’imaginer et

d'offrir une aide a mourir (Chandler et Ignagni 2019) ?

— Anne McGuire, «From Boomer to Zoomer. Aging with

Vitality under Neoliberal Capitalism »

Certaines activistes/chercheureuses du handicap, dont Eliza
Chandler et Esther Ignagni (2019), que cite McGuire dans le
passage ci-dessus, suggerent quon ne peut pas dissocier la
question de la mort, assistée ou pas, de celle de la vie et des
conditions de vie. Bien que je sois entierement daccord, je
crois que, trop souvent, les mouvements sociaux et les champs
d’études antioppression traitent l'aide a mourir (ou le suicide
assisté) et l'aide a la vie comme mutuellement exclusives. Que
se passe-t-il si nous cessons, dans une perspective queercrip, de
voir ces deux formes dassistance, 'une pour mourir et l'autre
pour vivre, comme incompatibles et mutuellement exclusives, et
commengons a les percevoir comme coconstitutives et imbri-
quées ? En utilisant cette question pour me guider, je
rassemble dans ce chapitre la mort et la vie dans une thanato-
politique (politique de la mort) radicale qui soutient le suicide
(assisté) tout en envisageant des futurités suicidaires et une
«€éthique de la vie» (Fullagar 2003, 305) avec les personnes
suicidaires, a travers des changements systémiques pouvant
améliorer leurs conditions de vie. Tout au long des chapitres
précédents, nous avons vu que le suicide et le suicide assisté

publication/livre/DLS.html



336 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

sont le plus souvent percus comme opposés. Le premier est
considéré comme «irrationnel/aliéné », tandis que lautre
semble «rationnel » aux yeux des partisanes du droit a mourir.
Dans ce chapitre, je comble ce fossé entre les deux en les
rassemblant sous un nouveau modele queercrip du suicide
(assist€). L’'usage des parenthéses indique linclusion de
conceptualisations aussi bien du suicide que du suicide assisté.
Mon modele queercrip de conceptualisation du suicide
(assisté) propose une autre voie aux modeles médical, social,
de santé publique et de justice sociale de la suicidalité
(chapitre 1), ainsi quaux modeles de suicide assisté médical et
celui basé sur les droits (chapitre 4). Mon modele queercrip du
suicide (assisté) s’inspire des perspectives de justice sociale sur
la suicidalité et s’ancre en elles, ainsi que dans les modeles
queercrip du handicap (comprenant le modele sociosubjectif
du handicap ; voir le chapitre 3), mais se nourrit aussi du cadre
théorique du suicidisme et de ses concepts dérivés, comme la
contrainte a la vie. Ce modele queercrip, qui sappuie sur ce
que Alison Kafer (2013, 14) a appelé «lactivisme queercrip
radical », propose un contre-discours aux récits dominants sur
le suicide (assisté), qui constituent des somatechnologies de vie
néfastes pour les personnes suicidaires. Dans cette optique, ce
modele vise a fournir une justice épistémique pour les sujets
suicidaires. Pour atteindre cet objectif, ce chapitre se divise en
quatre sections. Alors que la premiere section présente mon
modele queercrip du suicide (assisté), la deuxiéme introduit
mon approche affirmative du suicide, ainsi que ses caractéris-
tiques, principes et avantages. Cette approche, qui peut &tre
mobilis€e a plusieurs niveaux (par exemple : politique, social,
légal ou médical), promeut et s’ancre dans le modele queercrip
du suicide (assisté). La troisieme section répond a de poten-
tielles objections a mon approche affirmative du suicide. Dans
la derniere section, je discute de I'importance d’élaborer une
thanatopolitique antioppression et jappelle a la coalition de
divers mouvements sociaux pour lutter en vue d’une justice
sociale globale incluant divers groupes marginalisés, y compris
les personnes suicidaires.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

L 5.1. Le modele queercrip du suicide
(assisté)

La nécessité d’'un nouveau modele de suicidalité se base sur
quatre observations dont jai traité dans ce livre et que je
résume ici. Premieérement, il n’existe aucun modele global de la
suicidalité théorisant a la fois le suicide et le suicide assisté a
travers une approche antioppression (chapitre 1). De maniere
générale, les personnes qui adoptent une approche antioppres-
sion pour analyser le suicide le font pour critiquer la violence
et les oppressions systémiques qui menent les personnes
suicidaires a s’enlever la vie elles-mémes ou par 'entremise de
I’Etat par le suicide assisté (chapitres 2 et 3). Autrement dit, je
conteste dans ce chapitre I'idée qu’il serait contradictoire pour
une perspective antioppression d’endosser le suicide et le
suicide assisté. Deuxiémement, a ma connaissance, personne
n’a encore défendu un droit a mourir impliquant des droits
positifs (comme le droit de recevoir de l'aide et des services) et
le soutien de I'Etat pour les personnes suicidaires, et non seule-
ment pour les personnes handicapées, malades, souffrantes,
détraquées ou agées (chapitre 4). Dans le cadre des recherches
que jai menées durant la derniere décennie, je n'ai jamais
rencontré une seule chercheureuse, auteurice ou activiste dont
les travaux pronent des droits positifs pour les personnes
suicidaires dans une optique antioppression. Troisiemement,
les modeles actuels de conceptualisation du suicide et du
suicide assisté ne reproduisent pas seulement plusieurs -ismes,
mais reproduisent aussi activement l'oppression suicidiste ou
omettent de la problématiser. En effet, comme je I'ai démontré
dans plusieurs chapitres de ce livre, soit les discours actuels sur
le suicide et les stratégies pour le prévenir produisent plus de
mal que de bien (ce qui est aussi vrai des discours sur le
suicide assisté) et constituent ainsi de puissantes formes de
somatechnologies de vie et d'optimisme cruel, soit ces discours
et stratégies dénoncent la maltraitance des personnes suici-
daires sans toutefois proposer des gestes concrets pour mettre
fin au suicidisme et soutenir les volontés des personnes
suicidaires. Dans ce sens, le suicidisme et la contrainte a la vie

publication/livre/DLS.html

337



338 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

nont toujours pas été théorisées, et ce, méme dans une
certaine mesure dans les mouvements sociaux et les travaux
innovateurs en suicidologie critique. Quatriemement, malgré
les «guerres» pour léradication de la suicidalité, quelles
Sappuient sur une perspective médicale, sociale, de santé
publique ou de justice sociale, certaines personnes veulent
toujours mourir pour diverses raisons, qu’elles soient soutenues
ou non dans ce geste par le suicide assisté. Les personnes
suicidaires ne cherchent pas daide et accomplissent leur
suicide en privé. Qui plus est, les suicides assistés composent
une proportion élevée de la mortalité dans les pays ol cette
option est disponible; quand elle ne l'est pas, cette pratique
perdure malgré tout dans la clandestinité '®3. La popularité du
marché clandestin du suicide assisté est attestée par l'intérét
massif porté envers les technologies de substitution aux
approches médicales et les méthodes DIY [Do It Yourself]
visant a provoquer une mort paisible par soi-méme. Plusieurs
millions de copies de livres sur les méthodes d’autoaccomplis-
sement du suicide sont vendues chaque année '%. Pour toutes
ces raisons, je crois que nous devrions mettre en place un
modele du suicide (assisté) qui tient compte de ces faits et qui
permet de potentiellement surmonter certaines limites des
autres modeles.

Mon modele queercrip du suicide (assisté) comprend
deux composantes : descriptive et normative. Premiérement,
sur le plan descriptif, ce modele implique de reconnaitre le
suicidisme systémique et ses impacts sur les personnes suici-
daires. Deuxiemement, sur le plan normatif, ce modele
suggere d’élaborer un programme politique visant a mettre fin
au suicidisme en accompagnant les personnes suicidaires, y
compris possiblement grice au suicide assisté. Comme je le
mentionnais dans le chapitre 1, je recois généralement deux
réactions a cette conceptualisation de la suicidalité, qui
s’ancrent dans ces deux composantes. Tandis que les activistes/

163. Sur ce point, voir Magnusson (2004); Stefan (2016); Quill et Sussman
(2020) ; et Engelhart (2021).

164. Sur ce point, voir Ogden (2001) ; Magnusson (2004) ; Engelhart (2021) ; et
Exit International (2021).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

chercheureuses trans, queers, du handicap, crips et Mad et les
suicidologues critiques accueillent habituellement de maniere
favorable mes idées sur le suicidisme systémique et s’accordent
sur la nécessité de remettre en question les traitements
coercitifs, de discuter plus ouvertement de suicidalité et de
reconnaitre la violence que subissent les personnes suicidaires,
iels résistent souvent émotivement a 'idée d’appuyer le suicide
(assisté) pour les personnes suicidaires. Par exemple, tout en
adoptant le suicidisme comme cadre théorique, Grace
Wedlake (2020, 98) admet que la complexité et le caractere
délicat entourant la suicidalité des étres chers rendent plus
difficile de soutenir leur droit a la mort (assistée ou pas). Elle
décrit sa réaction émotive (102) :

339

Si je reconnais que mes amies suicidaires méritent une
agentivité dans leur décision de vivre ou de mourir, je me
demande encore comment mettre en pratique ce précepte. |...]
Je n’ai pas encore été en mesure de trouver une explication
convaincante pour mettre en ceuvre cette approche de réduc-
tion des risques d’une facon qui reconnaitrait la vulnérabilité,
la complexité et la souffrance engendrées par I'idée de perdre
une amie [...]. De plus, je n’ai pas encore pu me débarrasser
de mon désir — sans doute égoiste — de me battre pour les
gens que jaime, et je me débats toujours avec la possibilité de
résister aux discours dominants de prévention du suicide tout
en me battant pour que les personnes suicidaires restent dans
nos vies.

La réaction de Wedlake est typique de celles que je recois,
souvent de personnes non suicidaires, lorsque je présente mon
modele queercrip du suicide (assisté). A ce stade, jespere
néanmoins avoir réussi a convaincre le lectorat que queeriser,
transer, cripper et détraquer le suicide et le suicide assisté nous
entrainent nécessairement sur un terrain chaotique, complexe
et intriqué, qui exige de prendre un pas de recul et de procéder
a une réflexion sur nos propres présomptions, émotions/affects
et histoires personnelles concernant la suicidalité.

publication/livre/DLS.html



340 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Comme lindiquent certaines personnes qui sont en
dialogue avec mes propositions théoriques, la mise en ceuvre
de mon modele queercrip du suicide (assisté) souléve plusieurs
questions'%. Sa mise en ceuvre exigerait effectivement un
changement de paradigme en suicidologie et en suicidologie
critique, ainsi que dans notre maniere de percevoir le suicide et
le suicide assisté. Ce modele queercrip transforme drastique-
ment la notion de devoir en matiere de suicide et de suicide
assisté. D’un devoir de prévenir le suicide des personnes suici-
daires et de soutenir le suicide assist¢ des «populations
spéciales » sur la base d’'une ontologie validiste, saniste, dgiste
et suicidiste du suicide assisté, nous nous tournons vers un
devoir de soutenir les personnes suicidaires et leurs besoins, y
compris par le suicide assisté. Le modele queercrip du suicide
(assisté) cherche ainsi a ouvrir nos imaginaires quant a ce qui
arriverait si nous adoptions un cadre antisuicidiste et une
approche intersectionnelle inclusive des personnes suicidaires
pour réfléchir a ces enjeux. Mon modele queercrip n’est pas un
canevas de peinture a numéros offrant des réponses a toutes les
questions soulevées par I'enquéte épistémologique que je mene
dans ce livre. Inspiré par les perspectives abolitionnistes dont
je traite en introduction, ce modele constitue plutdt une
théorie «hors des sentiers battus » permettant de commencer a
envisager les transformations profondes qu’une perspective
antisuicidiste pourrait engendrer dans les discours, interven-
tions, politiques, lois et représentations sociales et culturelles
sur le suicide et le suicide assisté. Néanmoins, suivant la «dis-
épistémologie » de Liat Ben-Moshe (2020, 126), ce modele
queercrip exige d’abord d’abandonner nos certitudes sur les
«Vvérité€s » du suicide (assisté) pour accepter I'imprévisibilité et
I'inconnu que suppose une transition si radicale.

Dans l'esprit de transer le suicide (assisté), jaime penser
que les réalités actuelles des personnes suicidaires partagent
certaines ressemblances avec celles que vivaient les personnes
trans il y a plusieurs décennies, lorsque leurs droits, les soins

165. Voir, par exemple Wedlake (2020); Benkhelifa et al. (2021); Camier-
Lemoine et Leaune (2021) ; Fitzpatrick et al. (2021) ; Marsh, Winter et Marzano
(2021) ; Fitzpatrick (2022) ; Krebs (2022) ; et LeMaster (2022).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

de santé transaffirmatifs et certains termes comme cisgenre,
cisgenrisme et cisnormativité n'existaient pas. Les gens
posaient plusieurs questions : et si de plus en plus de personnes
voulaient transitionner ? Qui paiera pour leurs traitements ?
Quels sont les motifs valables pour justifier une transition ?
Quel devrait étre 1'Age 1égal pour pouvoir transitionner ? Que
faire des regrets potentiels apres une transition ? Qui décidera
qui peut transitionner? Comment I'Etat gérera-t-il les
formulaires administratifs et les statistiques s’il y a plus de
deux sexes/genres ? Cette liste de questions est apparemment
sans fin. Ce sont ces interrogations qui étaient (et qui restent)
soulevées lorsqu’il était question des enjeux trans. A I'époque,
les activistes, le personnel médical et les chercheureuses qui
défendaient le respect, linclusion, la reconnaissance et
l'agentivité des personnes trans n’avaient pas de réponses a ces
questions pertinentes. lels ont dfi en formuler au fur et a
mesure que les attitudes sociales, les pratiques médicales et les
lois évoluaient. Iels devaient d’abord ouvrir les esprits, les
ceeurs et les imaginaires aux identités trans. Avec mon modele
queercrip du suicide (assisté), je veux essentiellement faire la
méme chose.

Avant méme de répondre aux questions quant au qui, au
quoi, au quand, au ou, au pourquoi et au comment des transi-
tions de sexe/genre, cette analogie montre la nécessité de
reconnaitre tout d’abord la possibilité qu’une transition soit une
option valable. La mé&me chose peut étre dite du suicide
(assisté). Les questions sur le suicide (assisté) touchent tous les
aspects de nos sociétés. Et si de plus en plus de personnes
demandaient l'accés au suicide assisté ? Qu’arriverait-il si
l'approche affirmative du suicide déstigmatisait la suicidalité et
rendait la mort attrayante pour des personnes qui vivent une
détresse temporaire ? Comment distinguer un authentique
désir de mourir d’un désir impulsif ? Quels sont les motifs qui
justifient le suicide assisté ? Qui administrera les suicides
assistés ? Qui paiera pour les suicides assistés ? Quel devrait
étre I'dge minimum pour avoir acces au suicide assisté ? Que
faire de lobligation morale quont certaines personnes
suicidaires, comme les personnes monoparentales ayant de

publication/livre/DLS.html

341



342 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

jeunes enfants, envers les autres personnes dont elles prennent
soin ? Comment éviter que le suicide assisté volontaire dérive
vers des pratiques non consentantes, comme l'euthanasie invo-
lontaire ? Une personne peut-elle préparer en avance des
directives anticipées pour son suicide assisté ? Si le suicide
assisté était universellement accessible, affecterait-il dispropor-
tionnellement les communautés marginalisées? Comment
peut-on mettre en place des interventions basées sur le
consentement éclairé pour des décisions aussi cruciales?
Combien de jours, de semaines ou de mois une personne
devrait-elle attendre avant daccéder au suicide assisté?
Comment pourrait-on intervenir dans des situations de crise a
partir d’'un cadre antisuicidiste ? Cette liste de questions est,
elle aussi, apparemment sans fin. Mais avant d’aborder ces
dernieres, nous devons d’abord envisager le suicide et le suicide
assisté comme des options valables, et méme positives dans
certains cas. Le but de ce livre est d’ouvrir ces possibilités dans
nos ceeurs et nos esprits. Il s’agit de commencer a nommer, a
conceptualiser et a dénoncer le suicidisme, et de commencer a
envisager ce a quoi pourrait ressembler un programme socio-
politique ou une thanatopolitique luttant contre l'oppression
systémique que vivent les personnes suicidaires, comme je le
propose dans le reste de ce chapitre. Il est important de
répondre a ces questions, mais je crois que cela ne peut arriver
quapres avoir d’abord reconnu la possibilité du suicide assisté
pour tous les individus, y compris pour les personnes suici-
daires.

Sans répéter mes arguments sur la nécessité de queeriser,
de transer, de cripper et de détraquer le suicide (assisté),
jinsiste sur le fait que mon modele queercrip se nourrit
simultanément du tournant antisocial dans la théorie queer et
de ses notions de négativité, d’antifuturité et d’échec, et du
tournant affectif et relationnel queer appliqué aux personnes
suicidaires et de I'imaginaire de la futurité crip. Dans une
perspective antivalidiste et antisaniste, ce modele condamne
les attitudes de mépris et de dénigrement des personnes
suicidaires, souvent considérées comme «irrationnelles »,
«folles », «détraquées » ou trop «aliénées» pour comprendre

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

leurs propres choix. Ce modele rejette également la logique
validiste, saniste, agiste et suicidiste qui sous-tend les discours
actuels sur le droit a mourir. Il appelle & une politique de la
compassion et de la responsabilité capable de soutenir les
personnes suicidaires dans toutes les spheres ou elles
pourraient vouloir exercer leur agentivité et leur autodétermi-
nation, y compris dans leur désir de mourir d’'un suicide
assisté. Le plus important est que ce modele est congu pour
compléter, et non pour remplacer, la lutte contre les oppres-
sions qui influencent la suicidalité chez les groupes margina-
lisés. Permettez-moi d’étre clair : ce modéle queercrip ne
propose pas une solution rapide et individualiste, par le suicide
assisté, permettant de sortir de leur misére toutes les personnes
affectées par Uhétérosexisme, le cisgenrisme, le validisme, le
sanisme, le colonialisme, le racisme, le capitalisme ou
ldgisme, sans combattre les systemes doppression qui rendent
leur vie invivable en premier lieu. Au contraire, ce modéle
sancre dans un combat contre tous les systémes violents, y
compris le systéme suicidiste. Ce modele postule qu’il n’est pas
antithétique de lutter pour la justice sociale et des transforma-
tions sociales tout en pronant une approche plus responsable
vis-a-vis des expériences et la stigmatisation que vivent les
personnes suicidaires, les préjugés avec lesquels elles vivent (et
meurent) et la violence suicidiste systémique qu’elles subissent.

Le modele queercrip du suicide (assisté) s’inspire d’épis-
témologies émancipatrices comme les épistémologies Noires
(Hill Collins 2000; Medina 2012) et trans (Radi 2019).
Comme je 'explique dans le chapitre 1, ce modele s’ancre dans
une position épistémologique suicidaire qui reconnait la 1égiti-
mité, la crédibilité et l'expertise des personnes suicidaires
comme sujets connaissants par rapport au suicide (assisté).
Mon modele queercrip est aussi guidé par ce que Katrina
Jaworski (2020, 598) considere comme les deux « principes et
attitudes philosophiques » nécessaires a 'étude de la suicida-
lité : I’émerveillement et la générosité. Plus que des principes
et des attitudes, I'émerveillement et la générosité forment la
base de ce qu'elle considére comme une approche éthique du
suicide, incluant des formes d’écoute active des personnes

publication/livre/DLS.html

343



344 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicidaires (596) : «Il peut étre utile de pratiquer I'émerveille-
ment et la générosité lorsque nous écoutons des personnes qui
ont survécu a une tentative. Ce genre d’écoute signifie que nous
respectons leur choix tel qu’il leur appartient, selon le sens
quelles y attribuent %, »

En somme, mon modele queercrip cherche a démanteler
les systemes d’oppression qui poussent certains groupes
marginalisés vers la suicidalité, et ce, plus que d’autres. Il
cherche aussi a démanteler le suicidisme, la contrainte a la vie
et 'injonction a la vie et a la futurité. Ce modele nous permet
de dépasser «la contrainte & lontologie de la patho-
logie » (Marsh 2010b, 4) au sujet de la suicidalité afin de
problématiser le suicidisme. Il nous permet aussi d’envisager le
suicide assisté dans une perspective antioppression pour
surmonter l'ontologie du suicide assisté qui limite ce dernier
aux personnes handicapées, souffrantes, malades, détraquées
ou agées. Cette double critique de deux ontologies, l'une reliée
au suicide et l'autre au suicide assisté, permet de soutenir le
suicide assisté pour les personnes suicidaires a partir d'une
approche antioppression. Ce modele créerait également des
espaces plus slirs ou discuter ouvertement de la suicidalité et
du désir de mourir, en créant simultanément l'espace ol
trouver de potentielles voies permettant a certaines personnes
suicidaires de continuer a vivre. En ce sens, ce modele épouse
une «éthique de I'émerveillement et de la générosité» envers
les personnes suicidaires et propose une éthique pour vivre
avec elles, en ouvrant des canaux de communication et en
fournissant a ces dernieres l'aide dont elles ont besoin, quelles
choisissent de continuer a vivre ou qu'elles préferent mourir.
Tandis que le modele queercrip du suicide (assisté) ouvre les
imaginaires pour conceptualiser différemment le suicide et le
suicide assisté sur les plans épistémologique et théorique, il
sert également de fondement pour élaborer des approches
alternatives du suicide (assisté), telles que lapproche
affirmative du suicide que je propose dans la section qui suit.

166. Fullagar (2003) fait allusion & une «éthique de 1'écoute» des personnes
suicidaires qui partage des similarités avec «I'éthique de I'émerveillement et de
la générosité » élaborée par Jaworski.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

Dans ce sens, l'approche affirmative du suicide pourrait étre
considérée comme un premier pas vers la concrétisation de la
transformation radicale proposée par le modele queercrip du
suicide (assisté).

L— 5.2. L’approche affirmative du suicide

Mon approche affirmative du suicide [suicide-affirmative
approach] promeut et senracine dans le modele queercrip du
suicide (assisté), et peut &tre mobilisée a divers niveaux :
théorique et épistémologique (dans les recherches), légal (dans
les lois), politique (dans les politiques publiques), social (dans
les représentations culturelles et les attitudes sociales),
médical/psychologique (dans les soins de santé et les services
sociaux), et ainsi de suite. Mobilisée dans les soins de santé et
les services sociaux, I'approche affirmative du suicide peut se
traduire par des «soins de santé affirmatifs du suicide » (Baril
2020c, section 2.3.2), similaires aux soins de santé transaffir-
matifs offerts aux communautés trans. De la méme maniere
que l'approche transaffirmative informe les recherches, les lois,
les politiques sociales, les interventions et les soins de santé
pour progressivement rendre nos sociétés et institutions
antitrans plus respectueuses et inclusives des personnes trans,
une approche affirmative du suicide pourrait étre pleinement
appuyée durant la période de transition des sociétés suicidistes
vers des sociétés antisuicidistes. Il est important de mentionner
que mon approche affirmative du suicide est affirmative de la
vie aussi bien que de la mort. Plus qu'une approche de défense
du droit au suicide assisté, elle se concentre sur l'accompagne-
ment des personnes qui considérent la possibilité de mourir
d’un suicide (assisté) pour les aider a prendre des décisions
éclairées. L’approche affirmative du suicide délaisse radicale-
ment les discours médicaux sur le droit a2 mourir qui se fondent
sur le validisme, le sanisme, 'dgisme et le suicidisme, ainsi que
le modele basé sur les droits, que propose entre autres Exit
International. La logique qui sous-tend les discours sur le droit
a mourir est souvent dérivée de politiques libérales et de ce

publication/livre/DLS.html

345



346 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

que Sally Chivers (2020, 52) appelle «la pensée d’austérité »
— cest-a-dire une logique de coupures budgétaires visant a
réaliser des économies, mais aussi la maniére dont nous
pensons a nous-mémes et a nos vies. L’approche affirmative du
suicide détonne avec les conceptualisations dominantes du
droit a mourir, non seulement du fait des valeurs antioppres-
sion qui lui sont constitutives, mais aussi sur le plan des
criteres et des objectifs du soutien au suicide assisté. En effet,
la logique qui sous-tend mon approche affirmative du suicide
nest pas une «pensée daustérité» ou une logique de la
sacrifiabilit¢ des communautés marginalisées. Elle se
concentre au contraire sur les personnes qui sont les plus
marginalisées dans nos sociétés et cherche a combattre
diverses formes de -ismes, y compris des formes que les
mouvements sociaux n'ont pas encore reconnues, comme le
suicidisme. Cette approche demanderait des ressources et des
investissements pour améliorer les soins de santé (universels),
les conditions de vie, le soutien psychologique et
communautaire, etc. En somme, alors que les activistes/cher-
cheureuses antioppression présentent presque toujours le droit
a mourir par le suicide assisté comme l'une des positions les
plus conservatrices et violentes quon saurait adopter,
l'approche affirmative du suicide montre qu'un soutien a une
forme renouvelée de suicide assisté ne se conjugue pas avec le
conservatisme politique, la pensée daustérité et la logique
validiste, saniste, 4giste et suicidiste.

Dans l'esprit du champ émergeant des études queers de la
mort (Petricola 2021 ; Radomska, Mehrabi et Lykke 2019),
mon approche affirmative du suicide historicise et politise la
mort au lieu de la voir comme un événement naturel. Le
passage entre la vie et la mort, qu’il s’agisse d’'une mort soi-
disant naturelle ou par suicide (assisté), est un passage
profondément social et relationnel. Néanmoins, sa socialité et
sa relationnalité sont déniées aux personnes suicidaires, qui, en
l'absence d’une approche affirmative du suicide, sont condam-
nées a mourir seules si elles veulent compléter leur suicide.
L’approche affirmative du suicide insiste sur 'importance d’'un
tournant affectif et relationnel orienté vers les personnes

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

suicidaires. Elle tient compte des expériences subjectives de
souffrance que ces dernieres vivent, sans égard aux sources de
cette souffrance. Elle ouvre la possibilité dexplorer la
suicidalité sans honte ni culpabilit€. Elle nous permet
d’explorer des questions cruciales avec les personnes suici-
daires. Quest-ce qui vous attire dans l'option du suicide
(assisté) ? De quel type d’aide ou de soutien avez-vous besoin
pour traverser cette période difficile de votre vie ou pour y
mettre fin? Avez-vous informé vos proches de votre désir de
mettre fin a vos jours, et vous soutiennent-iels dans ce
processus ? Avez-vous considéré d’autres options ? Avez-vous
considéré toutes les implications de cette décision ? Avez-vous
planifié votre fin de vie, votre mort et sa suite? Comme
l'approche transaffirmative, l'approche affirmative du suicide
offre un soutien, une compassion et des soins a travers un
modele basé sur le consentement éclairé, en tenant pour acquis
que ce sont les personnes qui font ces choix qui détiennent
lexpertise permettant de prendre des décisions sur leur
transition — dans ce cas, de la vie a la mort. Comme
lapproche transaffirmative, 'approche affirmative du suicide ne
pousse pas les gens a procéder a une transition ou, dans ce cas,
a avoir recours au suicide assisté, mais offre plutdt un espace
plus siir ot toutes les options peuvent étre explorées.
L’approche affirmative du suicide est centrée sur les voix
des personnes suicidaires, qui, malgré les formes de violence
épistémique quelles subissent, y compris des formes générali-
sées d’injustices testimoniales et herméneutiques et de margi-
nalisation herméneutique (voir le chapitre 1), ont des choses
importantes a partager qui sont trop peu souvent écoutées. Il
semble cruel de forcer une personne qui ne veut pas vivre a le
faire au nom d’une injonction a la futurité et parce que les
personnes non suicidaires ou anciennement suicidaires
estiment savoir mieux que les personnes suicidaires elles-
mémes ce qui est bon pour elles. Quand Graeme Bayliss a
exprimé son désir de mourir sur les ondes de I'émission de
radio The Current, a CBC, il était fascinant d’écouter comment
tout le monde — psychologues, sociologues et divers autres « -
logues » — se pronongait sur ce que devrait étre son destin

publication/livre/DLS.html

347



348 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

(c’est-a-dire de continuer a vivre), convaincu de savoir ce qui
était le mieux pour lui. Mon approche vise a créer des espaces
plus stirs ou les voix des personnes suicidaires peuvent étre
entendues, légitimées et désassujetties, pour utiliser une
terminologie foucaldienne. Ces espaces plus sfirs doivent étre
exempts dans la mesure du possible de toute forme de juge-
ment, de stigmatisation, de paternalisme et d'oppression, et
doivent étre des environnements accueillants ot les personnes
suicidaires peuvent exprimer librement leurs expériences, leurs
pensées et leurs revendications sans peur des représailles ou
des conséquences suicidistes. Cette approche reconnait la
douleur et la souffrance causées par les oppressions sociales et/
ou les handicaps mentaux et psychologiques sans pour autant
utiliser la condition mentale et psychologique des personnes
suicidaires ou leur aliénation sociale pour invalider et rejeter
leur agentivité. Cette approche suggere de travailler sur
plusieurs plans : s’il est nécessaire de s’attaquer sans relache
aux oppressions sociopolitiques qui peuvent créer ou intensifier
les idéations suicidaires, nous devons aussi reconnaitre que la
souffrance vécue par les personnes suicidaires est réelle et
respecter leur besoin de mettre fin a leurs jours apres une
réflexion approfondie et grice a un  processus
d’accompagnement soutenant.

L 5.2.1. Dix principes de
PPapproche affirmative du
suicide

Dans cette section, jesquisse dix principes de base de mon
approche affirmative du suicide pour en faciliter la compréhen-
sion. Je m’inspire de principes directeurs qui guident les
approches de réduction des risques et adoptés par des organi-
sations comme Trans Lifeline (voir le chapitre 2). Méme si
chaque principe pourrait étre décrit plus exhaustivement, mon
but est ici de rester succinct. Jexplore davantage les deux
derniers principes, car l'approche de réduction des risques et le

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

soutien au suicide assisté des personnes suicidaires par le
consentement éclairé sont les principes les plus controversés
de mon approche.

L— Principe 1 : Adopter un
cadre antisuicidiste

Il est essentiel pour une approche affirmative du suicide
d’adopter une perspective antisuicidiste (voir chapitre 1).
Comme je l'ai déja mentionné, cultiver des espaces plus siirs
commence par la reconnaissance des oppressions vécues par
les groupes affectés. Soutenir les personnes trans sans
reconnaitre le cisgenrisme serait inefficace, et le méme
principe s’applique aux personnes suicidaires. La reconnais-
sance du suicidisme systémique nous permet de nommer et de
dénoncer loppression que subissent les personnes suicidaires,
de rejeter sa naturalisation a travers un regard pathologisant et
de reconnaitre les mesures nécessaires pour mettre fin a cette
oppression.

L— Principe 2 : Soutenir une
perspective
intersectionnelle

Comme je le démontre tout au long de ce livre, le suicidisme
se conjugue a dautres formes d’oppression, tout particuliere-
ment le validisme, le sanisme et l'Agisme, mais aussi le
classisme, le capitalisme, le colonialisme, le racisme, I’hétéro-
sexisme, le cisgenrisme, le santéisme et le taillisme, pour ne
nommer que celles-1a. Sans perspective intersectionnelle, il
serait impossible pour une approche affirmative du suicide de
comprendre le role joué par l'interconnexion entre les oppres-
sions dans la vie des personnes suicidaires. Par exemple,
comme nous lavons vu précédemment, les personnes suici-
daires qui sont handicapées, malades, souffrantes, détraquées
ou Agées, racisées ou pauvres sont traitées différemment des

publication/livre/DLS.html

349



350 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

personnes suicidaires qui sont en santé, jeunes, blanches,
privilégiées financierement ou valides physiquement ou menta-
lement.

L— Principe 3 : Comprendre
la suicidalité comme un
phénomene complexe

Une approche affirmative du suicide devrait éviter les explica-
tions simplistes et réductrices (causales) de la suicidalité,
quelles s’ancrent dans les modeles médical, social, de santé
publique ou de justice sociale de la suicidalité. Comprendre la
suicidalité sous le seul prisme de la maladie mentale, de
Poppression sociale ou des déterminants sociaux de la santé
nous prive d’une lecture plus robuste et complexe tenant
compte des multiples facettes qui composent la suicidalité.
Par-dessus tout, les conceptualisations limitées de la suicidalité
s’enracinent le plus souvent dans un script suicidiste préven-
tionniste qui cherche a comprendre le «pourquoi» de la
suicidalité pour la prévenir au lieu de se pencher sur les
manieres de soutenir les besoins des personnes suicidaires.
Voir la suicidalit€ comme un phénomeéne complexe nous
permet de dépasser une conception unilatéralement négative
de la suicidalité comme probleme a «régler ».

L Principe 4 : Adopter une
attitude sans jugement

L’approche affirmative du suicide nécessite d’adopter une
attitude sans jugement aupres des personnes suicidaires. Tout
comme l'approche transaffirmative exige une attitude autoré-
flexive, autocritique et consciente des relations de pouvoir dans
les interactions cis/trans, les personnes non suicidaires
devraient étre conscientes des relations de pouvoir dans les
régimes suicidistes et demeurer vigilantes quant au risque
d’imposer leurs perspectives, préférences ou jugements aux
personnes suicidaires. Elles devraient aborder avec un regard

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

critique les notions discutées dans un cadre théorique antisuici-
diste, comme la contrainte a la vie et I'injonction a la vie et a la
futurité, et évaluer la manieére dont ce systeme d’intelligibilité
impreégne leurs réactions vis-a-vis des personnes suicidaires et
du suicide (assisté).

L— Principe 5 : Encourager les
initiatives par et pour les
personnes suicidaires

Si une chose traverse tous les mouvements sociaux, c’est bien
I'importance de centrer nos réflexions, actions et programmes
politiques sur les voix des personnes principalement concer-
nées. Un mouvement féministe ol les voix des hommes
enterrent celles des femmes ou un mouvement antiraciste
priorisant les voix des personnes blanches mineraient les
valeurs de ces mouvements. De la méme facon que l'exprime
un slogan souvent mobilisé par les activistes/chercheureuses du
handicap, «rien sur nous sans nous », lequel souligne I'impor-
tance des personnes handicapées dans la lutte contre le
validisme, 1'approche affirmative du suicide vise a encourager
les initiatives par et pour les personnes suicidaires, ou leurs
voix ne sont pas seulement entendues, mais aussi valorisées et
priorisées.

publication/livre/DLS.html

351



352 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L— Principe 6 : Promouvoir le
soutien par les pairs et par
la communauté

L’approche affirmative du suicide appuie les initiatives de
soutien communautaire, que proposent méme parfois les
programmes conventionnels de prévention du suicide. Les
programmes de soutien par les pairs (comme DISCHARGED ; VOir
le chapitre 2) sont par contre plus rares et devraient occuper
une plus grande place dans le paysage des interventions sur le
suicide. Au lieu de craindre, sur la base d’un discours de
panique morale sur la suicidalité et sa possible « contagion 167 »,
que les personnes suicidaires encouragent inconsciemment ou,
pire, ouvertement, le suicide des autres, 'approche affirmative
du suicide considere quelles sont des sujets connaissants qui
détiennent une expertise sur la suicidalité et une riche
expérience de vie qui pourrait étre utile aux autres.

L Principe 7 : Refuser les
interventions coercitives et
non consenties

Les activistes/chercheureuses des mouvements sociaux/champs
d’études antipsychiatrie et Mad ont proposé des manieres inno-
vantes de répondre avec compassion aux personnes vivant avec
des enjeux de santé mentale et qui traversent des crises (Ben-
Moshe 2020; Dixon et Piepzna-Samarasinha 2020 ; Fireweed
Collective 2020). Ces approches non coercitives et non
carcérales devraient sétendre aux personnes suicidaires.
Quelques auteurices et organisations ont commencé a refuser
les interventions coercitives et non consenties en ce qui a trait
au suicide '8, Comme je le démontre tout au long de ce livre,
les interventions coercitives et non consenties sur les personnes

167. Sur le caractere « contagieux » du suicide, voir Wray, Colen et Pescosolido
(2011) et Kral (2019). L’idée d’une contagion parmi les pairs est cependant
contestée. A ce sujet, voir Lundstrom (2018); Rhodanthe, Wishart et Martin
(2019) ; et Marsh, Winter etMarzano (2021).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

suicidaires ne sont pas seulement suicidistes, mais se basent
aussi sur d’autres formes de violence comme le sanisme, le
racisme ou le cisgenrisme, tout en les nourrissant. Cette
démonstration devrait suffire a montrer qu’une perspective
intersectionnelle devrait amener les activistes/chercheureuses a
refuser les interventions coercitives et non consenties qui ont
des impacts plus déléteres sur les personnes qui vivent a
I'intersection de plusieurs oppressions.

L— Principe 8 : Valoriser
I’autonomie et
I'autodétermination

Les notions dautonomie et dautodétermination ont été
débattues sous plusieurs angles, ce qui rend difficile de
mobiliser ces concepts généraux sans de longues explications.
Je spécifierais que la notion d’autonomie que jai a lesprit,
inspirée de féministes et d’autres activistes/chercheureuses de
divers mouvements sociaux/champs d’études antioppression,
est relationnelle, c’est-a-dire qu'elle n’est pas conceptualisée en
vase clos, mais vue comme reliée a un large éventail de
relations (de pouvoir) et d’influences (Gill 1999 ; Ho 2014). Ici,
l'autodétermination et 'autonomie dans la prise de décisions ne
sont pas conceptualisées dans le vide. Je reconnais que nos
relations personnelles (comme la famille et les amies) et les
systemes d’oppression peuvent jouer un role central dans la
suicidalit¢ des communautés marginalis€es. La mé&me chose
est vraie de nombreuses décisions, comme celle d’avoir des
enfants, de pratiquer le travail du sexe ou d’avoir recours a des
chirurgies plastiques ou transaffirmatives. Si nous pouvons
reconnaitre que nous demeurons des sujets dotés d’une agenti-
vité et d’'une autodétermination malgré les systemes person-
nels, sociaux, culturels, politiques, légaux, médicaux, religieux
et économiques qui influencent nos décisions quotidiennes, la

168. Voir, par exemple, Burstow (1992); Rhodanthe, Wishart et Martin
(2019); Fitzpatrick (2020); Jaworski (2020); Jaworski et Marsh (2020);
Trans Lifeline (2020) ; White (2020a, 2020b) ; et Fitzpatrick et al. (2021).

publication/livre/DLS.html

353



354 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

méme chose devrait s’appliquer au suicide (assisté). En somme,
dans une approche affirmative du suicide, nous ne devrions
appliquer aucun double standard au regard de la capacité
quont les gens d’exercer leur autonomie et leur autodétermina-
tion en lien avec la mort.

L— Principe 9 : Adopter une
approche de réduction des
risques

L’approche de réduction des risques est centrale dans mon
approche affirmative du suicide. Basée sur la prémisse empiri-
quement fondée selon laquelle il est impossible d’empécher les
gens de mettre fin a leurs jours s’ils sont déterminés a le faire
(méme dans le contexte d’'une incarcération ou d’une hospitali-
sation forcées), I'approche de réduction des risques semble plus
appropriée que de chercher a éradiquer le suicide. Une
recherche des termes réduction des risques et suicide effectuée
en aofit 2021 sur Google révele a quel point I'approche de
réduction des risques n’a pas encore été mobilisée dans le
contexte spécifique de la suicidalité, exception faite de mes
travaux antérieurs (Baril 2017, 2018, 2020c).Quand quelques
rares auteurices suggerent d’aborder la suicidalité dans une
perspective de réduction des risques, ce concept est compris
d’'une maniere plutdt littérale, c’est-a-dire comme une
réduction des risques que la suicidalité cause aux personnes
suicidaires et a leurs proches. Par exemple, le neuropsycho-
logue Jerrold Pollak (2020, 29) écrit: «Les objectifs des
programmes basés sur ce modele [de réduction des risques]
comprennent une sécurité accrue, la réduction des risques et
lamélioration des conditions de comorbidité médicale et
psychiatrique qui contribuent au risque élevé.» Je vois
l'application a la suicidalité de l'approche de réduction des
risques d’une maniere opposée a celle de Pollak. Dans le
contexte d'une approche affirmative du suicide, la réduction
des risques implique de reconnaitre que, dans le contexte
suicidiste actuel, ce n’est pas nécessairement la suicidalité en
soi qui est risquée ou négative, mais surtout ce qui l'entoure,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

par exemple, sa criminalisation et la violence des hospitalisa-
tions forcées ou des traitements coercitifs. Dans ce cas,
l'objectif de la réduction des risques est de sassurer que,
lorsqu’une personne décide dexprimer sa suicidalité ou de
mener un suicide a terme, elle possede toutes les données lui
permettant de prendre une décision éclairée, que toutes les
autres options lui ont été présentées, quelle sache quelle sera
soutenue si elle prend une autre décision et quelle recevra le
meilleur soutien et les meilleurs soins si elle choisit d’'opter
pour un suicide (assisté).

L’approche de réduction des risques a été mobilisée dans
divers contextes pour soutenir différents groupes marginalisés,
comme les travailleureuses du sexe, les personnes qui
consomment des drogues et les personnes ayant des pratiques
sexuelles «a risque ». Cette approche ne se base pas sur une
logique de la prohibition ou de l'abstinence, méme si sa
popularisation dans les vingt dernieres années a mené dans
certains cas a mobiliser cette approche de facon problématique
dans une perspective prohibitionniste. Néanmoins, 'approche
de réduction des risques repose généralement sur la croyance
que certaines personnes continueront de pratiquer des activités
stigmatisées et qu’il faut les respecter dans leurs décisions et
les soutenir pour réduire les risques pouvant découler de ces
pratiques, dans une perspective pragmatique et compatissante
169 Comme I'indiquent Susan E. Collins et ses collégues (2012,
6), la réduction des risques représente plutot une «attitude » a
adopter vis-a-vis d’enjeux sociaux :

355

Cette attitude générale a donné lieu a une série d’approches
basées sur la compassion et le pragmatisme dans plusieurs
domaines, y compris les politiques de santé publique, la
prévention, I'intervention, I'éducation, le soutien par les pairs et
l'activisme. Ces approches visent a réduire les risques résultant
de comportements li€s a la santé [...] qui sont considérés
comme entrainant des conséquences négatives sur ces indi-

169. Sur Tl'approche de réduction des risques, voir Marlatt, Larimer et
Witkiewitz (2012), et Collins et al. (2012).

publication/livre/DLS.html



356

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

vidus et/ou leurs communautés [...]. Ces approches visent
également a améliorer la qualité de vie des personnes affectées,
[...] [ce qui] émerge de la reconnaissance que certaines
personnes continueront d’adopter des comportements a haut
risque méme si elles subissent les dommages qui y sont
associés. Pour ces individus, l'approche de réduction des
risques fournit une autre voie & mi-chemin entre l'abstinence
totale et la poursuite d'un comportement/usage dommageable,
ouvrant ainsi d’autres pistes de changement tout en réduisant
les conséquences négatives aussi bien pour I'individu affecté
que pour sa communauté. [...] La réduction des risques reflete
une perspective humaniste : les gens feront des choix plus
favorables a leur santé s’ils ont accés a un soutien, a un

empouvoirement et a une éducation adéquate.

En se concentrant sur 'empouvoirement des groupes qui vivent
souvent a 'intersection de plusieurs oppressions, cette attitude
humaniste, compatissante et exempte de jugement et de patho-
logisation correspond tout a fait a '« éthique de '€merveille-
ment et de la générosité » de Jaworski, a laquelle jadhére.
Plusieurs groupes marginalisés et les organisations communau-
taires qui les soutiennent endossent une approche de réduction
des risques, souvent vue comme centrale dans les mouvements
trans, du handicap et de justice transformatrice (par exemple :
Dixon et Piepzna-Samarasinha 2020). Malgré la valeur heuris-
tique de cette approche, il ne semble pas que des activistes/
chercheureuses l'aient mobilisée avec les personnes suicidaires
jusqua ce que je commence a le faire (Baril 2017, 2018,
2020c). Le chercheur Russel Ogden (2001) évoque brievement
la réduction des risques en lien avec le droit a mourir des
personnes handicapées, malades ou souffrantes, mais il ne
I'étend pas aux personnes suicidaires !°. Similairement, si les
travaux d’Amy Chandler (2016, 2019), d’Elizabeth McDermott
et Katrina Roen (2016), et de Katrina Roen (2019) mobilisent

170. Shakespeare (2006, 41) appuie I'application d’'une approche de réduction
des risques au suicide assisté pour les personnes malades, souffrantes et en fin de
vie, mais ne I'étend pas aux personnes suicidaires.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

l'approche de réduction des risques a partir d’un regard queer
sur les atteintes auto-infligées, elles ne I'étendent pas au suicide
en soi.

L’approche de réduction des risques que javance ici vise
a compléter, et non a remplacer, la lutte contre les oppressions
systémiques qui contribuent a la surreprésentation des groupes
marginalisés dans les taux de suicide. Appliquée aux personnes
suicidaires, cette approche de réduction des risques inclurait de
soutenir, a chaque étape du processus, les personnes qui
expriment un désir de mourir. Finalement, je voudrais indiquer
que les conceptualisations actuelles de la suicidalité qui
endossent les scripts suicidistes préventionnistes appuient
implicitement, a certains égards, une perspective d’«absti-
nence » au sujet du suicide. En effet, la nécessité d’éviter cotite
que colte le suicide, ou l'idée qu’il ne faudrait jamais
poursuivre ou soutenir le suicide sont des philosophies pronant
un discours d’«abstinence ». Je crois plutdt qu’il serait utile
d’étendre au suicide (assisté) les valeurs de non-stigmatisation
et de non-jugement propres a la réduction des risques
quappuient de nombreux cercles antioppression. L’approche de
réduction des risques implique de reconnaitre la complexité et
le désordre [messiness] inhérents au fait d’offrir de I'aide, du
soutien et des droits dans le cadre de pratiques qui ne sont pas
considérées comme «idéales». Par exemple, transformer les
lois, les politiques sociales, les institutions et les interventions
pour permettre aux gens qui consomment de I’héroine de le
faire en toute sécurité peut a premiere vue paraitre contre-
intuitif, vu les études qui ont démontré les dégits causés par
cette drogue. L’approche de réduction des risques nous invite a
regarder au-dela de I'idée de soutenir une pratique qui n’est pas
considérée comme idéale : grace a ce soutien, les personnes
qui consomment des drogues disposent de plus d’occasions
d’interagir avec des praticiennes qui peuvent leur offrir des
conseils sur leur santé, discuter de solutions de remplacement
a la consommation de drogues, ou encore leur donner acces a
de l'accompagnement et fournir du matériel plus slr pour les
injections. Autrement dit, approche de réduction des risques
n'encourage pas l'usage de drogues en soi, mais reconnait

publication/livre/DLS.html

357



358 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

simplement que les consommateurices de drogue existent et les
soutient dans leurs pratiques et dans leur désir potentiel de
trouver des solutions de remplacement a 'usage de drogues. La
méme chose peut €tre dite de l'approche de réduction des
risques que je propose dappliquer au suicide (assisté). Ce
dernier n’est pas une panacée, et mon espoir, avec mon
approche affirmative du suicide, n’est pas dencourager ou
d’augmenter la suicidalité, mais de mieux soutenir et
accompagner les personnes suicidaires.

L— Principe 10 : Soutenir le
suicide assisté par le
consentement éclairé

Le dernier principe guidant mon approche affirmative du
suicide, mais non le moindre, est de soutenir le suicide assisté
avec le modele du consentement éclairé employé pour d’autres
groupes marginalisés. Il convient de réitérer d’abord ma
définition du suicide assisté, m&€me si je lai déja fait dans
d’autres chapitres. Jutilise le terme suicide assisté comme un
mot parapluie faisant référence a diverses pratiques volontaires
ayant lobjectif de causer la mort. Je ne fais pas référence a des
formes involontaires de mort comme l'euthanasie involontaire
(«contre les désirs exprimés par une personne compé-
tente » [Downie 2004, 7]) ou I'euthanasie non volontaire («sans
la connaissance» de la personne [Downie 2004, 7]). Ces
pratiques involontaires et non volontaires sont inacceptables,
car elles ne se fondent pas sur le consentement éclairé. Par
contraste, le suicide assisté sur une base volontaire (y compris
ce qu'on appelle parfois 'euthanasie volontaire) se base sur le
désir et la requéte quexprime une personne d€tre soutenue
pour causer sa propre mort. Certaines auteurices utilisent
Iexpression parapluie mort assistée pour désigner toutes ces
formes d’aide a mourir, mais dans une perspective queercrip,
je préfere conserver le terme suicide assisté, qui contient le
mot suicide tel que resignifié dans ce livre.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

Dans certains pays comme la Suisse et les Etats-Unis, on
interdit au personnel médical de participer activement a une
euthanasie volontaire, définie comme «un geste entrepris par
une personne avec l'intention de soulager la souffrance d’une
autre personne en sachant que ce geste mettra fin a la vie de
cette [derniere] » (Downie 2004, 6). Dans de tels contextes, la
personne qui demande l'aide & mourir recoit les renseigne-
ments et la prescription médicale dont elle a besoin pour
accomplir son suicide par elle-méme. Dans d’autres pays,
comme la Belgique, le Canada et les Pays-Bas, l'euthanasie
volontaire est autorisée. Au Canada, par exemple, la loi sur
l'aide médicale a mourir (AMM) distingue «I'aide médicale a
mourir administrée par une clinicienne » de «l'aide médicale a
mourir autoadministrée » et autorise ces deux formes. Quand
je dis qu'une approche affirmative du suicide devrait soutenir
le suicide assisté, je fais référence a ces diverses pratiques
volontaires. N’autoriser que les formes de mort autoadminis-
trées est validiste, car certaines personnes handicapées,
malades ou souffrantes ne peuvent pas s’administrer elles-
mémes ces traitements 1étaux pour diverses raisons (tremble-
ments ou difficulté a avaler, par exemple). Ainsi, le suicide
assisté auquel je pense pourrait étre administré aussi bien par
la personne qui désire mourir que par une autre personne.

La personne suicidaire devrait étre compétente, c’est-a-
dire «capable de comprendre la nature et les conséquences de
la décision quelle prend » (Downie 2004, 7). A la lumiére des
réflexions développées dans le chapitre 3 sur les formes
généralisées de sanisme, d’agisme et de suicidisme qui privent
les individus marginalisés de leur compétence mentale, il est
important de comprendre que je n’utilise pas la notion de
compétence dans un sens validiste, saniste, cogniticiste, agiste
ou suicidiste restrictif. La compétence mentale devrait étre
évaluée au cas par cas, une décision a la fois. La simple
présence d’une maladie mentale, d’'un handicap mental ou
cognitif, de la folie ou de la suicidalité ne devrait jamais étre
une raison de présumer qu'une personne n’est pas compétente
pour prendre des décisions sur son corps, sa santé, sa vie et,
dans ce cas, sa mort. En méme temps, ma conception relation-

publication/livre/DLS.html

359



360 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

nelle de l'autonomie reconnait I'influence des autres dans nos
vies, ainsi que le role joué par les facteurs et oppressions
systémiques dans nos décisions. Gardant cela a lesprit,
lapproche affirmative du suicide cherche a soutenir et a
accompagner les personnes suicidaires pour les aider a
réfléchir de maniere critique a leurs décisions pendant un
certain temps, évitant ainsi d’offrir le suicide assisté a une
personne qui vit une crise mentale/émotionnelle aigiie ou qui
subit une influence indue (par exemple : contraintes écono-
miques ou pressions familiales ou sociales). On me demande
souvent quelle devrait étre la durée de cette période d’attente
pour s’assurer que les personnes vivant une crise temporaire
n’aient pas acces au suicide assisté. Je crois qua moins d’une
circonstance de mort imminente, auquel cas le processus
pourrait étre accéléré, l'accompagnement devrait durer au
moins quelques mois pour empécher de prendre une décision
précipitée lors d’une crise de santé mentale aigiie ou d’une
autre sorte de crise (par exemple : financiere ou relationnelle)
résultant de facteurs personnels et/ou sociaux.

Jenvisage un soutien au suicide assisté reposant sur le
modele du consentement éclairé qui est utilisé de maniere plus
générale dans le monde de la santé (Eyal 2011) et aupres de
certaines communautés marginalisées, comme avec les
personnes trans (Kirby 2014; Pearce 2018; Winters 2006).
Conformément a 'approche transaffirmative, Damien W. Riggs
et ses collegues (2019, 921) décrivent le modele du consente-
ment éclairé de la maniere suivante :

Les personnes transgenres ont cherché a élaborer des
approches affirmatives de la recherche et de la pratique
cliniques qui remettent en question la régulation disciplinaire
psy plus large de leur vie. Un élément clé des approches
cliniques affirmatives a été I'élaboration récente, en partenariat
avec des personnes transgenres, d'un modele de soins basé sur
le consentement éclairé [...]. Au lieu de se concentrer sur le
diagnostic clinique et l'autorisation du traitement, ce modele de
soins souligne que les personnes transgenres sont tres bien
capables d’autoriser leur propre traitement en collaboration

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté 361

avec les cliniciennes [...]. Cette approche conteste les modeles
de soins traditionnels [...], qui continuent souvent de controler
[gatekeep] T'acces aux soins. De plus, le modele du consente-
ment éclairé reconnait que, dans plusieurs cas, les personnes
transgenres connaissent mieux leurs besoins que beaucoup de

cliniciennes [...].

Le modele du consentement éclairé permet aux personnes
d’amoindrir le pouvoir des professionnelles de la santé et du
complexe médico- industriel. Mon but n’est pas d’empouvoirer
les protagonistes du complexe médico-industriel, mais
d’empouvoirer les personnes les plus directement concernées.
Sil est difficile d’entreprendre une transition médicale de sexe/
genre ou une transition de la vie a la mort sans soutien médical
(contrairement a ce que les gens pensent, il est difficile de
causer la mort, comme l’attestent de nombreuses personnes
ayant survécu a des tentatives de suicide non fatales '), il
importe déviter de retomber dans un modele médical guidé
par une ontologie du suicide assisté sur la base de critéres
validistes, sanistes, agistes et suicidistes (voir le chapitre 4). Le
modele du consentement éclairé répond a ce probleme, en
transférant la prise de décisions des mains du personnel
médical a celles des personnes suicidaires. La personne
suicidaire serait accompagnée pour prendre des décisions qui
seraient ensuite soutenues par les prestataires de soins.

L 5.2.2. Les avantages de
Papproche affirmative du
suicide

Comme je le démontre dans le chapitre 1, dans le systeme
suicidiste actuel, les personnes suicidaires ont peur de parler de
leur suicidalité. Ces craintes pourraient étre transformées par
une approche affirmative du suicide visant a briser I'isolement
qui est au cceur de la suicidalité et a encourager les personnes

171. Sur la difficulté de causer la mort, voir Paperny (2019a) et Engelhart
(2021).

publication/livre/DLS.html



362 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicidaires a utiliser les services. Cette approche pourrait aussi
radicalement transformer la maniére dont les praticiemmes
offrent ces services. A I'heure actuelle, beaucoup de prati-
ciennes craignent des conséquences légales si leur cliente
meurt d’un suicide (Borecky, Thomsen et Dubov 2019 ; Stefan
2016), ce qui les mene a adopter des stratégies d’intervention
qui affectent négativement les personnes suicidaires, comme de
contacter les services d’'urgence aussitot que la suicidalité est
évoquée. Transformer les discours actuels sur le suicide, selon
lesquels «le suicide n’est jamais une option», en discours
suggérant plutot que «le suicide est toujours une option », leur
permettrait de véritablement explorer les désirs de mort de
leurs clientes et de les accompagner sans imposer des actions
ou des traitements spécifiques. Dans le reste de cette section,
je me pencherai sur quatre avantages additionnels d’une
approche affirmative du suicide.

Le premier avantage de cette approche repose sur le fait
qu'en reconnaissant I'expertise et la 1égitimité des personnes
suicidaires comme sujets connaissants, nous promouvons la
justice épistémique et traitons ces personnes comme les autres
groupes marginalisés qui demandent que leurs perspectives
soient valorisées et reconnues. Il est important de réaliser que
beaucoup de personnes qui ont des idéations suicidaires font
partie de multiples communautés marginalisées. Adopter une
approche affirmative du suicide permettant aux personnes de
parler ouvertement de leur détresse mentale/émotionnelle
aurait nécessairement pour résultat doffrir un plus grand
soutien a celles qui vivent a [lintersection de plusieurs
oppressions et qui ne demandent généralement pas daide, par
crainte que la révélation de leur détresse ne fasse quaggraver
la violence colonialiste, raciste, hétérosexiste, cisgenriste,
validiste ou saniste quelles subissent déja. Considérant, par
exemple, qu'une proportion «stupéfiante de 39 % des répon-
dantes [trans] ont vécu une détresse psychologique sérieuse
dans le mois précédant le sondage, en comparaison a seule-
ment 5 % de la population étasunienne » (James et al. 2016, 5),

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

j’ai de bonnes raisons de croire qu’une approche affirmative du
suicide aurait des débouchés positifs pour les populations
affectées par de multiples oppressions.

Le deuxieme avantage d’une approche affirmative du
suicide serait de permettre une mort et une préparation a la
mort moins solitaires et/ou violentes, évitant aussi les
conséquences de «suicides baclés», pour reprendre les mots
de certaines personnes suicidaires (Paperny 2019a; Scully
2020). Comme je l'ai suggéré précédemment, sans pour autant
verser dans un trope validiste sur les handicaps, les maladies et
les souffrances résultant de tentatives de suicide non fatales, il
est important de comprendre que les tentatives de suicide
entralnent des traumas et des conséquences physiques et
psychologiques/émotionnelles a long terme. Appuyer le suicide
assisté diminuerait ces conséquences. Les personnes suici-
daires auraient non seulement plus de temps pour réfléchir aux
implications de leur décision, diminuant possiblement les
suicides complétés, mais ces derniers seraient moins violents et
«risqués » en termes de conséquences éventuelles. En effet, si
les suicides assistés par des moyens médicaux ne présentent
pas un taux de réussite de 100% deés la premicre tentative
(Engelhart 2021), la présence de professionnelles garantit au
moins que toutes les étapes seront suivies de sorte que la mort
se produise paisiblement. A I'inverse, beaucoup de tentatives
de suicide telles que l'empoisonnement ou lingestion de
médicaments menent a plusieurs jours de souffrance atroce
avant que la personne ne soit trouvée et «sauvée» de sa
détresse, ou qu'elle ne meure seule. Ayant envisagé le suicide
comme beaucoup d’autres, y compris Anna Mehler Paperny,
Bayliss (2016, § 4) explique :

363

Le fait est que se tuer est une chose extrémement complexe a
faire. [...] Les fusils peuvent avoir des ratés, les cordes peuvent
se rompre, les médicaments peuvent entrainer des vomisse-
ments et vous laisser avec rien d’autre qu'un estomac doulou-
reux et un foie bousillé. Environ 40% des personnes qui
tentent de se suicider dans le métro survivent [...]. Seules 5 %
des personnes qui se lacerent les poignets meurent. La plupart

publication/livre/DLS.html



364

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

des personnes suicidaires sont conscientes des risques et du fait
que n’'importe quel type de tentative est statistiquement voué a
échouer, a leur causer encore plus de douleur et d’humiliation,
a aggraver leur tristesse, leur anxiété et leur solitude et a

rendre leur vie encore plus sombre et misérable.

Comme le dit Bayliss, le suicide n’est pas seulement une chose
difficile a accomplir en solitaire; dans le contexte suicidiste
actuel, les tentatives non fatales menent a plus de solitude et de
stigmatisation, ce qui accroit encore davantage la suicidalité.
Une approche affirmative du suicide permettrait donc une
réflexion prudente sur la vie et la mort ainsi qu’'une mort
paisible, si cette dernicre est choisie, en ayant toute laide
nécessaire pour préparer cet événement. Une personne pour-
rait donc accomplir ses dernieres volontés et étre entourée des
gens quelle aime pendant ce passage.

Le troisiéme avantage d’une approche affirmative du
suicide est que les suicides complétés seraient aussi moins
traumatiques pour les familles et I'entourage. Les recherches
abordées dans ce livre sont remplies de déclarations sur les
«traumatismes » que vivent les familles et les amies. Comme
jen discute dans le chapitre 1, cela meéne certaines personnes a
utiliser le vocabulaire de la survie non seulement pour les
personnes suicidaires qui survivent a leurs tentatives, mais
aussi pour les personnes qui sont laissées derriere quand les
suicides sont complétés. Je ne répéterai pas ici mes critiques
de l'usage du terme survivantes du suicide en référence aux
familles et aux amies, mais je veux souligner que ce qui est
souvent au moins aussi traumatisant que la mort en tant que
telle est l'existence du systeme suicidiste dans lequel les
suicides se produisent. Premierement, étant donné que, dans
un systeme suicidiste, les personnes suicidaires doivent
dissimuler leurs plans, le suicide prend tout le monde de court,
méme si lentourage savait parfois qu'une personne était
suicidaire. Deuxiémement, cette politique du «ne rien
demander, ne rien dire [don’t ask, don’t tell] » mene beaucoup
de proches a se demander «pourquoi» le suicide a eu lieu, ce
quelles auraient pu faire différemment pour soutenir la

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

personne, ou ce quelles auraient dit ou fait si elles avaient su
que c’était 1a leur derniere interaction avec cette personne.
Autrement dit, l'effet de surprise et le silence précédant le
suicide enferment les proches dans des émotions négatives
comme la culpabilité, la honte et la colere (envers elleux-
mémes ou envers la personne suicidaire). Troisiemement, vu la
stigmatisation de la suicidalité, les proches d’une personne qui
se suicide vivent un deuil différent de celui des gens qui
perdent un étre cher dans des circonstances autres que le
suicide; & leur tristesse d’avoir perdu une personne proche
s’ajoute souvent la dissimulation de la cause de la mort par
crainte de la stigmatisation (Joiner 2005). Les études montrent
que, lorsque l'entourage révele cette cause, il n‘obtient pas le
méme soutien que les personnes qui ont perdu un &tre cher par
d’autres causes (Beattie et Devitt 2015; Friesen 2020).
Quatriemement, il est assez traumatique pour les familles et les
amies de trouver un cadavre aprés un suicide. Les méthodes
violentes utilisées pour accomplir un suicide (par exemple :
lacération, étranglement ou arme a feu) laissent des souvenirs
insoutenables a celleux qui trouvent le corps d’une personne
qu’iels aiment. J'insiste sur le fait que toutes ces conséquences
négatives, qui constituent des fardeaux pour les familles et les
amies, ne sont pas causées par la personne suicidaire ou par le
suicide lui-méme, mais par lenvironnement suicidiste dans
lequel le suicide est accompli. Si une approche affirmative du
suicide était adoptée, il n’y aurait plus d’effet de surprise, car
les personnes suicidaires seraient accompagnées pour discuter
de leur mort avec les personnes significatives dans leur vie. Le
silence et les questions sans réponse diminueraient probable-
ment, tout comme les sentiments de culpabilité ou de honte :
les proches auraient eu le temps de parler avec la personne, de
lui poser des questions, d’exprimer leurs craintes et leurs
préoccupations, et de montrer leur amour et leur soutien avant
que la personne ne les quitte. Une approche affirmative du
suicide pourrait leur fournir une tranquillité d’esprit, sachant
qu’iels auront fait tout ce qu’iels pouvaient et auraient eu la
chance de mener en toute conscience leurs dernieres interac-
tions avec la personne. Une déstigmatisation totale du suicide

publication/livre/DLS.html

365



366 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

(assisté) aiderait aussi les proches avec leur processus de deuil.
Comme pour les autres formes de mort, les personnes en deuil
recevraient le soutien qu'elles méritent et sentiraient moins
quelles doivent dissimuler les détails sur la mort. Une
approche affirmative du suicide avec un soutien au suicide
assisté empécherait €galement la découverte traumatique de
cadavres mutilés par des coups de feu ou des impacts violents.
Finalement, les personnes sachant quun étre cher est suici-
daire, comme c’était le cas de la famille de Maier-Clayton
(Engelhart 2021), auraient 'occasion de lui offrir leur soutien
sans craindre des poursuites pénales (Stefan 2016). En somme,
sans négliger les émotions difficiles que vivent l'entourage et
les amies d’une personne suicidaire, jargumente qu’une
approche affirmative du suicide réduirait leur traumatisme au
lieu de l'augmenter.

Le quatrieme avantage d'une approche affirmative du
suicide est quelle pourrait sauver plus de vies que les mesures
de prévention actuelles (Baril 2017, 2018, 2020c). Quand je
discute de mes travaux, cet avantage retient le plus souvent
I'intérét du public, sans doute parce qu’il entretient le script
suicidiste préventionniste. Je déploie cet argument avec
précaution, car le but ultime de mon approche affirmative du
suicide n'est pas de sauver plus de vies. Sauver des vies est un
effet secondaire bénéfique de l'abandon du script prévention-
niste, et non son but principal. 1l est important de souligner
que, comme les autres avantages, celui-ci reste hypothétique. Il
ne saurait en étre autrement, étant donné que lapproche
affirmative du suicide n’a jamais été mise en ceuvre dans
quelque contexte historique ou géographique que ce soit.
Néanmoins, la ou des approches alternatives de la suicidalité
ont été tentées, y compris celles qui sont, dans une certaine
mesure, compatibles avec l'approche affirmative du suicide,
comme les interventions non coercitives de soutien par les
pairs proposées par Trans Lifeline ou le projet DISCHARGED
(chapitre 2), les résultats sont encourageants. Par exemple,
selon Trans Lifeline (2020, 139) :

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté 367

Pour beaucoup de membres de notre communauté, les idéa-
tions suicidaires chroniques sont une réponse a des trauma-
tismes et peuvent étre gérées. Quand nous validons mutuelle-
ment nos sentiments, partageons nos expériences de vie et
parlons honnétement de la suicidalit€¢ et des crises, nous
rencontrons un taux de succes plus élevé que si la personne qui
nous a appelés sent que sa confiance a été trahie par un
sauvetage actif non consenti. Chez Trans Lifeline, nous voyons
les personnes en crise comme des étres humains dotés d’agenti-
vité et de la capacité d’avoir une conversation sans besoin
d’une intervention non consentie, et nous voyons des résultats

positifs a cette approche.

Les perspectives dissidentes comme celles de Trans Lifeline
sont souvent discréditées ou simplement ignorées par les
milieux d’intervention sur le suicide. Néanmoins, des voix de
plus en plus nombreuses en suicidologie critique insistent sur
I'importance de ces approches alternatives du suicide et sur
leurs résultats potentiellement positifs 2, De plus, bien que
mon approche affirmative du suicide n’appuie pas les lois sur le
suicide assisté sous leur forme actuelle, je trouve éclairants les
résultats empiriques issus des pays autorisant 'acces au suicide
assisté sur la seule base d’une détresse psychologique/émotion-
nelle. En effet, si certaines personnes accomplissent leur
suicide assisté apres avoir été accompagnées et en ayant rempli
tous les criteres, d’autres retrouvent le désir de vivre grace au
processus d’accompagnement. Plusieurs clinicienmes qui
offrent le suicide assisté, comme Lieve Thienpont (Thienpont
et al. 2015), témoignent du fait que beaucoup de gens dont le
suicide assisté avait été autorisé sur la base d’une souffrance
émotionnelle ont trouvé le soutien, la compassion et I'aide dont

N

ils avaient besoin a travers le processus de préparation a la

172. Sans endosser une position comme la mienne, certaines auteurices ont
commencé a élaborer des approches offrant des contre-discours a la
pathologisation dominante du suicide (lire par exemple : Rhodanthe,
Wishart et Martin 2019 ; Chandler 2020a, 2020b ; Fitzpatrick 2020, 2022 ;
Jaworski 2020 ; Jaworski et Marsh 2020 ; White 2020a, 2020b ; Fitzpatrick

et al. 2021 ; Marsh et al. 2021).

publication/livre/DLS.html



368 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du

suicide (assisté)

mort, et que ce processus leur a paradoxalement fait changer
d’idée (Appel 2007 ; Engelhart 2021 ; Friesen 2020 ; Gandsman
2018b; Stefan 2016). Dans un documentaire émouvant, 24 and
Ready to Die, Emily, une femme belge de 24 ans qui est physi-
quement en santé mais qui souffre de détresse psychologique,
raconte comment le soutien de ses amies et de sa famille, ainsi
que la préparation a son suicide assisté, lui ont redonné le désir
de continuer de vivre au moins pour un certain temps (elle
mourra deuthanasie deux ans plus tard). Elle dit : «Sans
l'option de l'euthanasie, mes années de souffrance auraient été
aggravées par une mort macabre et solitaire. Je me serais
tuée » (The Economist 2015). Emily n’est pas la seule personne
ayant témoigné du fait que la possibilité d’exprimer son désir
de mourir et détre écoutée et respectée dans ce choix I’a
finalement aidée a continuer de vivre. Dans un court métrage
de 2017 intitulé I Want to Kill Myself, l'artiste et chercheuse
Vivek Shraya raconte comment elle a réussi & survivre en
brisant le silence :

En disant je veux me tuer, je me sentais comme si c’était la
premiere fois que je n’étais pas en train de mentir, a moi-

méme ou a toi.
Ou de faire semblant. Pour moi-méme ou pour toi.
Dire je veux me tuer a rendu ma douleur explicite.

Dire je veux me tuer aux gens qui m’aiment m’a permis de
me voir offrir un genre de soin immédiat et spécifique dont
Javais désespérément besoin.

Dire je veux me tuer m’a gardée en vie [souligné dans

loriginal].

Sefforcer de déstigmatiser le suicide (assisté) et de le
reconnaitre comme une option viable parmi d'autres pourrait
paradoxalement aider les personnes suicidaires a trouver
d’autres solutions que le suicide dans leur quéte exploratoire de
la vie et de la mort. En mé&me temps, une approche de réduc-
tion des risques pourrait permettre a un petit nombre de

personnes suicidaires qui sont déterminées & mourir d€tre
accompagnées dans la préparation et 'accomplissement de leur

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

déces. Dans tous les cas, mon approche affirmative du suicide
insiste sur le fait de nouer des relations avec les personnes
suicidaires, de les aider et de les soutenir dans leur parcours.
Une approche affirmative du suicide pourrait potentiellement
sauver plus de vies que les stratégies de prévention actuelles,
qui échouent manifestement a répondre aux besoins des
personnes suicidaires, qui se suicident sans avoir contacté les
services de prévention. En somme, cette approche propose une
«€éthique de la vie» avec les personnes suicidaires alors
qu’elles prennent leur ultime décision.

L 5.3. Les objections potentielles a une
approche affirmative du suicide

Ma proposition de combattre le suicidisme et de soutenir les
personnes suicidaires avec une approche affirmative du suicide,
qui implique la possibilité d'accompagner les personnes durant
leur suicide assisté, provoque des réactions et des objections
qui ne peuvent pas étre dissociées du contexte du biopouvoir,
de la biopolitique, du santéisme, du sanisme et du suicidisme
propres a la société dans laquelle nous vivons. Dans cette sous-
section, je me penche sur dix objections possibles a une
approche affirmative du suicide. Ces objections, qui m’ont été
partagées par des gens qui ont lu/entendu mes idées sur le
suicide (assisté) a diverses occasions, sont informées aussi bien
par des positions intellectuelles et politiques que par des
affects, des émotions et des craintes « viscérales ». Bien que je
croie que ces préoccupations sont légitimes, je démontre que
beaucoup dentre elles reposent sur des postulats inexaminés,
des peurs non fondées ou une compréhension trop simpliste de
ma position. Cette liste d’objections et de réponses que joffre a
celles-ci ne prétend pas €tre exhaustive. Alors que je pourrais
en dire beaucoup plus, jespere néanmoins que ces courtes
réponses aideront a déconstruire certaines de ces craintes et
donneront lieu a des conversations sur la faisabilité et
lapplicabilité de mon approche.

publication/livre/DLS.html

369



370 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L— Objection 1 : Pourquoi est-il
nécessaire d’offrir du soutien
sous la forme du suicide assisté
alors qu’une personne peut se
suicider toute seule ?

Une réaction courante que je regois quand je parle de I'impor-
tance d’offrir le suicide assisté aux personnes suicidaires est
l'argument selon lequel rien ne les empéche de se suicider.
Autrement dit, les gens peuvent décider de mettre fin a leurs
jours a tout moment en utilisant les moyens qu’ils veulent. Si
cela est vrai pour beaucoup de gens, cet argument ne tient pas
compte de la réalité de certaines personnes handicapées,
malades, souffrantes ou dgées, qui n’en ont pas la capacité ou
n'ont pas acces, pour diverses raisons, aux moyens de mettre
fin a leurs jours. Vivre dans un environnement institutionnel,
comme c’est le cas pour beaucoup de ces populations, rend tres
difficile d’accéder a un espace privé pour nombre d’activités,
comme les relations amoureuses et la sexualité. C’est aussi le
cas des personnes incarcérées. La méme situation s’applique au
suicide : si n'importe qui peut entrer dans votre chambre a tout
moment, si vous étes sous la surveillance constante du
personnel de votre institution, il devient difficile, voire dans
certains cas impossible, de se suicider.

Hormis les aspects validistes, sanistes et agistes de cette
objection, qui ne tient pas compte de certaines des personnes
les plus marginalisées dans la société, elle est aussi probléma-
tique dans son individualisation des enjeux sociaux et poli-
tiques. Beaucoup dactivistes dans les mouvements sociaux,
comme ceux de défense des droits des personnes handicapées
ou de la justice pour toutes les personnes handicapées, ou
encore les mouvements trans, queers ou antiracistes,
soutiennent que, si certaines personnes suicidaires veulent
mourir, elles devraient €tre laissées a elles-mémes et ne pas
recevoir d’aide (Coleman 2010, 2018 ; Thom 2019). En compa-
raison avec le soutien offert aux autres groupes marginalisés
dans les mouvements sociaux, il semble non seulement contra-
dictoire, mais franchement cruel de balayer du revers de la

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

main les moyens pénibles, violents et solitaires que certaines
personnes dans nos communautés marginalisées sont forcées
d’utiliser pour mettre fin a leurs jours.

De plus, comme discuté précédemment, il n’est pas facile
de se suicider, et un soutien peut &tre requis. Non seulement il
est difficile de compléter son suicide, mais des somatechnolo-
gies de vie impregnent tous les discours, institutions, pratiques
et interventions pour empécher les suicides. Dans une réponse
incisive a la question «qui vous empéche de vous tuer ?»,
Susan Stefan (2016, 55) rétorque : « Le gouvernement vous en
empéche, par le biais de la police, de l'ambulance, des
urgences, des professionnelles de la santé mentale, des
tribunaux et du dispositif entier de détention et de traitements
involontaires dans ce pays.» En somme, le systéme suicidiste
et ses mécanismes dissuadent et empéchent les gens de se
suicider, d’ou le besoin de soutenir les personnes suicidaires.

Finalement, il est nécessaire de soutenir le suicide assisté
car, comme beaucoup d’autres gens, les personnes suicidaires
préféreraient ne pas mourir seules dans des conditions atroces
(Stefan 2016). Des études empiriques montrent que, dans les
pays ou le suicide assisté est offert sur la seule base d’une
souffrance mentale/émotionnelle, les gens croient qu’il serait
préférable de mourir dans un environnement soutenant que
dans des circonstances difficiles et solitaires. Comme I'explique
Phoebe Friesen (2020, 38), «une analyse qualitative des
personnes qui demandent l'aide 2 mourir en Belgique pour
cause de souffrance psychologique a permis de découvrir que,
“méme si le suicide était généralement considéré comme
douloureux, horrible et humiliant, il était encore vu comme
une possibilité par les patientes dont les demandes d’euthanasie
ne pouvaient pas étre acceptées. Néanmoins, mourir dans un
environnement accueillant, entourés de ses proches, était de
loin considéré comme la meilleure option [Verhofstadt et al.
2017, 241].” »

publication/livre/DLS.html

371



372 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L— Objection 2 : N’est-il pas
dangereux d’endosser votre
approche affirmative du suicide
en I’absence de preuves sur son
efficacité ?

Une deuxieme objection soulevée a travers les années est que
mon argument selon lequel une approche affirmative du suicide
pourrait sauver des vies est une pure spéculation qui ne se base
pas sur des données scientifiques probantes. Ce qui est encore
plus inquiétant pour certaines personnes est que mon hypo-
thése selon laquelle une approche affirmative du suicide
sauverait plus de vies que les stratégies actuelles de prévention
du suicide est risquée et pourrait méme mener a plus de déces.
Des chercheureuses étudiant les taux de suicide en lien avec les
réglementations sur le suicide assisté concluent qu’il n’existe
pas de preuve empirique appuyant 'idée que rendre le suicide
assisté (ou euthanasie, comme iels appellent) accessible pour
les personnes ayant des maladies mentales «séveres » diminue-
rait les taux de suicide (Gorsuch 2006). Le chercheur Theo A.
Boer (2017, 6) affirme que «le postulat selon lequel I'eutha-
nasie menera a des taux de suicide plus bas n’est pas appuyé
par les chiffres». De plus, les chercheureuses Katrine Del
Villar, Lindy Willmott et Ben White (2020) concluent que
beaucoup des cas qu’iels appellent de « mauvaises morts» —
c’est-a-dire les suicides — auraient eu lieu malgré les lois sur le
suicide assisté, car beaucoup de gens ne sont pas é€ligibles selon
les criteres actuels. En somme, les gens se demandent a juste
titre comment mon approche pourrait ne pas causer plus de
dommages si elle était adoptée.

Jai trois réponses a cette objection. Premi¢rement, je n’ai
jamais prétendu et je ne prétendrai jamais que mon hypothese
selon laquelle une approche affirmative du suicide pourrait
sauver plus de vies est soutenue par des preuves scientifiques.
Bien au contraire : a linstar d’autres approches radicales,
comme les perspectives abolitionnistes, il s’agit d’'une approche
nouvelle et radicale qui n’a pas encore été mise a 'épreuve, et il
n’y a aucune maniere de savoir ce qui se passerait si elle était

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

mise en ceuvre. Chose plus importante, comme je lai
mentionné a plusieurs reprises dans cet ouvrage, un objectif
central de ce livre consiste a dénoncer le suicidisme et la
violence que les personnes suicidaires subissent sous les
régimes suicidistes actuels. Mon but premier est de chercher
un meilleur accompagnement pour les personnes suicidaires, et
non de sauver des vies. Comme je le mentionnais en introduc-
tion, lorsque nous faisons face a une transformation aussi
radicale, nous devons accepter de ne pas savoir davance
comment les choses se dérouleront. Cela fait partie de la dis-
épistémologie que les activistes/chercheureuses abolitionnistes
comme Ben-Moshe (2020) nous invitent a adopter.
Deuxiemement, décennie apreés décennie, nous faisons
face a une triste réalité : aucune initiative ni stratégie ne fonc-
tionne, du moins pas avec les personnes qui complétent leur
suicide. Personne ne peut nier cette réalité. Quand vous
essayez a répétition et avec des méthodes variées d’obtenir des
résultats, mais que vous échouez, vous devez vous demander :
comment pourrions-nous penser différemment? Comment
pourrions-nous adopter des stratégies innovantes qui n’ont
jamais été tentées ? Autrement dit, nous n’avons pas beaucoup
a perdre, car nous sommes déja en train de «perdre» les
personnes déterminées a mourir. Je préfere demander
quavons-nous a gagner ? Quelles possibilités s’ouvriraient si
nous repensions radicalement notre approche de la suicidalité ?
Troisiemement, la conclusion selon laquelle les lois
actuelles sur le suicide assisté ne réduisent pas les taux de
suicide et ne préviennent pas les « mauvaises morts » est tout
simplement erronée, car ces lois sont spécifiquement congues
pour exclure les personnes suicidaires, comme je le démontre
dans le chapitre 4. Comment des lois aidant les personnes
handicapées, malades, souffrantes, détraquées ou agées a
mourir peuvent-elles affecter les taux de suicidalité des
personnes suicidaires ? Nous ne pouvons pas déterminer si des
lois sur le suicide assisté favoriseraient une diminution des taux
de suicide parmi les personnes suicidaires tant et aussi
longtemps que ces lois continueront d’exclure les personnes
suicidaires. Il est impossible de confirmer mon hypothese tant

publication/livre/DLS.html

373



374 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

et aussi longtemps qu’une approche affirmative du suicide ne
sera pas mise en ceuvre, avec une déstigmatisation et une
décriminalisation totale de la suicidalité et un soutien au
suicide assisté pour les personnes suicidaires. Néanmoins, il est
aussi impossible de confirmer qu’une telle approche serait
inefficace ou dommageable.

L— Objection 3 : Comment peut-
on s’assurer que les décisions
des personnes suicidaires sont
vraiment autonomes ?

Comme discuté dans les chapitres précédents, certaines
personnes qui défendent le modele médical de la suicidalité ou
le modele de santé publique, en se basant sur des conceptuali-
sations sanistes de la maladie mentale, croient que les
personnes suicidaires sont des sujets irrationnels et non
autonomes. Jai aussi démontré que la plupart des activistes/
chercheureuses qui adherent aux modeles social ou de justice
sociale de la suicidalité questionnent la compétence des sujets
suicidaires, croyant que des influences indues venant de
relations interpersonnelles (comme des pressions familiales) ou
des systemes oppressifs influencent la capacité décisionnelle et
l'autonomie nécessaire a la prise de décisions éclairées 7.
Autrement dit, peu importe le modele adopté, les personnes
suicidaires ne sont pas percues comme des sujets dotés de
l'agentivité et de la compétence nécessaires pour prendre des
décisions importantes sur leur vie et leur mort. J’espére qua ce
stade, mon utilisation des recherches venant des mouvements/
champs détudes antipsychiatrie et Mad aura convaincu le
lectorat que traiter les personnes suicidaires comme « folles »
et «irrationnelles », en les empéchant d’exercer leur autonomie
et leur autodétermination, fait partie du systeme saniste et de
ses formes insidieuses de violence. Comme nous l’avons vu,
largument de [lirrationalit¢é des personnes suicidaires est

173. Je voudrais remercier Ozzie Silverman de m’avoir indiqué le role possible
des pressions familiales dans la décision de mourir.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

parfois méme endossé par des activistes/chercheureuses des
cercles antioppression. Par exemple, Kai Cheng Thom (2019,
45) soutient que, si certaines personnes avancent comme moi
qu’il est validiste/saniste de nier l'autodétermination des
personnes suicidaires, I'argument pourrait &tre renversé. Il est
validiste et saniste de dire que les gens sont toujours ration-
nels :

375

Voila ol la facette antivalidiste de l'argument selon lequel il
faut «soutenir le suicide» seffondre aussi — il peut Eétre
validiste de rejeter les motifs qu'une personne avance pour
mourir, mais il est tout aussi validiste de s’attendre a ce que
toute personne vivant une crise douloureuse soit capable
d’exprimer ou méme de connaitre ses besoins d’'une maniere
parfaitement linéaire et logique. Il est validiste de présumer
que le simple fait de demander le consentement pour intervenir
une ou méme deux fois serait suffisant pour déterminer quune

personne veut ou a besoin d’aide.

Mon approche affirmative du suicide tient compte des
possibles crises mentales ou émotionnelles. En effet, il ne serait
pas bénéfique pour les personnes suicidaires de soutenir leur
mort par le suicide assisté si elles vivent une crise qui réduit
leur capacité de prendre des décisions éclairées. Mais ces
moments de crise sont temporaires. De plus, le processus
d’accompagnement que je propose, fondé sur des perspectives
antivalidistes et antisanistes, écarterait toute décision
précipitée et se pencherait avec prudence sur les influences des
relations personnelles et des facteurs systémiques modelant le
processus de prise de décision. L’accompagnement dans la
préparation a un suicide assisté serait nécessairement un
processus a plusieurs facettes, se déroulant sur plusieurs mois,
de concert avec une équipe professionnelle et le réseau de
soutien de la personne.

Des activistes/chercheureuses ont aussi abondamment
discuté des multiples conceptions de la compétence et de
lautonomie, et de la maniére dont les déterminants sociaux
influencent considérablement nos décisions sur notre santé, y

publication/livre/DLS.html



376 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

compris la décision de rester en vie ou de mourir '74. J'adopte
sans réserve la notion d’autonomie relationnelle, par opposition
aux conceptions individualistes et libérales de l'autonomie
quavancent plusieurs philosophes, bioéthiciennes et partisanes
du droit a mourir. Je suis aussi conscient des impacts des
systemes d’oppression sur les taux de suicide dans les groupes
marginalisés. Les chapitres 2 et 3 documentent le fait qu'on ne
saurait conceptualiser le désir de mourir sans tenir compte de
la violence systémique hétérosexiste, cisgenriste, validiste et
saniste, et de leurs manifestations sur le plan interpersonnel.
Mais ce portrait demeure incomplet, comme le démontre ce
livre, si nous ne tenons pas compte de I'un des systemes
d’'oppression centraux dans la suicidalité : le suicidisme.

Alors que je suis d’accord qu’il existe des forces sociopo-
litiques — certaines diraient des «régimes suici-
daires» (Button 2020, 87) — contribuant a la surreprésenta-
tion de certains groupes marginalisés dans les statistiques sur la
suicidalité ou, autrement dit, poussant les gens a mourir, un
aspect souvent dissimulé, et que ce livre révele, est qu’il existe
en méme temps des forces ou des somatechnologies de vie qui
poussent les personnes suicidaires a rester en vie. Une analyse
véritablement intersectionnelle qui tiendrait compte non
seulement d’une, de deux ou de trois oppressions liées a la
suicidalité, mais aussi du suicidisme, dévoilerait un tout autre
portrait. Si certains éléments affectent la compétence et
lautonomie et influencent les personnes suicidaires a vouloir
mourir, je soutiens qu'autant de forces les poussent simultané-
ment dans la direction contraire. Alors que divers -ismes
peuvent étre intériorisés (par la pression de I'entourage et de la
société) et mener a la suicidalité, le suicidisme peut aussi étre
intériorisé et exercé par l'entourage et la société. En somme,
les groupes marginalisés sont pi€gés dans une toile complexe
de forces nécropolitiques et biopolitiques entrelacées. Une
conceptualisation relationnelle de leur autonomie doit étre
pensée en relation non seulement a certains systemes d’oppres-
sion, comme le cisgenrisme et le validisme, mais aussi a

174. Voir, par exemple, Ouellette (2011), Ho (2014), et Ho et Norman (2019).

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

d’autres systemes, comme le suicidisme et la contrainte a la
vie. Dans nos mouvements sociaux/champs d’études, si nous
défendons le droit a 'autonomie et a l'autodétermination pour
des décisions importantes comme les enjeux reproductifs ou
les enjeux trans, nous ne saurions promouvoir I'autodétermina-
tion seulement quand elle correspond avec notre vision du
monde et jouer les cartes de I'irrationalité, de l'aliénation, de
I'incapacité et des décisions biaisées quand elle contrarie nos
valeurs ou nos préférences.

L Objection 4 : Les groupes
marginalisés seraient-ils
surreprésentés dans les
statistiques sur le suicide
assisté ?

Une crainte majeure par rapport aux formes actuelles de
suicide assisté, basées sur une ontologie suicidiste, validiste,
saniste et agiste, concerne la surreprésentation des groupes
marginalisés dans les statistiques sur le suicide assisté. Alors
que je suis d’accord avec la critique selon laquelle les lois
actuelles sont fondamentalement validistes, sanistes et agistes
en ciblant certaines «populations spécifiques», des données
empiriques montrent que, dans les pays ou certaines formes de
suicide assisté sont autorisées, ce sont surtout les personnes
privilégiées qui y accédent (Davis 2013b; Engelhart 2021 ;
Stefan 2016). Dans le contexte canadien, certaines juristes
inspirées par la pensée féministe ont aussi suggéré que, selon
les données empiriques, les personnes qui meurent par suicide
assisté font partie des groupes les plus privilégiés. Par
exemple, Jocelyn Downie (2020, 25) explique :

371

Selon une étude récente menée en Ontario, «les bénéficiaires
de TAMM étaient plus jeunes, avaient des revenus plus €levés,
avaient significativement moins de chances de résider en milieu
institutionnel et étaient plus souvent mariées que les personnes
défuntes dans la population en général, suggérant qu’il est peu
plausible que PFAMM soit motivée par la vulnérabilité sociale

publication/livre/DLS.html



378

Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

ou économique » (Downar et al. 2020). Ceci est conforme a
I'expérience des autres juridictions permissives, ol on a trouvé
que T'AMM est disproportionnellement utilis€ée par des
personnes ayant davantage de pouvoir et de privileges (Carter
2012, § 26; Truchon 2019, § 452). Une chose que nous ne
savons pas, méme si la philosophie féministe [...] nous enjoint
a nous le demander, est si ces résultats découlent d’obstacles
dans l'accessibilité pour les populations marginalisées.

Downie n’est pas la seule personne ayant souligné ces obstacles
dans l'acces au suicide assisté. Comme jen discute dans le
chapitre 4, si les groupes les plus marginalisés dans nos
sociétés rencontrent des barrieres systémiques dans I'acces aux
soins de santé et aux services sociaux, il serait logique que leur
acces aux services leur permettant de mettre fin a leurs jours
soit également compromis. Ces barrieres peuvent en partie
expliquer la surreprésentation des groupes dominants dans les
statistiques.

D’une fagon similaire, certaines personnes pourraient

soutenir quouvrir les vannes du suicide assisté a tout le monde,
comme je le propose avec mon approche affirmative du
suicide, pourrait potentiellement mener a une surreprésenta-
tion des groupes marginalisés dans les requétes de suicide
assisté. Apres tout, étant donné que plusieurs personnes
marginalisées luttent avec la suicidalité, si le suicide assisté
était rendu universellement disponible et que les obstacles
systémiques (-ismes) étaient combattus pour rendre le suicide
assisté véritablement accessible, ne devrait-on pas s’attendre a
ce que toutes les personnes qui veulent mourir parce quelles
sont maltraitées dans notre société demandent d’y accéder?
Ma réponse honnéte est que oui, c’est une possibilité. A de
rares exceptions pres, les personnes veulent habituellement
mourir parce quelles sont profondément malheureuses. Cet
état peut résulter d’'une variété de facteurs : la génétique, la
maladie mentale, les malheurs et les traumatismes personnels,
mais aussi — et, je le crois, souvent — les facteurs sociaux et
politiques. Néanmoins, comme je l'ai défendu dans ce livre,
nous ne devrions pas établir de hiérarchies entre les bonnes et

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

les mauvaises raisons de vouloir mourir. Prendre les personnes
suicidaires en otage et les garder en vie alors que nous menons
la révolution n'est ni juste ni éthique. Une personne qui
articule un désir stable de mourir devrait étre soutenue, peu
importe la source de son désespoir. Cela dit, jespére sincére-
ment que mon approche, qui consiste a travailler sans reldche
sur deux fronts — c'est-a-dire de mettre fin a toutes les formes
de violence systémique tout en soutenant les personnes suici-
daires grdce a une approche affirmative du suicide — contri-
buerait a diminuer le nombre de personnes marginalisées
voulant mourir parce qu'elles ne disposent pas de conditions
de vie décentes, ni d’interventions adéquates quant au suicide.
En ce sens, mon approche répond & la crainte d’une surrepré-
sentation des groupes marginalisés dans le suicide assisté car,
contrairement a tous les arguments pour le droit a mourir qui
se concentrent sur les droits individuels mais qui n‘ancrent pas
leurs analyses dans une approche antioppression engagée
envers un changement systémique, ma double approche tient
compte du rdle des facteurs systémiques dans les vies des
groupes marginalisés en lien avec la suicidalité.

L— Objection 5 : Envoyons-nous
un mauvais message aux
personnes marginalisées et aux
personnes suicidaires en leur
disant que nous appuyons leur
suicide assisté ?

Comme discuté dans le chapitre 3, beaucoup d’activistes/cher-
cheureuses du handicap ont avancé que les lois sur le suicide
assisté envoient un mauvais message aux personnes handica-
pées, malades ou souffrantes, suggérant que leur vie ne vaut
pas la peine détre vécue. Des craintes similaires ont été
exprimées par rapport a d’autres groupes et a leurs idéations
suicidaires. Par exemple, dans un texte autocritique a I'égard
des idées qu'elle entretenait auparavant au sujet du suicide et
quelle a publié sur les réseaux sociaux, Thom (2019, 43) a
exprimé des regrets par rapport au fait quelle voulait, plus tot

publication/livre/DLS.html

379



380 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

dans sa carriere, déstigmatiser la suicidalité, particulierement
dans le cas des communautés marginalisées. Dans des sociétés
hétérosexistes, cisgenristes, racistes, classistes, validistes ou
sanistes, qui endossent une culture de la sacrifiabilité pour les
groupes marginalisés, soutenir leur suicide envoie, dans cette
perspective, le message néfaste que leurs vies n’auraient
aucune valeur. Comme le disent les chercheureuses Anita Ho
et Joshua S. Norman (2019, 53), «si le désespoir d’une
personne se fonde en partie sur son contexte sociohistorique et
économique, il serait moralement pervers de répondre a cette
souffrance avec compassion en fournissant l'acces a la mort
médicalement assistée, au lieu de suggérer des conditions de
vie meilleures et durables. »

Je ne crois pas que mon approche affirmative du suicide
envoie le message aux groupes marginalisés que leurs vies ne
valent pas la peine détre vécues. Bien au contraire : mon
approche est centrée sur la reconnaissance de la valeur des vies
des personnes les plus marginalisées, du fait que les lois et
réglements actuels sur le suicide assisté sont violents et
catégorisent leurs vies comme n’ayant aucune valeur, et du fait
quune approche antisuicidiste devrait nécessairement se
traduire par de meilleures conditions de vie pour divers
groupes marginalisés, y compris pour les personnes suici-
daires. Le message envoyé par mon approche affirmative du
suicide est de renforcer les messages, valeurs et principes que
les mouvements sociaux envoient aux groupes marginalisés :
nous voulons écouter ce que vous avez a dire, nous voulons
créer des espaces plus slirs pour que vous puissiez partager vos
expériences et vos réalités, nous estimons et croyons vos
témoignages, nous reconnaissons votre expertise a 'égard de
votre réalité, nous chérissons votre autonomie et votre autodé-
termination, et nous sommes l1a pour vous soutenir peu importe
les décisions que vous prendrez pour vous-mémes. Le message
sous-jacent a mon approche affirmative du suicide est que tout
devrait étre fait pour combattre les multiples -ismes auxquels
font quotidiennement face les membres des groupes margina-
lisés. Néanmoins, si ces personnes vivent encore un niveau de
détresse trop élevé et quelles sont trop fatiguées pour

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

continuer de vivre, alors elles ne devraient pas avoir a quitter
ce monde de la méme maniere quelles ont parfois vécu leur
vie, c’est-a-dire dans la solitude, le rejet, la stigmatisation,
l'absence de soutien, I'isolement et la violence. Le message de
Défaire le suicidisme est que tous les groupes marginalisés
comptent et que la méme reconnaissance, le méme respect et
le méme soutien devraient aussi €tre accordés aux personnes
suicidaires.

L Objection 6 : N’est-il pas
antirévolutionnaire de donner
aux personnes suicidaires un
droit 2 mourir a cause de
souffrances causées par des
violences sociopolitiques ?

Ce livre montre clairement qu'une logique de la sacrifiabilité
des personnes qui ne correspondent pas aux normes et struc-
tures dominantes est a I'ccuvre dans nos sociétés. Ainsi,
soutenir le suicide (assisté) pour ces sujets indésirés représente
pour beaucoup la pire manifestation de cette culture de la

sacrifiabilité. Comme nous le rappelle Thom (2019, 45) :

381

En ce qui concerne les suicides des femmes trans dans un
systéme social transmisogyne, je ne crois pas que «soutenir
lagentivité du suicide» est une réfutation légitime de ce
systeme social. Au contraire, c’est l'expression ultime de la
culture de la sacrifiabilité, nous permettant de déguiser
I'inaction face a la souffrance et a la mort de masse sous des
apparences de compassion et de politique radicale. Ce n’est pas
radical de «soutenir» la mort des femmes trans quand nous
nous faisons déja régulierement assassiner. Ce n’est pas révolu-
tionnaire d’accepter tout simplement que la société soit terrible
au point que les filles trans puissent se tuer.

publication/livre/DLS.html



382 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

De fagon similaire, tout en louangeant certains aspects de mon
cadre antisuicidiste et de mon approche affirmative du suicide,
Ian Marsh, Rachel Winter et Lisa Marzano (2021, 13)
concluent néanmoins que mon approche ne mene pas a une
«forme authentique de libération» des personnes ciblées par
les systemes d’oppression.

Le probleme avec cette objection est que certaines de ces
auteurices, qui se penchent, par exemple, principalement sur
les enjeux trans, présument que je propose de mettre fin au
cisgenrisme par le suicide assisté des personnes trans. Dans
cette perspective, ma position peut apparaitre assez antirévolu-
tionnaire et mener a cette logique de la sacrifiabilité.
Cependant, pour combattre l'oppression que subissent les
personnes trans, nous devons lutter contre le cisgenrisme ainsi
que les systemes d’'oppression interreliés, comme le sanisme et
le suicidisme, pour ne nommer que ceux-la. Autrement dit, ma
solution pour mettre fin aux souffrances des personnes trans
nest pas doffrir une sortie facile et rapide par le suicide
assisté. Au contraire, des ressources et de l'énergie doivent étre
consacrées a combattre la violence systémique quelles vivent
pour diminuer la suicidalité dans ces communautés. En méme
temps, nous devons aussi tenir compte du role joué par d'autres
formes doppression, comme le suicidisme, qui demeurent
invisibles dans la maniere dont nous traitons les personnes
trans suicidaires (et les autres personnes suicidaires).
Travailler a éliminer le suicidisme implique découter les
personnes suicidaires, de ne pas nier leur autonomie et leur
autodétermination, et de soutenir leurs besoins, leurs discours
et leurs demandes comme nous tentons de le faire avec d’autres
groupes marginalisés, sans délégitimer leurs voix sous prétexte
de leur irrationalité ou de leur aliénation politique.

En somme, les révolutions ne se produisent pas dans le
vide. L’intersectionnalité nous a enseigné que la révolution ne
devrait abandonner personne. Vouloir libérer un groupe aux
dépens d’un autre n’est pas une solution acceptable, et surtout,
cela nourrit une idée fausse a propos des effets entrecroisés des
oppressions. Pour le dire autrement, offrir le suicide comme
solution pour combattre le cisgenrisme est effectivement

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

antirévolutionnaire (et ce n'est pas ce que je propose), mais je
voudrais dire que prévenir et sopposer au suicide pour libérer
les communautés trans est une perspective tout aussi antirévo-
lutionnaire et €troite, oubliant les personnes suicidaires, leur
oppression et leurs besoins. Les luttes de libération des
personnes trans (et des autres groupes marginalisés) et des
personnes suicidaires ne s'excluent pas.

L Objection 7 : La médicalisation
du suicide assisté ne donne-t-
elle pas trop de pouvoir au
complexe médico-industriel ?

Une autre objection que je rencontre concerne le fait
d’accorder trop de pouvoir au complexe médico-industriel dans
les diverses formes de suicide assisté. Tania Salem (1999) et
Thomas F. Tierney (2006, 2010, 2021) indiquent avec justesse
que les lois sur le suicide assisté consolident la légitimité des
médecins et de I'Etat & déterminer qui devrait étre autorisée a
mourir. Ces lois ne donnent pas plus de liberté, d’autonomie ou
d’autodétermination aux individus, mais seulement 'apparence
d’'un choix qui est hautement régulé par la biopolitique
médico-légale dans le dispositif du biopouvoir. Comme
l'affirme Salem (1999, 24) :

383

L’autonomie n’est pas lésée par la répression [...], mais plutot
par [...] la subordination au contrdle médical de cet événement
[le suicide assisté] et de la personne qui formule la demande.
L& «patiente » est soumise a une observation, a un examen et

N

a une enquéte visant a confirmer la «rationalité»

et le

«caractere volontaire » de sa demande. Ainsi, la médicalisation
du suicide (assisté) met en péril son autonomie, non seulement
quand sa requéte est rejetée pour une raison ou pour une autre.
Demander a cette patiente de se soumettre a une surveillance

médicale est en soi un outrage a I'autonomie.

publication/livre/DLS.html



384 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Je suis d’accord avec les analyses de Salem et Tierney. Je suis
particulierement sensible a cette objection comme je lai
entendue chez des personnes trans au sujet des soins trans,
notamment quand elles défendent un modele alternatif de
prestation des soins de santé. Le complexe médico-industriel
agit comme controle d’acces [gatekeeper] contre les personnes
trans, et lorganisation des soins trans par dautres voies,
comme les groupes de soutien par les pairs, les organismes
communautaires et les méthodes d’autogestion, offre souvent
des espaces beaucoup plus siirs que le systeme de santé ou de
services sociaux actuel pour les transitions des personnes trans
et I'exploration de leur identité de genre. La méme chose serait
probablement vraie pour les personnes suicidaires si l'on
adoptait une approche affirmative du suicide. En ce sens, le
suicide assisté régulé par I'Etat et dispensé par le systéme de
soins de santé et les services sociaux risque la méme coopta-
tion. Jestime donc que nous devrions travailler sur plusieurs
fronts, comme nous le faisons pour la reconnaissance des
personnes trans, c’est-a-dire obtenir le soutien officiel de I'Etat
et du systeme médical, en plus d’élaborer nos propres réseaux,
organismes communautaires et groupes pour mieux servir nos
communautés. Malheureusement, tout comme les personnes
trans qui désirent entreprendre une transition médicale
trouvent cela tres difficile, voire impossible, sans le soutien de
I'Etat et du complexe médico-industriel, c’est également le cas
pour les personnes suicidaires. Le savoir-faire et les prescrip-
tions nécessaires a une mort paisible sont dans les mains des
médecins. Nous devons donc savoir comment naviguer dans
ces eaux troubles et insister sur la décentralisation du pouvoir
médical/psychiatrique pour les personnes qui doivent interagir
avec le systeme de santé et les services sociaux pour diverses
raisons (par exemple : grossesse, transition, suicide assisté ou
soins de santé en général). En résumé, nous devons nous
demander si le probleme réside dans la médecine elle-méme
ou dans la maniere dont elle est pratiquée. Ma réponse est que,
si le systtme médical présente des problemes majeurs,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté 385

l'objectif ne devrait probablement pas étre d’éviter entierement
le systeme médical, mais de repenser la maniere dont les soins
médicaux sont dispensés.

L— Objection 8 : L’autorisation du
suicide assisté sera-t-elle une
pente glissante menant a plus
de déces ?

L’argument de la pente glissante a été abondamment discuté
dans les débats sur les formes actuelles de suicide assisté. Je ne
répéterai pas ces débats étant donné que d’autres auteurices
l'ont déja fait'”>. Dans la méme veine, mon approche affirma-
tive du suicide pourrait soulever certaines préoccupations
relatives a une «romantisation » du suicide. Un journaliste m’a
déja demandé : «Votre approche pourrait-elle présenter la
mort comme un processus paisible et sans douleur et ainsi
augmenter le nombre de déces de personnes qui auraient
autrement été dissuadées de se suicider par crainte de la
douleur et d’'un suicide “baclé” ?» Beaucoup de gens pensent
que dépathologiser et déstigmatiser le suicide est dangereux
(par exemple : Hecht 2013). Comme le dit Thomas Joiner
(2005, 43), «toute analyse qui encourage d’une quelconque
maniere le comportement suicidaire — surtout de maniere a le
romantiser ou a le glorifier, ou a le montrer comme facile et
normatif — a potentiellement des conséquences négatives pour
la santé publique ». De plus, les notions de pente glissante et de
«contagion» sont souvent utilisées pour justifier le fait de
contrer plusieurs pratiques opposées aux normes et structures
dominantes, comme diverses pratiques sexuelles ou identités
de genre.

Jai trois réponses a cette préoccupation. Premierement, si
mon approche affirmative du suicide déstigmatise le suicide,
elle n’en fait pas la promotion comme la seule ou la meilleure
option, mais le considere simplement comme une option parmi
d’autres. Comme je 1'ai mentionné, approche affirmative du

175. Voir, par exemple, Battin (2005) et Davis (2013b).

publication/livre/DLS.html



386 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

suicide est affirmative de vie et affirmative de mort. Ma
proposition ne glorifie pas le suicide, mais endosse plutot une
approche de réduction des risques. Jestime que beaucoup de
personnes suicidaires choisiraient n’importe quelle autre option
disponible pour éviter le suicide et que la plupart des
personnes suicidaires ne sont pas heureuses a I'idée d’accom-
plir leur suicide, qui représente au contraire un dernier recours
pour venir a bout de leur désespoir. Ma position est pragma-
tique : si une personne estime que les autres options n'ont pas
fonctionné, alors le suicide assisté resterait une maniere de
soulager son désespoir/sa détresse apres avoir pesé le pour et
le contre de cette décision. L’approche de réduction des risques
que je propose nous permettrait d’accompagner la personne
suicidaire pour qu’elle prenne une décision éclairée, en lui
présentant plusieurs options. Cette approche réduirait les
dommages potentiels vécus par ses proches et elle-méme si
elle décide d’aller de l'avant avec sa décision de mourir.

Deuxiemement, mon approche affirmative du suicide ne
présente pas la mort comme une option facile. Bien au
contraire : l'accompagnement que jenvisage dans une perspec-
tive affirmative du suicide implique une réflexion approfondie
et une préparation attentive a la mort. Préparer sa mort n'est
pas un processus aisé, et voir mon approche affirmative du
suicide comme une voie facile et rapide est une représentation
inexacte de ce processus.

Troisiemement, sans revenir sur les arguments abordés
plus tot dans ce chapitre, I'approche affirmative du suicide nous
permettrait pour la premieére fois de rejoindre les gens qui
considerent sérieusement la possibilité de mourir d’un suicide,
et qui, sans cela, resteraient silencieux dans I'accomplissement
de leurs plans de mort. Au lieu de voir une possible augmenta-
tion des déces par le suicide (assisté), jenvisage une possible
diminution de ces déces, car les personnes suicidaires auraient
pour la premiere fois la chance daller chercher de l'aide, du
soutien et une forme de connexion plutdt que de compléter
leur suicide sans avoir discuté de leurs plans. Le soutien dont
bénéficieraient les personnes suicidaires griace a ce processus
pourrait sauver la vie de beaucoup dentre elles. Et les

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

personnes qui sont déterminées a mourir le feraient indépen-
damment de lexistence de mon approche affirmative du
suicide, comme le démontrent les statistiques sur le suicide. Je
ne crois donc pas que mon approche augmenterait le nombre
de déces ou provoquerait un phénomene de « contagion », bien
au contraire.

L Objection 9 : N’est-ce pas trop
demander aux familles et aux
amies que de soutenir une
personne suicidaire dans son
suicide assisté ?

De nombreuses personnes mont dit quelles comprennent et
quelles sont d’accord avec beaucoup de mes arguments, mais
quelles éprouvent un blocage affectif quand il sagit de
potentiellement accepter le suicide assisté de leurs proches, de
leur partenaire, de leur enfant (a 'dge de la majorité) ou de
leur amie. Je sympathise profondément avec cette préoccupa-
tion. Si ma partenaire voulait que je I'accompagne dans son
suicide assisté, jaurais beaucoup de mal a la laisser partir. La
difficulté de laisser partir les gens que nous aimons (que ce soit
par la mort, par une séparation ou d’autres circonstances de
vie) fait partie de tout processus de deuil. Je suis d’accord que
toute perte, y compris par la mort, est terriblement doulou-
reuse. Il est normal d’avoir du mal a accepter la mort d’'une
personne que nous aimons par le suicide, car cela implique une
perte. Néanmoins, la difficulté de perdre une personne n’est
pas une raison suffisante pour la forcer a rester dans notre vie
(Arcan 2008 ; Horncastle 2018). Cet argument s’applique aussi
bien aux relations amoureuses qua la mort. Aimer une
personne et vouloir passer le reste de son existence avec elle ne
nous autorise pas a la forcer a rester avec nous. Alors que nous
trouverions la situation abusive si une personne forgait son-sa
partenaire a demeurer dans la relation du simple fait qu’une
séparation lui causerait de la souffrance, du chagrin, de la
douleur, de la colere ou un deuil, le systeme suicidiste fait en

publication/livre/DLS.html

387



388 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

sorte qu’il nous semble moins problématique de forcer une
personne a rester en vie du simple fait que nous voulons qu’elle
reste dans notre vie.

Une approche affirmative du suicide qui aiderait la famille
et les amies a accompagner une personne dans son suicide
assisté engendrerait des conséquences probablement moins
traumatiques a moyen et a long terme qu’un suicide inattendu.
Comme je l'ai dit précédemment, cette approche permettrait
au réseau de soutien d’'une personne de mieux comprendre les
raisons d’'un suicide (assisté), de soutenir cette personne du
mieux qu’il peut et dobtenir un sentiment de cldture plus
complet grace a la préparation a la mort. La famille et les
amies seraient aussi moins traumatisées s’iels n’avaient pas a
découvrir un cadavre ayant perdu la vie par des méthodes
violentes. Je demande souvent aux gens : préféreriez-vous
revenir a la maison et trouver votre partenaire morte sans avoir
eu le temps de parler de son désir de mourir, ou préféreriez-
vous étre 1a pour ellui, écouter les raisons pour lesquelles iel
veut mourir, lui offrir le soutien, 'aide et 'amour dont iel a
besoin et, éventuellement, savoir que sa mort n’aura pas été un
événement violent, mais un moment a la fois profondément
triste et plein damour que vous aurez partagé ensemble ?
Quand je me pose cette question, ma réponse est claire : je
préférerais la deuxieme option. Je suis peut-étre le seul, mais
je ne le crois pas.

L— Objection 10 : Et P’espoir ?

L’espoir est probablement le leitmotiv de tous les discours
préventionnistes et de toutes les stratégies d’intervention, tous
modeles de la suicidalité confondus. La contrainte a la vie est
partiellement nourrie par lespoir de traitements médicaux
miraculeux, comme les antidépresseurs, de nouvelles formes
de psychothérapie ou d’une transformation sociopolitique
globale pour améliorer les vies des personnes marginalisées. Si
les individus, la santé mentale et les conditions de vie peuvent
changer et saméliorer, pourquoi faudrait-il abandonner cet
espoir et recourir a une solution permanente pour régler des

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

problémes temporaires? Clest une question que posent
beaucoup de personnes dans les campagnes de prévention du
suicide. Friesen (2020, 37) note que I'espoir est probablement
I'un des facteurs les plus importants pour distinguer le suicide
du suicide assisté, le premier étant associé a l'espoir d’une
amélioration, alors que le second est li€ a une condition
irrémédiable et désespérée. La notion d’espoir est centrale, par
exemple, dans le livre de Thom. C’est le message clé quelle
semble vouloir transmettre a ses sceurs trans racisées (2019,
142) :

389

Mais pour l'instant, quelque chose me garde ici : l'espoir, je
crois, ou peut-étre I'amour. Je me demande si 'on peut avoir
I'espoir ou 'amour sans foi. La foi que les choses slaméliore-
ront, que nous vivrons des vies longues et heureuses, qu'une
force bénéfique dans 'univers nous donnera une meilleure fin ?
Je pense que c’est sans doute possible. Ce que jespere, c’est de
vivre d’une facon aussi brillante que les meres et les sceurs que

j’ai rencontrées.

Méme si je suis certainement ému par lappel a I'espoir de
Thom et méme si je reconnais la centralité de l'espoir dans
mon travail d’activiste/chercheur luttant pour un monde ou les
groupes marginalisés peuvent s’épanouir au lieu de survivre,
nous ne pouvons pas imposer nos espoirs aux autres. Cette
régle est particulicrement vraie si, par cette imposition, nous
forcons ces personnes a faire des choses auxquelles elles n’ont
pas consenti. Je peux espérer que mon amie Témoin de
Jéhovah transgresse les regles de sa foi lui interdisant la
transfusion sanguine dont elle a besoin pour continuer a vivre,
mais mon espoir quelle choisisse une voie plutdt qu'une autre
n'est pas une raison suffisante de lui imposer ma volonté.
Imposer notre volonté, nos espoirs et nos souhaits aux autres
est inacceptable, méme quand il s’agit de décisions sur les soins
de santé qui sont une question de vie et de mort. Paradoxale-
ment, si l'on reconnait dans la plupart des pays qu'imposer une
transfusion sanguine & mon amie brimerait ses droits et valeurs
religieuses, le méme respect n’est pas accordé a la suicidalité ;

publication/livre/DLS.html



390 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

au contraire, la suicidalité devient une justification pour agir
contre la volonté et les besoins d’une personne. S’il n'est pas
uniquement négatif, I'espoir est définitivement une composante
des somatechnologies de vie forcant les sujets suicidaires a
rester en vie malgré leur désir de mourir. Et dans ce cas
spécifique, I'espoir est probablement 'une des incarnations les
plus puissantes de loptimisme cruel, qui préserve «un
attachement a un objet significativement probléma-
tique » (Berlant 2011, 24) — c’est-a-dire l'espoir d’un meilleur
avenir. Avec la promesse de meilleurs jours offerte grace a des
cures médicales/psychologiques ou sociopolitiques, l'espoir
nourrit malheureusement la violence suicidiste vécue ici et
maintenant par les personnes suicidaires.

L 5.4. La thanatopolitique du suicide
assisté comme éthique de la vie

Méme si Kafer (2013, 2-3) ne songe pas a la suicidalité quand
elle pense la futurité crip et la politique queer et crip, le mot
handicap, dans le passage suivant, pourrait presque, a la
lumiere de ce que je théorise dans ce livre, étre remplacé par
le terme suicidalité

Si le handicap est conceptualisé comme une tragédie terrible et
sans fin, alors tout futur incluant le handicap ne peut étre qu'un
futur a éviter. Un meilleur futur, autrement dit, est celui qui
exclut le handicap et les corps handicapés; en effet, c’est
I'absence méme du handicap qui signale ce meilleur futur. La
présence du handicap signale donc autre chose : un futur qui
porte trop de traces des maux du présent pour étre désirable.
Dans cette perspective, un futur qui comprendrait le handicap
serait un futur dont personne ne veut [...]. Cest cette présomp-
tion d’'un consensus, cette croyance que nous désirons toustes
les mémes futurs, que jaborde dans ce livre. [...] Je soutiens
que les décisions sur lavenir du handicap et des personnes
handicapées sont des décisions politiques et devraient Eétre

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté 391

reconnues et traitées comme telles. Au lieu de présumer qu’un
«meilleur » futur dépend naturellement et évidemment de
I’éradication du handicap, nous devons reconnaitre que cette
perspective est teintée par les histoires du validisme et de
l'oppression des personnes handicapées. [...] Ce quoffre Femi-
nist, Queer, Crip est une politique de la futurité crip, une
insistance sur I'importance de repenser ces futurs imaginés —
et donc ces présents vécus — différemment. Tout au long de ce
livre, je m’accroche a l'idée de la politique comme cadre pour
réfléchir sérieusement a la maniere de se retrouver «ailleurs »,
a d’autres manieres d’€tre qui pourraient étre plus justes et
durables. En imaginant des futurs plus accessibles, jaspire a un
ailleurs — et peut-€tre a un autre temps — ou le handicap
serait compris autrement : comme politique, valorisé, intégral

[souligné dans l'original].

Comme pour le handicap, la suicidalité «est un futur dont
personne ne veut», un postulat communément partagé qui
s’enracine dans le suicidisme et la contrainte a la vie. D’une
facon similaire a la maniere dont Kafer cherche a imaginer une
futurité crip'’s, j'espére que ce livre aidera les gens qui le lisent
a imaginer une futurité suicidaire. Par futurité suicidaire, je
veux dire un futur ou la suicidalité cesse d’€tre seulement un
probleme a régler et a guérir, une solution inacceptable, une
option hors de portée ou 'échec ultime de la vie. Imaginer une
futurité suicidaire ouvre nos esprits pour concevoir la
suicidalité dans toute sa complexité : dans sa tristesse, sa
laideur et son coté sombre, mais aussi dans ses composantes
plus productives et constitutives, pour reprendre une formula-
tion foucaldienne. La suicidalité faconne effectivement
beaucoup d’entre nous et influence nos vies. Elle vit a l'inté-
rieur de nous, nous procurant parfois une paix d’esprit et un
répit du désespoir que nous vivons. Dans le travail de Simone
Fullagar (2003, 296), une personne suicidaire ayant participé a
I’étude de lautrice parle du suicide comme d’un «lieu» : un
lieu stir ou l'on se rend par un mécanisme d’adaptation pour

176. Sur la futurité handicapée/crip, voir aussi Obourn (2020).

publication/livre/DLS.html



392 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

trouver une sortie de secours mentale et émotionnelle a la
cruauté du monde. Comme Ann Cvetkovich démontre que la
dépression politique peut aussi étre remplie de joie et d’espoir,
la suicidalité peut aussi étre remplie de joie, d’espoir et de vie.
Comme mécanisme d’adaptation pour beaucoup de personnes,
la suicidalité¢ chronique offre une évasion. Quand nous
commengons a voir la suicidalité non seulement comme une
mauvaise chose a éviter, mais comme un phénomene
complexe a explorer, nous nous permettons découter les
témoignages actuellement étouffés ou rejetés par les injustices
épistémiques suicidistes. Envisager une futurité suicidaire n’est
pas seulement une bataille politique transitoire pour les gens
qui mourront d’un suicide (assisté), mais c’est aussi une bataille
pour beaucoup de personnes suicidaires qui continueront fort
probablement a vivre. La futurité suicidaire ouvre un espace
pour toutes les personnes qui réfléchissent a leur attachement a
la vie et qui souhaitent un lieu social et politique ou discuter de
ces idées. Quand nous commencons a comprendre la suicida-
lité différemment, comme le propose Kafer pour le handicap
— clest-a-dire, comme un phénomeéne « politique, valorisé [et]
intégral » a la vie —, nous pouvons voir la pertinence d’une
thanatopolitique ou d’une politique de la mort pour les indi-
vidus suicidaires vivants, plutdt que seulement pour ceux qui
sont morts ou le seront bientot.

Au premier abord, la thanatopolitique semble incompa-
tible avec une éthique de la vie, et ma notion d’une futurité
suicidaire peut sembler €tre un oxymore. Cette interprétation
serait correcte si, par exemple, jendossais les théorisations
originales de la logique «thanatopolitique» sous-jacente a
certaines stratégies politiques, comme les camps de la mort
dont discute Giorgio Agamben (1998), ou certaines vies consi-
dérées comme non valables («la vie nue») sont destinées a
mourir. Ici, je m’intéresse moins a considérer la notion de
thanatopolitique et ses conséquences 1étales telles que décrites
par Agamben, un travail qui a été fait ailleurs par dautres
chercheureuses, qua repenser cette notion dans son aspect
productif, comme le propose Stuart J. Murray (2006, 2008).
Pour Murray (2018, 718), la thanatopolitique et la biopolitique

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

sont profondément entrelacées : « La biopolitique cause, mais
tolere aussi, un certain seuil de mort dans son modus operandi
[...]. Cette perspective devrait remettre en cause les décisions
implicites et le fait de cultiver clandestinement la mort dans la
logique biopolitique, qui détermine et distingue les gens qui
méritent de vivre, qu’on fera vivre, de ceux a qui on permet de
mourir.» Utilisant I'exemple des attentats suicides, Murray
décrit la thanatopolitique comme «a la fois une réponse et une
résistance au pouvoir biopolitique » (2006, 195 ; souligné dans
loriginal), car le suicide annihile littéralement l'exercice
potentiel du biopouvoir ainsi que la surveillance, la régulation
et le controdle qu’il exerce sur les sujets.

Pour moi, la thanatopolitique n’est pas seulement ou
principalement une politique visant a accomplir la mort, mais
une politique proposant de la politiser et de I'historiciser, de
méme que la tension entre le désir de vie et le désir de mort
chez certaines personnes. La thanatopolitique n’est pas
antithétique aux perspectives affirmatives de vie. Dans l'esprit
des études queers de la mort (Petricola 2021; Radomska,
Mehrabi et Lykke 2019), qui cherchent a théoriser les aspects
sociopolitiques de la mort dans une pollinisation croisée entre
les études queers et les études de la mort (thanatologie), une
politique de la mort est celle ol la mort peut aussi étre
réclamée et resignifiée. Comme les politiques queers ou crips
quenvisagent Kafer et d’autres activistes/chercheureuses, la
thanatopolitique pourrait devenir un horizon social et politique
de compréhension de la mort, y compris la mort par le suicide
(assisté). A la lumiere des échecs majeurs du mouvement pour
le droit & mourir dans sa poursuite d’'un programme politique
guidé par la justice sociale pour les communautés marginali-
sées, la thanatopolitique que je propose est une autre voie
ayant le potentiel d’offrir des réflexions et un programme
politique pour queeriser, transer, cripper et détraquer le droit a
mourir et le suicide (assisté). Selon Thomas Szasz (1999, 119),
«mourir appartient apres tout aux vivantes, pas aux mortes ».
En ce sens, la thanatopolitique pourrait constituer une éthique

publication/livre/DLS.html

393



394 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

de la vie pour toutes les personnes qui théorisent et qui luttent
pour la justice dans la mort, y compris la justice pour les
personnes suicidaires.

Selon Kafer, ce qui est néfaste pour les personnes handi-
capées/crips/détraquées, cest le manque de futurité et
I'imposition d’'un seul futur potentiel ou une partie delles-
mémes — leur handicap/folie — est éradiquée. La méme
chose est vraie des autres communautés marginalisées, que les
normes et structures poussent vers la normalisation et I'assimi-
lation dans les systemes d’intelligibilité dominants. Pour le dire
autrement, la futurit¢ & laquelle elles révent est rendue
inaccessible et indésirable. En ce qui concerne les personnes
trans cherchant des soins de santé transaffirmatifs, certaines
auteurices, comme Victoria Pitts-Taylor (2019) ou Ruth
Pearce (2018), démontrent que cette futurité bloquée ou
différée catalyse souvent le désespoir et, dans certains cas, la
suicidalité. Comme lillustre Pearce (2018, 153), «dans ces
exemples, un futur anticipé a effectivement été nié, et il n’y a
généralement aucune indication quant au moment ol le temps
d’attente continu prendra fin. [...] L'expérience d’idéations
suicidaires chez les participantes démontre encore davantage
Iimportance de l'anticipation chez les patientes trans et leurs
communautés. Pour les participantes qui considerent le
suicide, la possibilité d’une transition future peut offrir un autre
chemin.» Tout comme des soins de santé transaffirmatifs
peuvent offrir un bien-étre aux personnes trans, offrir des soins
de santé affirmatifs du suicide pourrait ouvrir un futur aux
personnes suicidaires. Reconnaitre qu'une partie cruciale des
personnes suicidaires — c’est-a-dire leur suicidalité — possede
un futur qui pourrait exister, étre 1€gitimé et choisi grace a une
thanatopolitique radicale pourrait paradoxalement aider les
personnes a cultiver un désir de vivre. Les alliances politiques
entre les personnes suicidaires réunies autour d’une thanatopo-
litique cherchant a éradiquer le suicidisme et a déconstruire la
contrainte a la vie ainsi que I'injonction a la vie et a la futurité
pourraient aussi représenter une occasion de briser I'isolement
que vivent beaucoup de personnes suicidaires. En somme,
comme c’est le cas de plusieurs personnes trans, s’allier avec

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Partie 2. Repenser le suicide assisté

les membres de leurs communautés et travailler pour un avenir
commun pourraient soulager 'angoisse importante qui assom-
brit le désir de vivre de certaines personnes suicidaires. Une
thanatopolitique ouvrirait toutes ces possibilités en termes de
futurités suicidaires.

L— 5.5. Mot de la fin

Alors que le chapitre 4 souligne les limites des discours du
droit 2 mourir sur le suicide assisté, le chapitre 5 queerise,
transe, crippe et détraque le suicide assisté pour proposer une
autre possibilité que les mouvements actuels pour le droit a
mourir et leurs politiques validistes, sanistes, Agistes et
suicidistes : une thanatopolitique, ou une politique de la mort,
ancrée dans une approche antioppression et sensible aux
besoins, aux revendications et aux voix des personnes suici-
daires. La thanatopolitique a laquelle je songe permet aux
futurités suicidaires d’exister, ouvrant non seulement un espace
ou la mort par le suicide (assisté) peut advenir, mais aussi un
espace ou discuter ouvertement et honnétement de ce que
signifie le fait de vivre avec un désir de mourir A cet égard,
cette thanatopolitique est une politique non seulement pour les
individus morts ou ceux morts en devenir, mais pour toutes les
personnes intéressées par la lutte pour la justice sociale en ce
qui concerne la mort, le suicide et le suicide assisté. En ce
sens, cette thanatopolitique représente une éthique de la vie,
alors quelle vise a réfléchir a la mort et au fait de mourir, et
devrait s’enraciner dans le modele queercrip du suicide
(assisté) que je propose ici, en tant que modele alternatif a
ceux qui se fondent principalement sur la prévention et 'éradi-
cation de la suicidalité. En complexifiant et en repensant nos
visions du suicide (assisté), le modele queercrip nous permet
d’éviter de penser que les approches antioppression et de
justice sociale sont antithétiques au droit a mourir par le
suicide (assisté). Le modele queercrip est aussi au fondement
d’'une nouvelle approche de la suicidalité : une approche
affirmative du suicide caractérisée par son focus, entre autres

publication/livre/DLS.html

395



396 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

choses, sur les voix et les besoins des personnes suicidaires, sur
leurs expériences vécues, sur leur expertise expérientielle et
sur leur autonomie et leur autodétermination concernant leurs
décisions sur la vie et la mort. Parmi les dix principes qui
guident mon approche affirmative du suicide, qui pourrait étre
déployée dans de multiples spheres, y compris les soins de
santé affirmatifs du suicide, figurent Ilapplication a Ila
suicidalité de la philosophie de réduction des risques ainsi que
l'application au suicide assisté du modele de soins basé sur le
consentement éclairé.

L Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il
parler ? Les voix des personnes
suicidaires comme microrésistance

Le jour ou jai commencé a écrire cette conclusion, mon amie
Cassandra!”’ m’a appelé de sa voiture. En parlant de son fils
dans la vingtaine, elle m’a dit : « Vincent vient de trouver Julia
morte dans son appartement. Je suis en route pour aller le
soutenir. » Tout le monde était sous le choc. Julia faisait partie
de leur famille et, étant un ami proche de Cassandra depuis
plus de vingt ans, javais rencontré Julia & quelques occasions.
Quand j’ai reparlé a Cassandra la semaine suivante, j’ai appris
que Julia avait soigneusement préparé sa mort. Elle avait écrit
son testament et elle sétait organisée pour qu’un courriel soit
automatiquement envoyé a Vincent le jour apres sa mort, avec
des informations sur son testament et les mots de passe de son
ordinateur. Elle avait méticuleusement planifi€é son geste,
commandant une bonbonne d’hélium et préparant des lettres et
des boites de souvenirs pour 'ensemble de ses proches, lettres
quelle a collées a l'extérieur de la porte verrouillée de la
chambre ou elle est morte, seule, dans le placard. Elle ne
voulait pas que Vincent découvre son corps, alors les lettres

177. Les noms dans cette histoire vraie ont été modifiés pour protéger
I'anonymat des personnes impliquées.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des
personnes suicidaires comme microrésistance

collées sur la porte agissaient comme un signal d’avertisse-
ment. Dans les jours précédant sa mort, elle a publié des
souvenirs de vie et des photos sur Instagram et a appelé des
amies et des membres de sa famille. Méme Vincent, qui
soupgonnait que Julia mourrait possiblement un jour d’un
suicide, n'avait pas €té€ informé qu’elle allait mettre ses plans a
exécution ce jour-la. Dans ses dernieres conversations avec
tout le monde, Julia n’était pas capable de parler de son
suicide.

Julia désirait fort probablement ce que beaucoup de gens
veulent dans leurs derniers moments : parler avec ses étres
chers de ce quelle avait a I'esprit. Elle avait des messages a
partager, comme lattestent les lettres de suicide quelle a
laissées. Pourtant, elle ne sentait pas quelle pouvait livrer ces
messages alors quelle était encore en vie a cause du contexte
suicidiste dans lequel nous vivons. Si elle avait parlé, ses plans
auraient échoué. Son désir de mourir aurait été détruit. Elle
aurait subi plusieurs formes de violence suicidiste. Dire « je
veux mourir et je le ferai» aurait mené a une hospitalisation
involontaire, a des contraintes physiques, a des traitements
forcés, a latteinte de ses droits et a la délégitimation de son
désir de mort, de son agentivité et de sa voix. Comme les
subalternes qui, nous rappelle Gayatri Chakravorty Spivak, ne
peuvent pas parler ou étre entendues sous le colonialisme et
I'impérialisme, Julia — qui était opprimée sans étre subalterne
— ne pouvait pas parler de sa vérité. La seule maniere de
livrer son message était par son suicide et les témoignages dans
ses lettres, son journal intime et les instructions dans son
testament, qu’elle a laissés derriere elle.

En parlant avec Cassandra, je me sentais enragé et
profondément triste. Jétais en colere et javais le coeur brisé,
non seulement parce que Julia, une personne merveilleuse,
avait quitté ce monde, mais parce quelle avait di le faire d’une
maniere tellement violente et solitaire. Cette expérience faisait
écho a mes pires craintes et préoccupations sur le suicide. Jai
dit a Cassandra : «Je ne peux pas croire quelle a dii préparer
tout cela elle-méme, dissimuler ce qui était le plus important
pour elle dans toutes ses dernieres conversations et quelle a di

publication/livre/DLS.html

397



398 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

mourir seule!”.» Je sentais la douleur de Julia. Sa solitude.
Son désespoir. Sa rage d’étre forcée de traverser ces épreuves
toute seule. Comme beaucoup des personnes suicidaires avec
lesquelles Susan Stefan (2016) s’est entretenue, qui avaient dii
mentir pour échapper a des formes d’hospitalisation involon-
taire et de détention, Julia a aussi dii mentir et dire aux gens ce
qu’ils voulaient entendre, juste pour sassurer quelle pourrait
mener a bien son plan. Julia a dii se censurer pour éviter les
formes généralisées d’invalidation, car tout le monde autour
d’elle aurait eu l'autorité de décider ce qui était le mieux pour
elle dans un tel contexte. Son autorité et son agentivité
épistémiques auraient été niées et invalidées sur la base de sa
suicidalité. Comme je l’ai articulé tout au long de ce livre au
sujet des personnes suicidaires en général, elle a été réduite au
silence.

Je me suis senti réduit au silence d’innombrables fois au
sujet de ma propre suicidalité et de mes discours sur le suicide
(assisté). Méme dans le processus de publication de ce
manuscrit, je me suis senti réduit au silence. En effet, certaines
chercheureuses et des personnes dans I'industrie de 1’€édition,
qui font habituellement preuve d’ouverture vis-a-vis de travaux
novateurs sur dautres sujets, ont exprimé des préoccupations
quant a la nature controversée de mes arguments. Je souligne
ces réactions car elles racontent une histoire commune
lorsqu’il sagit de travaux qui critiquent les épistémologies
dominantes. Un tel travail critique est souvent é&carté,
considéré comme non universitaire ou, pire, ignoré ou rejeté
précisément parce qu’il trouble les manieéres dominantes de
penser, méme chez les personnes radicales et progressistes.
Comme nous le rappelle Patricia Hill Collins (2000, 386), «les
universitaires, les éditeurs et d’autres experts représentent des
intéréts spécifiques». Dans sa théorisation de 1’épistémologie
féministe Noire, Hill Collins illustre la maniere dont le savoir
et les « processus de validation du savoir » (397) sont controlés
par des personnes qui occupent des positions dominantes,

178. LeMaster (2022, 4), qui a perdu plusieurs étres chers morts de suicides,
exprime des idées similaires : «Je ne suis pas triste que vous soyez mortes d’un
suicide ; je suis triste que vous soyez mortes seules. »

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des
personnes suicidaires comme microrésistance

comme les hommes blancs. La méme chose peut étre dite des
personnes non suicidaires, qui dominent le monde éditorial, les
travaux universitaires, les mouvements sociaux et le domaine
de l'intervention. Les discours comme le mien, qui remettent
en question non seulement les conceptualisations dominantes
du suicide promues par le modele médical de la suicidalité,
mais aussi celles produites par les modeles social et de justice
sociale de la suicidalité, sont discrédités, mécrus et réduits au
silence. Hill Collins (2000, 411) dit que «l'existence d’un point
de vue situé autodéfini des femmes Noires qui utilise une
épistémologie féministe Noire remet en cause le contenu de ce
qui est actuellement tenu pour vrai et le processus méme par
lequel cette vérité a été établie ». Jespere que le point de vue
épistémologique suicidaire avancé dans ce livre remette en
cause le savoir actuel sur le suicide (assisté) et les manicres
dont il est créé et contrdolé par le personnel médical et les
universitaires ayant des conceptions individualistes et patholo-
gisantes du suicide. J'espére également que ce livre remette en
question les discours de certaines partisanes du modele de
justice sociale de la suicidalité, qu’il s’agisse de suicidologues
critiques ou d’activistes/chercheureuses queers/trans/du
handicap/crips/Mad, comme il est discuté dans les chapitres 1,
2 et 3. Jespere aussi que ce livre remette en question les
discours des partisanes du droit a mourir, dont je traite dans le
chapitre 4. En effet, malgré leurs différences radicales, tous ces
discours sur le suicide (assisté) représentent des somatechnolo-
gies de vie visant a construire et a préserver les vies des sujets
suicidaires. Comme je 1'ai montré tout au long de ce livre,
certains discours radicaux et alternatifs, surtout dans les
cercles trans et de suicidologie critique, ont commencé a
questionner les effets déléteres du script suicidiste prévention-
niste cherchant a sauver des vies a tout prix. Cependant,
malgré ces critiques croissantes, je n’ai pour l'instant jamais
entendu, lu ou rencontré, méme chez ces activistes, chercheu-
reuses et organisations, un soutien au suicide assisté pour les
personnes suicidaires, comme je le propose dans le chapitre 5
a travers mon modele queercrip du suicide (assisté) et mon
approche affirmative du suicide. Dans des discussions infor-

publication/livre/DLS.html

399



400 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

melles, plusieurs personnes mont confi€é en privé quelles
étaient d’accord avec ma vision. Est-ce que ces personnes sont
réduites au silence dans les cercles universitaires et activistes ?
Affirmer une position comme la mienne pourrait-il miner leur
crédibilité, leur légitimité, leurs relations avec leurs collegues,
leur réputation ou leur carriere ? Pensent-elles qu’il serait trop
controversé d’exprimer des idées telles que celles que jendosse
dans ce livre ?

Comme je l'ai montré dans le chapitre 3, une majorité
d’activistes/chercheureuses dans les études du handicap/crips/
Mad s'opposent farouchement au suicide assisté. Par exemple,
les modifications a la loi sur I’Aide médicale a mourir (AMM)
au Canada en 2021 ayant retiré I'exigence d’'une mort raisonna-
blement prévisible ont permis a diverses personnes handica-
pées, malades ou souffrantes qui ne sont pas en fin de vie
d’accéder a TAMM. Avant les révisions officielles de TAMM
avec le projet de loi C-7, des activistes/chercheureuses du
handicap/crips/Mad ont tenté de repousser son expansion. Un
webinaire tenu en février 2021 intitulé « Death by Coercion: A
Panel on the Impacts of Changes to Medical Assistance in
Dying (MAID) on Black Indigenous Queer Sick and Poor
Communities », organisé par plusieurs organisations clés de
défense des droits des personnes handicapées au Canada et
mettant en avant des activistes pour la justice pour toutes les
personnes handicapées, a véhiculé une forte opposition a
’AMM et a toute modification potentielle de cette derniere.
Méme si je suis d’accord avec beaucoup des arguments des
panélistes et méme si je confirme que ’AMM se fonde sur une
logique de la sacrifiabilité des personnes socialement margina-
lisées (chapitre 4), jai senti, en tant que personne suicidaire,
qu’il y avait un manque de discussion de I'usage potentiel de
I’AMM par les personnes suicidaires. Il n’a pas non plus été
question des obstacles, de la discrimination et de la violence
que subissent les personnes suicidaires. La seule personne sur
le panel qui était en faveur des révisions a la loi a accepté de
participer de maniere anonyme. Cette personne handicapée ne
se sentait clairement pas en lieu siir pour exprimer ses opinions
parmi des activistes du handicap. En tant qu’homme trans

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des
personnes suicidaires comme microrésistance

handicapé, je sais que je ne me sentais pas assez a l’aise pour
partager mes idées durant la période de questions et réponses
(pas a cause des panélistes, mais a cause de la position
dominante contre ’AMM dans les cercles handicapés), et je ne
me sens pas a laise de m’exprimer sur ce sujet dans de
nombreux cercles antioppression. Au moment de réviser ce
livre pour son éventuelle publication, je crains les contrecoups
qui pourraient venir de mes propres communautés et de
certaines activistes/chercheureuses queers, trans et du
handicap/crips/Mad, qui pourraient refuser de méme consi-
dérer la possibilit¢ de discuter de potentielles formes
d’assistance quand il est question de suicidalité, associant
automatiquement le suicide assisté a une approbation de la
culture de la sacrifiabilité.

Je veux étre tres clair et réitérer ici, comme je lai fait
tout au long de ce livre et dans mes travaux antérieurs (Baril
2017, 2018, 2020a, 2020c, 2022), que les lois actuelles sur le
suicide assisté, y compris ’TAMM, se fondent sur le validisme,
le sanisme, I'Agisme et le suicidisme, entre autres -ismes. Idéa-
lement, ces lois seraient éliminées et remplacées par des
politiques et des lois sur le suicide assisté offrant un soutien
aux personnes qui veulent mourir, y compris les personnes
suicidaires, indépendamment de leur statut de santé. Je
soutiens des perspectives abolitionnistes et révolutionnaires, et
je propose que les lois actuelles soient démantelées plutdt que
réformées de sorte a inclure diverses catégories de personnes
sur la base dune logique de la sacrifiabilit€. Pour étre
cohérentes, de telles perspectives ne devraient pas chercher a
réformer T'’AMM, une loi fondamentalement violente.
L'exemple du mouvement antipsychiatrie permet de mieux
comprendre la position abolitionniste. Des auteurices/activistes
comme Bonnie Burstow ont montré que, si nous pouvons
comprendre le désir quiont certaines communautés marginali-
sées de réformer le systeme psychiatrique pour améliorer les
services et diminuer I'impact du racisme, du cisgenrisme et
d’autres oppressions dans les milieux psychiatriques, ces
initiatives réformistes n‘ont pas mené a abolir la psychiatrie.
Burstow (2014, 49) conclut que «ces campagnes pour des

publication/livre/DLS.html

401



402 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

services [plus inclusifs et équitables] ne sont pas compatibles
avec l'abolition de la psychiatrie et pourraient étre vues comme
dangereuses pour les communautés concernées». Dans un
monde idéal, je condamnerais simplement, dans lesprit de
Burstow, tout type de réforme de TAMM. Dans le monde idéal
que jenvisage, ou le modele queercrip du suicide (assisté) et
I'approche affirmative du suicide seraient adoptées (chapitre 5),
les lois validistes, sanistes, agistes et suicidistes actuelles sur le
suicide assisté seraient abolies, et de nouvelles lois et
prestations de suicide assisté seraient offertes a tout le monde,
y compris aux personnes suicidaires. Mais nous ne vivons pas
dans un monde idéal. Et surtout, les débats sur la mise en
ceuvre des perspectives abolitionnistes continuent. Liat Ben-
Moshe (2013, 139) nous rappelle que certaines personnes
«suggerent de conceptualiser le but a long terme de I'abolition
des prisons comme une chalne pour des campagnes plus
courtes visant des enjeux spécifiques — comme la déjudiciari-
sation, les programmes de restitution ou le placement commu-
nautaire. Cet usage stratégique de l'abolition et de la réforme
peut aussi sappliquer au contexte de I'abolition de la détention
psychiatrique et des traitements médicaux forcés [...].»
Suivant Angela Y. Davis, Ben-Moshe (2013, 139) donne des
exemples de stratégies et d’actions qui pourraient a premiere
vue étre interprétées comme réformistes, mais qui sont compa-
tibles avec le but a long terme de I'abolition : «Par exemple,
lIutter pour des soins de santé pour les détenues est une
proposition que les activistes devraient appuyer comme faisant
partie intégrante des stratégies abolitionnistes et décarcé-
rales. » Je soutiens que la méme chose est vraie de I'incarcéra-
tion des personnes suicidaires, du suicidisme et de TAMM. 11
est peu probable que ’AMM soit abolie dans quelques années
(ou décennies), et ce n'est pas demain que des soins de santé
affirmatifs du suicide seront mis en place. Pendant ce temps,
les personnes suicidaires sont laissées a elles-mémes. Comme
les détenues auront encore besoin de soins de santé jusqua
l'abolition des prisons, les personnes suicidaires auront besoin
de soins de santé et de soutien jusqua ce que mon modele
queercrip du suicide (assisté) et mon approche affirmative du

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des
personnes suicidaires comme microrésistance

suicide soient adoptés. Ainsi, dans le monde actuel, qui est
imparfait, une réforme des lois sur le suicide assisté visant a
inclure les personnes vivant avec une maladie non terminale,
comme les maladies mentales, bien que problématique dans
une perspective abolitionniste a long terme, serait probable-
ment une des «meilleures» options a court terme pour
beaucoup de personnes suicidaires. C’est pour ces raisons que
jadopte une posture pragmatique dans laquelle je défends
simultanément l'objectif de l'abolition des lois sur le suicide
assisté, qui se basent sur une logique de la sacrifiabilité des
personnes handicapées, malades, souffrantes ou agées, et
l'objectif d’'un meilleur acces aux services existants de suicide
assisté pour les personnes suicidaires. Autrement dit, nous
pouvons travailler a démanteler ces lois violentes sur le long
terme, tout en soutenant les personnes suicidaires a court
terme, pendant que la révolution se déroule.

Je crois qu'un programme strictement abolitionniste au
regard de 'AMM, excluant tout recours stratégique aux lois
actuelles pour offrir un soutien aux personnes suicidaires, ne
constitue pas une réponse responsable vis-a-vis des personnes
suicidaires. Les objectifs révolutionnaires/abolitionnistes et les
stratégies pragmatiques dans l'ici et maintenant ne sont pas
antithétiques ou mutuellement exclusifs. En effet, nous
pouvons travailler a 'abolition éventuelle de la psychiatrie, des
prisons et des lois sur le suicide assisté tout en cherchant
simultanément, ici et maintenant, a améliorer les services
psychiatriques pour les groupes marginalisés, a obtenir de
meilleures conditions d’incarcération pour les détenues
(comme l'acces aux soins de santé) et a rendre plus inclusives
les lois sur le suicide assisté pour les personnes suicidaires. En
d’autres mots, s’il est crucial de déterrer les racines outrageuse-
ment validistes, sanistes, agistes et suicidistes des lois sur le
suicide assisté dans divers pays et de travailler a leur abolition,
nous pouvons aussi temporairement transformer ces lois pour
quelles soient moins dommageables pour les groupes margina-
lisés, y compris les personnes suicidaires. Quand je songe a la
possibilité que PFAMM au Canada soit étendue aux personnes
dont la requéte se base uniquement sur la souffrance mentale

publication/livre/DLS.html

403



404 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

(dont I'exclusion dans la loi actuelle devrait étre réévaluée en
2027), je ne peux m’empécher de penser que méme si elle est
injuste, violente et problématique, comme je I'ai montré dans
le chapitre 4, l'extension de la loi aux personnes vivant avec
des maladies mentales serait néanmoins un gain pour des gens
comme moi, qui veulent potentiellement mourir d’un suicide,
mais pas d'une maniere violente et solitaire. En effet, méme si
elle est profondément imparfaite, la potentielle inclusion future
des personnes vivant avec des maladies mentales dans TAMM
offrirait néanmoins un processus de mort plus humain pour
certaines personnes. Lentement mais stirement, l'expansion des
crittres de 'AMM pour inclure les individus suicidaires
pourrait radicalement changer la maniere dont ils interagissent
avec les services d’intervention, le systtme de santé et méme
leur entourage et leurs amtes. Ce type de changements
graduels pourrait paver la voie a une abolition totale de TAMM
et a 'adoption d’'une approche affirmative du suicide.

La situation de Julia aurait pu étre différente si une
approche et des soins de santé affirmatifs du suicide avaient été
disponibles. Elle aurait pu contacter ces services pour laider a
préparer sa mort. Cette préparation lui aurait permis de se
connecter avec ses proches pour les informer qu’elle planifiait
de quitter ce monde, afin que son entourage et le personnel de
santé puissent 'accompagner dans ses réflexions et dans son
passage de la vie a la mort. Grice a ce processus de soin
bienveillant, elle aurait peut-&tre pu établir une connexion avec
ses proches d’'une maniere transformative, ce qui aurait pu lui
donner le désir de continuer a vivre, comme le raconte Vivek
Shraya (2017) dans I Want to Kill Myself. Cependant, méme si
Julia avait fini par choisir de mourir d’un suicide assisté, elle
n’aurait au moins pas été obligée de mourir violemment. Elle
aurait été entourée d’amour. Elle aurait pu parler avec ses étres
chers et ce processus leur aurait épargné la tiche atroce de
trouver son cadavre de méme quun processus de deuil
complexe marqué par toutes les questions qu’on se pose quand
une personne se suicide sans quon ait eu la chance de lui
parler : Pourquoi? Aurais-je pu faire quelque chose pour
mieux la soutenir avant quelle meure ?

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des
personnes suicidaires comme microrésistance

Dans I’esprit des chercheureuses qui insistent sur I'impor-
tance d’une épistémologie de la résistance, sur la résistance
épistémique et sur les formes de microrésistance (Medina
2012; Mills 2014 ; Tuana 2017), ainsi que des auteurices qui
reconnaissent que, malgré leurs défauts majeurs, certaines
stratégies réformistes peuvent parfois améliorer la vie
quotidienne des membres des groupes marginalisés (Dolmage
2017 ; Price 2011), je crois que nous devons nous engager dans
une microrésistance contre les somatechnologies de vie
décrites dans ce livre. Les lois sur le suicide assisté, comme
’AMM, et leur logique du retrofit consistant a étendre le droit a
mourir a certaines «populations spécifiques», resteront
toujours hantées par le fait qu'elles sont inaccessibles aux
personnes qui en ont le plus besoin, comme je I'explique dans
le chapitre 4. Cependant, cette inaccessibilité ne signifie pas
que ces lois actuelles ne peuvent pas Eétre utilisées pour
améliorer la vie et la mort des personnes suicidaires. Comme
le souligne Margaret Price (2011, 86) dans ses travaux sur le
handicap et l'accessibilité, ce quelle appelle les « microrébel-
lions » ont parfois plus a offrir que les initiatives révolution-
naires qui «ne sont pas trés utiles pour la survie au jour le
jour ». Cette approche pourrait aussi s’appliquer aux lois sur le
suicide assisté dans divers pays, y compris au Canada. Pour la
survie quotidienne et la mort des personnes suicidaires, des
microchangements a la 1égislation actuelle sur le suicide assisté
pourraient représenter une option viable a court et a moyen
terme alors que nous continuons, a long terme, a démanteler
les systemes oppressifs sous-jacents a ces lois a travers
différentes autres formes de microrésistance et de visions
révolutionnaires/abolitionnistes ~ concertées. Les  petits
changements par échelons produits par la microrésistance
pourraient trans-figurer ces lois et éventuellement les vider de
leur logique validiste, saniste, agiste et suicidiste. En somme,
bien que la thanatopolitique pragmatique que je propose dans
le chapitre 5 cherche & révolutionner la maniere dont nous
conceptualisons le suicide (assisté), elle doit aussi rester
sensible au besoin quéprouvent plusieurs personnes de
mobiliser les outils actuellement disponibles pour atteindre

publication/livre/DLS.html

405



406 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

leurs fins, particulierement quand cette fin est la fin. Comme
nous le rappelle José Medina (2012, 2017), si les microrésis-
tances ne sont pas suffisantes pour combattre l'oppression
systémique, elles peuvent certainement jouer un rdle crucial
dans les nombreuses stratégies qui sont utilisées comme
riposte aux idéologies et structures racistes. La méme chose est
vraie des idéologies et structures suicidistes. Prises ensemble,
toutes les formes de microrésistance pourraient mener a des
transformations plus larges et profondes.

Les formes de microrésistance et les voix dissidentes des
personnes suicidaires, comme la mienne et les autres que
présente Défaire le suicidisme, pourraient €tre considérées
comme des outils de «désobéissance épistémique » permettant
de déconstruire loppression épistémique suicidiste, pour
reprendre une expression mobilisée par Medina (2012). Les
lettres et les notes de suicide, comme celles de Julia,
constituent également des micropratiques de résistance et des
microrébellions proposant des visions alternatives a celles
dominées par le script suicidiste préventionniste. Comme le
soulignent  judicieusement les chercheureuses Isabelle
Perreault (Perreault, Corriveau et Cauchie 2016) et Patrice
Corriveau (Corriveau et al. 2016 ; Corriveau et al. 2021), ces
messages ont beaucoup a nous apprendre et remettent en
question nos conceptions du suicide. Mon invitation, dans ce
livre, a créer un nouveau mouvement social, soit le mouvement
antisuicidiste, sappuie sur les travaux importants de ces
chercheureuses qui se penchent sur les voix des personnes
suicidaires, et elle les prolonge en tentant de donner une
visibilit¢ a leurs voix alors que les auteurices de ces
potentielles lettres et notes de suicide sont toujours en vie. En
effet, les personnes suicidaires ont des messages cruciaux a
transmettre, qui pourraient transformer les discours et les
interventions sur le suicide (assisté). Mais elles ne peuvent pas
parler, ou si elles le font, leurs voix sont étouffées. Plus
précisément, leurs messages ne sont pas entendus sauf a partir
d’un script suicidiste préventionniste. Tout comme 'ont montré
des chercheureuses en études critiques de la race comme
Charles W. Mills (1997) et José Medina (2012) par rapport au

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des
personnes suicidaires comme microrésistance

racisme, les groupes au pouvoir adoptent une ignorance
volontaire pour éviter de troubler les conceptions raciales
dominantes. Les personnes non suicidaires qui refusent de
reconnaitre lagentivité des personnes suicidaires et qui
rejettent leurs discours sur la vie et la mort exercent des
formes d’ignorance volontaire au sujet de la contrainte a la vie
ainsi que de l'injonction a la vie et a la futurité. Comme je lai
démontré tout au long de cet ouvrage, le désir de mourir ne
peut pas étre entendu pour ce qu’il est : il ne peut étre percu
qua travers la méme logique de la prévention qui cherche a
Iempécher. Permettre 1'émergence d’espaces plus sfirs ou
parler du désir de mourir en utilisant un modele queercrip du
suicide (assisté) constitue ainsi une forme d’«activisme épisté-
mique » (Hamraie 2017, 132) résistant aux imaginaires domi-
nants sur la suicidalité. Cela ouvre la possibilité de 'émergence
de «communautés épistémiques» (Tuana 2017, 130) suici-
daires et vise a refuser aux mouvements sociaux le droit de
différer, au nom de l'espoir et de la futurité, 'offre de soutien et
d’aide dont les personnes suicidaires ont besoin ici et mainte-
nant.

Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide (assisté)
peut nous aider non seulement a saffranchir des récits
médicaux dominants qui considerent la suicidalité comme un
probléme individuel a guérir, mais aussi de certains récits
dominants plus récents dans les cercles queers, trans, du
handicap/crips/Mad et dans la suicidologie critique, qui inter-
pretent la suicidalité uniquement a travers le prisme de
'aliénation, de 'oppression, de la mutilation, de la destruction
ou de la violence systémique tournée contre soi-méme. Kai
Cheng Thom estime que c’est une compréhension déformée de
I'amour qui nous entraine a ne pas faire tout ce qui est en notre
pouvoir pour empécher les suicides dans nos communautés
marginalisées. Selon Thom (2019, 43 ; souligné dans l'original),
«I'idée que nous devrions soutenir les décisions de mourir des
femmes trans — autrement dit, les laisser mourir — vient des
manieres dont nous comprenons et ressentons I'amour ». Thom
croit que nous devons continuer a tendre la main aux
personnes suicidaires et a nous battre pour améliorer leurs

publication/livre/DLS.html

407



408 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

conditions de vie, méme quand elles disent ne pas vouloir
notre aide (45). Je suis entierement d’accord avec Thom quand
elle dit que nous devons tout tenter pour mettre fin aux
oppressions qui rendent les gens suicidaires en premier lieu. Je
suis aussi d’accord pour dire que notre position sur le suicide
(assisté) dépend de la maniere dont nous définissons I’amour,
le soutien et le soin [care], mais je suis en désaccord avec la
maniere dont elle définit ces termes. Thom estime que le geste
de soin, de soutien et damour ultime est d’empécher une
personne de se suicider, mé€me si elle a exprimé ce souhait a
répétition et méme si elle y a sérieusement réfléchi en
explorant toutes les options. Thom affirme clairement qu’il ne
faudrait offrir aucune forme de soutien qui appuierait la
décision de mourir d’'une personne suicidaire.

En plus de faire tout ce qui est en notre pouvoir pour
transformer notre monde pour qu’il soit plus accueillant et
vivable pour tous les groupes marginalisés, quadviendrait-il si
le geste ultime de soin, de soutien et d’amour consistait a
accepter qu’une personne ne veuille plus vivre pour diverses
raisons, ou ne puisse plus vivre, ou ne vivra plus, comme I’a
décidé Julia ? Et si aimer une personne signifiait de I'accompa-
gner dans ce processus de prise de décision complexe et délicat
concernant la vie et la mort, de laider a se préparer a ce
passage effrayant et de prendre soin d’elle durant ce processus,
méme si cette décision nous déchire le cceur et nous laisse avec
un espace vide rempli de ses souvenirs? Et si aimer une
personne signifiait parfois d’accepter quelle doive nous quitter
et quitter ce monde ?

Pour moi et pour beaucoup de personnes suicidaires que
je connais (ainsi que les personnes suicidaires citées dans ce
livre et celles qui ont partagé leurs réflexions avec moi au fil
des ans), le soin, le soutien et 'amour impliquent d’accepter
nos décisions de quitter ce monde et la souffrance que nous
vivons. Nous ne sommes pas des personnes dupes, naives,
aliénées ou délirantes. Il n’y a pas de bonnes ou de mauvaises
raisons de vouloir mourir : il y a simplement des raisons, une
multitude de raisons, toutes valables, 1égitimes et pertinentes,
dans la mesure ol elles ont été conscientisées et considérées

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des
personnes suicidaires comme microrésistance

sous différents angles pour prendre une décision vraiment
éclairée sur la mort. Voila précisément ou les approches
actuelles du suicide (assisté) échouent a répondre aux besoins
des personnes suicidaires : il n’existe aucun espace ou avoir des
conversations honnétes sur le suicide et discuter, a de multiples
occasions et avec diverses personnes, de la décision fatale que
nous nous apprétons a prendre. Quand les personnes ne
peuvent pas demander de laide, elles sont privées de l'option
de prendre une décision véritablement éclairée. Selon ma
définition, ce déni ne constitue pas du soin, du soutien ou de
l'amour. En tant que personne suicidaire, mon espoir n’est pas
seulement de trouver une solution médicale ou sociopolitique
miracle pour guérir ma suicidalité, mais aussi d’€tre capable
d’articuler mes pensées devant des gens ouverts d’esprit et de
voir des changements concrets dans les interventions, les
politiques publiques, les lois, les institutions et les représenta-
tions du suicide pour quelles refletent mieux ma réalité, mes
besoins et mes revendications.

Jai souvent pensé et exprimé a quelques personnes qui
partagent mes perspectives sur le suicide que je mourrai fort
probablement d’un suicide un jour. Jespere seulement que
lorsque ce jour viendra, je ne serai pas seul dans mon placard
comme Julia, n’ayant pas eu l'occasion de dire au revoir aux
personnes que jaime. Jespere que les personnes que jaime et
qui m’aiment seront 1a pour m’appuyer dans ma décision, pour
me soutenir physiquement et émotionnellement dans le
moment le plus effrayant de ma vie et pour m’accompagner
jusqua mon dernier souffle. Cette acceptation profonde de
mon départ et leur accompagnement tout au long de ce
processus symboliseraient, pour moi, la puissance de 'amour.
Mais pour quelles puissent le faire, une reconceptualisation
radicale du suicide (assisté) et des soins offerts aux personnes
suicidaires doit avoir lieu. Commencer cette révolution et
défendre cet agenda politique m’ont donné une raison de vivre
jusqua maintenant. Un jour de plus, une semaine de plus, une
année de plus ou peut-Etre encore beaucoup plus.

publication/livre/DLS.html

409



410 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

L_— Remerciements

Si I’écriture et la théorisation sont des pratiques solitaires, elles
sont en méme temps profondément collectives et relation-
nelles. Nos voix, comme chercheureuses et comme personnes
qui écrivent, sont mélées a une pluralité d’autres voix, parfois
celles d’autres auteurices, mais aussi celles qui résultent d’'une
multiplicité de rencontres, de moments partagés, de discus-
sions et d’échanges. Ce livre n’aurait pas été le méme sans
toutes les personnes magnifiques que j’ai croisées en chemin au
cours de laventure fantastique, difficile et surprenante qua
constituée son écriture. En effet, I'idée de ce projet a d’abord
émergé lors de mon séjour postdoctoral aux Etats-Unis, en
2014. C%était un projet différent a I'époque, et le livre ne se
concentrait pas, comme c’est aujourd’hui le cas, sur le suicide
(assisté). Je crois néanmoins que ce livre doit beaucoup a ce
projet initial, méme si je nai commencé a travailler sur la
version actuelle quen 2020. Je suis donc reconnaissant envers
toutes les personnes que j'ai rencontrées durant ces années et
qui ont joué un role dans I’évolution de mes idées sur les
themes abordés ici ou dans mon parcours académique.
Certaines de ces personnes sont des amies, des connaissances,
des collegues ou des mentors. Certaines personnes viennent de
diverses communautés militantes ou académiques, comme des
camarades et des collegues dans les études et mouvements
queers, trans, du handicap, crips et Mad ainsi quen suicido-
logie critique. Je voudrais toustes les remercier, et je m’excuse
aupres des personnes que jai oubliées dans la liste alphabé-
tique qui suit : Julie Abbou, Maria Fernanda Arentsen,
Florence Ashley, A. J. Ausina-Dirtystein, Sébastien Barraud,
Janik Bastien Charlebois, Leila Benhadjoudja, Sonia Ben
Soltane, Tammy Berberi, Emmanuelle Bernheim, Nael Bhanji,
Hélene Bigras-Dutrisac, Isabelle Boisclair, Dominique
Bourque, Ann Braithwaite, Mary Bunch, Marie Carriere,
Alana Cattapan, Jean-Frangois Cauchie, Sheila L. Cavanagh,
Amy Chandler, Ryoa Chung, Patrice Corriveau, Luiza Cesar
Riani Costa, Rob Cover, Lucas Crawford, Paisley Currah, Ann
Cvetkovich, Lise d’Amboise, Jenny L. Davis, Francois Delisle,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Remerciements

Maxime De L’Isle, Margaret Denike, Bruno Dion, Emilie
Dionne, Jay Dolmage, Michel Dorais, Elsa Dorlin, André
Duhamel, Chacha Enriquez, Karine Espineira, Samantha
Feder, Scott J. Fitzpatrick, Christian Flaugh, France Fortin,
Kelly Fritsch, Pat Gentile, Lucie Gosselin, Laura Grappo,
Claire Grino, Kim Q. Hall, K. Allison Hammer, Naima
Hamrouni, Michael Harrish, Dominique Hétu, Cressida Heyes,
Dave Holmes, Laura Horak, Dan Irving, Katrina Jaworski,
Dani Kasprzak, Christine Kelly, Ummni Khan, Hannah Kia,
Jennifer Kilty, Loes Knaapen, Katefina Kolafovd, Marc
Lafrance, Pierre-Luc Landry, Monique Lanoix, Bruno
Laprade, Josée Laramée, Kévin Lavoie, Helen Hok-Sze Leung,
Sandra Lehalle, Suzanne Lenon, Susanne Luhmann, Kinnon R.
MacKinnon, Shoshana Magnet, Zack Marshall, Robyn Martin,
Corinne L. Mason, Marie-Josée Massicotte, Dominique
Masson, Jennifer Matsunaga, Laura Mauldin, Mireille
McLaughlin, Denise Médico, Maria Nengeh Mensah, Elisa-
beth Mercier, David Moffette, Francoise Moreau-Johnson,
Baljit Nagra, Dahlia Namian, Andrea Nicki, Michael Orsini,
Michelle Owen, Laurent Paccaud, Colette Parent, Laurence
Parent, Danielle Peers, Shanna Peltier, Guillaume Poirier
Girard, Jasbir K. Puar, Annie Pullen Sansfacon, Jake Pyne,
Blas Radi, Baharak Raoufi, Genevieve Rail, Mythili Rajiva,
Juliette Rennes, Joel Michael Reynolds, Carla Rice, Phyllis L.
F. Rippey, Valérie Robin Clayman, Jamy Ryan, Paul Saurette,
Corrie Scott, Christabelle Sethna, Alexis Shotwell, reese
simpkins, Stacy Clifford Simplican, Sam Singer, Denise L.
Spitzer, Eliza Steinbock, Thérese St-Gelais, Chris Straayer,
Susan Stryker, Anais Tatossian, Michael Tattersal, Chlo&
Taylor, Alanna Thain, Maud-Yeuse Thomas, Cara Tierney,
Tom Tierney, Kathryn Trevenen, Alexis Hieu Truong, Marie-
Eve Veilleux, Syrus Marcus Ware, Amanda Watson, Jennifer
White, Christine Wieseler, Elisabeth Woods, Emily Yue, Libe
Garcia Zarranz et Ruth Zurbruegg. Je voudrais aussi remercier
Christina Crosby, maintenant décédée, qui fut si accueillante
lors de mon passage a I'Université Wesleyan. Un remerciement
particulier a William Hébert et Isabelle Perreault, qui, en plus
de partager des amitiés de long terme avec moi, m’ont toujours

publication/livre/DLS.html

411



412 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

été d’'une aide précieuse et m’ont soutenu professionnellement,
y compris pour ce projet de livre. Un autre merci particulier a
Ozzie Silverman et Chantal Maillé¢ pour leur relecture géné-
reuse du manuscrit et pour la pertinence de leurs commen-
taires et réflexions. Je remercie également Xan Dagenais pour
ses suggestions réfléchies sur des articles plus anciens réutilisés
dans ce livre. Je veux aussi remercier Paolo Troilo de m’avoir
généreusement permis d’utiliser 'une de ses peintures en page
couverture pour la version originale du livre en anglais et sa
premiere version traduite. Je suis aussi profondément recon-
naissant pour les six mois que j’ai passés en 2020 dans le chalet
de Kate Kroeger dans les bois et sans Internet, qui ont catalysé
le processus décriture de ce livre. Je conserve de beaux
souvenirs de ces collines enneigées, de ces promenades quoti-
diennes dans la nature et de ces soirées assis pres du feu,
immergé dans ce projet créatif.

Je suis redevable a toutes les personnes qui ont étudié
sous ma supervision aussi bien que de celles qui m’ont aidé en
faisant de l'assistanat de recherche pour mes divers projets
dans les dernieres dix années. Les personnes suivantes étaient
les plus impliquées dans ce projet de recherche spécifique sur
le suicide (assisté) : Sarah Cavar, Lois Crémier, Vanessa
Dubuc, Marie-Claire Gauthier, Clark Pignedoli, Myriam
Pomerleau et Markus Yanakoulias. Un merci particulier a
Celeste E. Orr, qui a réalisé une brillante revue de la littérature
sur la question du suicide (assisté) et les mouvements sociaux
en 2015-2016. Ses réflexions et nos discussions m’ont aidé a
formuler certaines idées dans ce livre.

En tant que Canadien francais, I'anglais est ma seconde
langue. Je n'aurais pas réussi a compléter ce manuscrit sans le
soutien de personnes qui ont, a divers moments et de diffé-
rentes manieres, traduit des passages ou révisé le manuscrit. Je
veux remercier Catriona LeBlanc, Marjorie Silverman et Stef
Gude. Méme si le fait de travailler sur mon manuscrit faisait
partie de leurs contrats, jestime que leur travail est allé bien
au-dela de cet engagement professionnel. Cest particuliere-

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Remerciements

ment le cas de Marjorie, et je suis profondément reconnaissant
de Iénergie émotionnelle, intellectuelle et créative quelle a
investie dans mon livre.

Deux personnes ont aussi joué un réle important pour me
soutenir et me guider dans le processus de publication : Robert
McRuer et Victoria Pitts-Taylor. Robert et Victoria ont été les
premieres personnes qui ont «cru» en ce projet de livre et ont
été utiles, aidantes et généreuses dans leurs commentaires et
dans leurs conseils pour mieux naviguer dans le monde édito-
rial. Leurs réflexions ont aussi approfondi ma these et mes
arguments, et je suis redevable de leur aide précieuse. En plus
d’offrir son aide pour mon livre, Victoria a été une supervi-
seuse fantastique dans mes études postdoctorales. Son travail
brillant, complexe, nuancé et d’avant-garde a constitué¢ une
source d’inspiration permanente pour moi. Mais ce qui m’a
touché le plus durant mon séjour postdoctoral a la City
University de New York et a I'Université Wesleyan sous sa
supervision €tait sa grande humanité, sa générosité infinie et sa
personnalité formidable. Merci, Victoria, pour le rdle décisif
que tu as joué (et continue de jouer) dans ma vie.

Beaucoup de personnes amies et membres de ma famille
ont aussi joué un rdle clé dans ma vie, et leur présence
chaleureuse au cours des dernieres années se reflete de
certaines manieres dans ces pages. Merci a mes parents,
Louise, Denis, et a Sylvie, conjointe de ce dernier ; et merci a
ma belle-famille, Sheela, Ozzie et Gabriel. De plus, Eileen M.
LeBlanc a toujours agi comme une seconde mere pour moi. Je
veux remercier Eileen d’€tre qui elle est dans le monde et pour
son cceur et son esprit infiniment ouverts. Je ne peux pas
omettre de remercier un autre genre de famille, si significative
dans ma vie, que sont mes compagnons a fourrure : Teddy,
Rainbow, Mini-K et Big-K. Ma famille choisie est si impor-
tante pour moi, et ma vie ne serait pas la méme sans la
présence de Xan Dagenais, Marie-Eve Gauvin, Véro Leduc,
Stéphanie Mayer, Marguerite Souliere, Julie Théroux Séguin,
Louis Vaillancourt et Amélie Waddell. Leur amitié signifie
tout pour moi. Un merci particulier a Stéphanie pour tous nos
textos, chats et zooms : sa présence constante et généreuse

publication/livre/DLS.html

413



414 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

dans ma vie n’a pas de prix. Un autre merci particulier a
Catriona LeBlanc, avec qui jai partagé presque six ans de ma
vie. Catriona a tant contribué a ce livre en traduisant
d’anciennes versions des articles qui y sont reproduits, en
agissant comme interlocutrice intellectuelle avec un esprit
ouvert et critique, et comme ancienne partenaire m’ayant
soutenu dans les meilleurs et les pires moments dans mon
parcours difficile pour obtenir un emploi permanent tout en
tentant d’écrire ce livre.

Je voudrais remercier une personne particulieérement
importante dans mon parcours décriture : ma partenaire,
Marjorie Silverman, avec qui jai le privilege de partager ma
vie depuis 2017. Marjorie a joué tant de roles dans ce livre :
non seulement en étant ma principale interlocutrice au
quotidien (et comme premicre et plus grande partisane de ce
livre !), mais en révisant le manuscrit en entier deux fois plutot
qu'une. Marjorie est une partenaire intellectuelle unique qui
nourrit, critique et encourage ma créativité et ma passion.
Embarquer avec elle dans cette odyssée décriture dans un
chalet éloigné dans la forét en 2020 fut 'une des plus belles
périodes de ma vie. Je chérirai ces souvenirs a jamais. Nos
promenades quotidiennes dans les bois silencieux et enneigés,
pleines de discussions a propos de nos manuscrits respectifs,
ont engendré ce livre. Mais au-dela de ce compagnonnage
intellectuel, Marjorie et moi partageons un lien véritablement
unique qui a transformé ma vie pour toujours sur tant de plans.
A ses cotés, je crois que je peux étre 'homme que je désire
étre, et ’'homme que je suis, sans honte et entouré d’amour,
alors que nous explorons ensemble les aspects les plus
effrayants, sombres et difficiles de l'existence, incluant les
thémes discutés dans ce livre : la mort et le suicide (assisté). A
ses cOtés, parler de mon désir de mourir me fait sentir vivant.

Ecrire un livre prend du temps et de l'argent. Je voudrais
remercier la Faculté des sciences sociales de I'Université
d’Ottawa pour le financement fourni a travers le Programme de
soutien a la recherche pour mon projet de recherche intitulé
Transformer notre regard sur le suicide : le suicidisme comme
nouveau cadre théorique (2021-2022). Jai également recu de

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Remerciements

la faculté une opportunité de financement spéciale, le Fonds
finisseur du Collabzium, pour couvrir une partie des cofts
associés au processus de publication, incluant le libre acces en
ligne et sa traduction. Je suis reconnaissant pour le soutien de
ma faculté et de mon université envers moeon travail. Je
voudrais remercier en particulier Sophie Letouzé, qui joue un
role décisif pour soutenir le corps professoral dans ses
demandes de subventions internes et externes aussi bien que
pour divers concours, comme le concours de dégréevement
d’enseignement, qui m’a permis d’investir plus de temps dans la
recherche. Dans le méme esprit, je voudrais aussi remercier
Sébastien Savard, le directeur de mon département a I'époque
ou j¥écrivais ce livre, ainsi que Victoria Barham, doyenne de la
Faculté des sciences sociales, qui m’ont soutenu dans ma
recherche. Je voudrais aussi exprimer ma reconnaissance
sincére aux trois personnes qui ont révisé mon manuscrit
anonymement pour leur générosité intellectuelle, leurs retours
constructifs et leur engagement positif vis-a-vis de mes idées.
Lire leurs commentaires m’a fait pleurer de joie. La maniere
dont elles ont formulé leurs critiques et leurs suggestions était
ancrée dans le respect, le soin/la sollicitude/I’attention et la
considération. Leurs retours précieux ont incontestablement
renforcé et amélioré les arguments dans ce livre, surtout dans
le chapitre 1. Mes derniers mots de remerciement vont a
I'équipe de Temple University Press, en particulier a Will
Forrest, Gary Kramer, Ann-Marie Anderson, Ashley Petrucci
et surtout mon éditeur Shaun Vigil pour l'intérét qu’iels ont
continuellement manifesté envers Défaire le suicidisme et pour
leur expertise, leur dévouement et leur professionnalisme
durant le processus de publication. La réponse rapide et
positive de Shaun & ma proposition de livre et son enthou-
siasme et sa passion vis-a-vis des idées quelle contient m’ont
convaincu que travailler avec lui et Temple University Press
serait mon meilleur choix, malgré I'intérét exprimé par d’autres
éditeurs. Je n’ai jamais regretté cette décision : le dévouement,
la perspicacité intellectuelle, la sensibilité et la vision de Shaun
pour ce livre, sans mentionner ses autres qualités (ponctuel,
collégial, aidant, organisé), ont transformé une expérience

publication/livre/DLS.html

415



416 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

potentiellement stressante en une chose plaisante et mémo-
rable. Merci, Shaun, d’avoir vraiment cru au potentiel de ce
livre. J'aimerais aussi remercier chaleureusement Fanny Lallart
et Emma Fanget des éditions Burn~Aofit pour leur profession-
nalisme et leur relecture minutieuse de la traduction du livre en
vue de son adaptation frangaise européenne, de méme que leur
précieux soutien tout au long de notre collaboration, de méme
que Théo Pall pour son excellent travail sur la maquette du
livre. Merci davoir cru en ce livre et en son potentiel de
rejoindre de nouveaux publics francophones.

Alors que la vaste majorité de ce livre comprend du
matériel publié pour la premiere fois, les chapitres contiennent
des passages provenant de travaux déja publiés, qui ont été mis
a jour, réécrits et recontextualisés. Une version plus courte et
plus ancienne du chapitre 1, ainsi qu'une poignée de courts
passages dans d’autres chapitres et dans I'introduction ont paru
comme «Suicidism: A New Theoretical Framework to
Conceptualize Suicide from an Anti-oppression Perspective »,
DSQ: Disability Studies Quarterly, vol. 40, n° 3, publié en
2020 par les Ohio State University Libraries, URL : https://
dx.doi.org/10.18061/dsq.v40i3.7053. Sous licence CC BY 4.0.
Une version plus courte et plus ancienne du chapitre 2 et un
passage de I'introduction ont paru comme « The Somatechno-
logies of Canada’s Medical Assistance in Dying Law: LGBTQ
Discourses on Suicide and the Injunction to Live », Somatech-
nics, vol. 7, n°® 2, 2017, p. 201-217. Certains courts passages
dans ce livre ont aussi paru dans les articles suivants : «Les
personnes suicidaires peuvent-elles parler ? Théoriser 'oppres-
sion suicidiste a partir d’'un modele socio-subjectif du
handicap », Criminologie, vol. 51, n° 2, 2018, p. 189-212,
URL : https://doi.org/10.7202/1054240ar; «‘Fix society.
Please.’ Suicidalité trans et modeles d’interprétation du
suicide : Repenser le suicide a partir des voix des personnes
suicidaires », Frontiéres, vol. 31, n° 2, 2020, URL : https://
doi.org/10.7202/1070339ar ; « Theorizing the Intersections of
Ableism, Sanism, Ageism and Suicidism in Suicide and Physi-
cian-Assisted Death Debates», dans J. M. Reynolds et C.
Wieseler (dir.), The Disability Bioethics Reader, New York,

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://dx.doi.org/10.18061/dsq.v40i3.7053
https://dx.doi.org/10.18061/dsq.v40i3.7053
https://doi.org/10.7202/1054240ar
https://doi.org/10.7202/1070339ar
https://doi.org/10.7202/1070339ar

Bibliographie

Routledge, 2022, p. 221-231 (reproduit avec la permission du
concédant via PLSclear). Je suis sincérement reconnaissant
pour toutes les permissions qui m’ont été accordées.

Jai aussi présenté des versions antérieures du matériel
présenté dans ce livre a diverses occasions, comme le Forum
de sociologie de I’Association internationale de sociologie
(Vienne, 2016), a la 84° édition de la conférence de I’Acfas
(Montréal, 2016), a la conférence de I’Association canadienne
des études du handicap et a la conférence des Women’s and
Gender Studies/Recherches féministes (Toronto, 2017), a la
conférence de I’Association canadienne de sociologie
(Vancouver, 2019), a la conférence annuelle de I’American
Political Science Association (Seattle, 2021), et dans des
séminaires a I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales/
EHESS (Paris, 2019) et a I'Université du Québec a Montréal
(Montréal, 2021). Jai aussi présenté des versions antérieures
du matériel publié ici comme conférences d’honneur dans les
colloques suivants : Poetics and Ethics of “Living with”: Indige-
nous, Canadian and Québécois Feminist Production Today
(Banff, 2018); Trans and Non-Binary Youth and Their Fami-
lies Facing Adversity: Experiences, Strengths, Strategies and
Innovative Practices (89° conférence de I’Acfas; Québec,
2022); et la conférence internationale What Trans Knowledge
Does to Gender Studies (Paris, 2022). Je voudrais remercier
toutes les personnes qui ont participé a ces événements pour la
pertinence de leurs commentaires, rétroactions et questions.

L— Bibliographie

Le numéro de page donné dans le corps du texte renvoie a la
version originale en francais ou a la traduction francaise,
lorsque celle-ci existe.

Ackerman, F. (1998). Assisted Suicide, Terminal Illness,
Severe Disability, and the Double Standard. Dans M. P. Battin,
R. Rhodes & A. Silvers (dir.), Physician Assisted Suicide:
Expanding the Debate (p. 149-161). Routledge.

publication/livre/DLS.html

417



418 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Adams, N. & Vincent, B. (2019). Suicidal Thoughts and
Behaviors Among Transgender Adults in Relation to Educa-
tion, Ethnicity, and Income: A Systematic Review. Trans-
gender Health, 4(1), 226-246.

Agamben, G. (1998). Homo Sacer: Sovereign Power and
Bare Life. Stanford University Press. En frangais : Homo
Sacer : le pouvoir souverain et la vie nue. Le Seuil, 1997.

Ahmed, S. (2010). The Promise of Happiness. Duke
University Press.

Ahmed, S. (2012). On Being Included: Racism and Diver-
sity in Institutional Life. Duke University Press.

Alcoff, L. (1991). The Problem of Speaking for Others.
Cultural Critique, 20, 5-32.

Alcorn, L. (2014). Lettre de suicide (28 décembre).
https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-trans-
gender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html.

Améry, J. (1999). On Suicide: A Discourse on Voluntary
Death. Indiana University Press. En francais : Porter la main
sur soi. Traité du suicide. Trad. de F. Wuilmart. Actes Sud,
[1976] 1996.

Amundson, R. & Taira, G. (2005). Our Lives and Ideolo-
gies: The Effect of Life Experience on the Perceived Morality
of the Policy of Physician-Assisted Suicide. Journal of Disabi-
lity Policy Studies, 16(1), 53-57.

Ansloos, J. & Peltier, S. (2021). A Question of Justice:
Critically Researching Suicide with Indigenous Studies of
Affect, Biosociality, and Land-Based Relations. Health: An
Interdisciplinary Journal for the Social Study of Health,
Iliness and Medicine, 26(1), 100-119.

Appel, J. M. (2007). A Suicide Right for the Mentally I11?
A Swiss Case Opens a New Debate. Hastings Center Report,
37(3), 21-23.

Arcan, N. (2004). Se tuer peut nuire a la santé. Magazine
P45(14), 1-2.

Arcan, N. (2008, 15 mai). Pour un pet... https://
nellyarcan.ca/pdf/ICI/12008-05-15-MAY-068-C-F.pdf.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
https://slate.com/human-interest/2014/12/leelah-alcorn-transgender-teen-from-ohio-should-be-honored-in-death.html
https://nellyarcan.ca/pdf/ICI/I2008-05-15-MAY-068-C-F.pdf
https://nellyarcan.ca/pdf/ICI/I2008-05-15-MAY-068-C-F.pdf

Bibliographie

Ashton, J. (2019). Life After Suicide: Finding Courage,
Comfort and Community After Unthinkable Loss. William
Morrow.

Aubrecht, K., Kelly, C. & Rice, C. (dir.) (2020). The
Aging-Disability Nexus. University of British Columbia Press.

Bach, M. & Kerzner, L. (2010). A New Paradigm for
Protecting Autonomy and the Right to Legal Capacity: Advan-
cing Substantive Equality for Persons with Disabilities
Through Law, Policy and Practice. Law Commission of
Ontario. https://www.lco-cdo.org/wp-content/uploads/2010/11/
disabilities-commissioned-paper-bach-kerzner.pdf.

Balch, B. (2017). Death by Lethal Prescription: A Right
for Older People — Or Their Duty? Generations: Journal of
the American Society on Aging, 41(1), 42-46.

Bantjes, J. & Swartz, L. (2019). “What Can We Learn
From First-Person Narratives?” The Case of Nonfatal Suicidal
Behavior. Qualitative Health Research, 29(10), 1-11.

Baril, A. (2015). Transness as Debility: Rethinking Inter-
sections between Trans and Disabled Embodiments. Feminist
Review, 111, 59-74.

Baril, A. (2017). The Somatechnologies of Canada’s
Medical Assistance in Dying Law: LGBTQ Discourses on
Suicide and the Injunction to Live. Somatechnics, 7(2), 201-
217.

Baril, A. (2018). Les personnes suicidaires peuvent-elles
parler ? Théoriser l'oppression suicidiste a partir d’'un modele
sociosubjectif du handicap. Criminologie, 51(2), 189-212.

Baril, A. (2020a). “Fix Society. Please.” Suicidalité trans
et modeles d’interprétation du suicide : Repenser le suicide a
partir des voix des personnes suicidaires. Frontiéres, 31(2).
https://doi.org/10.7202/1070339ar.

Baril, A. (2020b). Queeriser le geste suicidaire : Penser le
suicide avec Nelly Arcan. Dans 1. Boisclair, P.-L. Landry & G.
Poirier Girard (dir.), Québequeer : Le queer dans les produc-
tions littéraires, artistiques et médiatiques québécoises (p. 325-
341). Presses de I'Université de Montréal.

publication/livre/DLS.html

419


https://www.lco-cdo.org/wp-content/uploads/2010/11/disabilities-commissioned-paper-bach-kerzner.pdf
https://www.lco-cdo.org/wp-content/uploads/2010/11/disabilities-commissioned-paper-bach-kerzner.pdf
https://doi.org/10.7202/1070339ar

420 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Baril, A. (2020c¢). Suicidism: A New Theoretical Frame-
work to Conceptualize Suicide from an Anti-Oppressive Pers-
pective. Disability Studies Quarterly, 40(3). https://dsq-sds.org/
article/id/898/.

Baril, A. (2022). Theorizing the Intersections of Ableism,
Sanism, Ageism and Suicidism in Suicide and Physician-
Assisted Death Debates. Dans J. M. Reynolds & C. Wieseler
(dir.), The Disability Bioethics Reader (p. 221-231). Rout-
ledge.

Baril, A. (2025). Saving Queer and Trans People from
“Bad” Deaths: Suicide Prevention as “Cruel Optimism” in
Suicidist Contexts. Dans N. Lykke, T. Mehrabi et M.
Radomska (dir.), Routledge International Handbook of Queer
Death Studies (p. 294-303). Routledge.

Baril, A., Pullen Sansfacon, A. & Gelly, M. A. (2020).
Digging beneath the Surface: When Disability Meets Gender
Identity. Canadian Journal of Disability Studies, 9(4). https://
cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/article/view/666. En fran-
cais : Au-dela des apparences : Quand le handicap croise
I'identité de genre. Canadian Journal of Disability Studies,
9(4), 2020, 24-49.

Baril, A. & Silverman, M. (2019). Forgotten Lives: Trans
Older Adults Living with Dementia at the Intersection of
Cisgenderism, Ableism/Cogniticism and Ageism. Sexualities,
25(1-2), 1-15. https://journals.sagepub.com/doi/full/
10.1177/1363460719876835. En francais : Des vies oubliées :
Les personnes agées trans vivant avec une démence a linter-
section du cisgenrisme, du capacitisme/cogniticisme et de
lagisme. Canadian Journal of Disability Studies, 9(4), 2020,
180-193.

Baril, A., Silverman, M., Gauthier, M.-C. & Lévesque, M.
(2020). Forgotten Wishes: End-of-Life Documents for Trans
People with Dementia at the Margins of Legal Change. Cana-
dian Journal of Law and Society, 35(2), 367-390. En fran-
cais : Souhaits oubliés : Documents de fin de vie des personnes
trans vivant avec une démence aux marges des changements
juridiques. GLAD! Revue sur le langage, le genre, les sexua-
lités, 10, 2021. https://journals.openedition.org/glad/2460.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://dsq-sds.org/article/id/898/
https://dsq-sds.org/article/id/898/
https://cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/article/view/666
https://cjds.uwaterloo.ca/index.php/cjds/article/view/666
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/1363460719876835
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/1363460719876835
https://journals.openedition.org/glad/2460

Bibliographie

Baril, A. & Trevenen, K. (2014). Exploring Ableism and
Cisnormativity in the Conceptualization of Identity and
Sexuality “Disorders.” Annual Review of Critical Psychology,
11,389-416.

Bastien, R. & Perreault, 1. (2018). Le négatif et le positif.
VST : Vie sociale et traitements, 137(1), 40-49.

Batavia, A. I. (1997). Disability and Physician-Assisted
Suicide. New England Journal of Medicine, 336(23), 1671-
1673.

Battin, M. P. (2005). Ending Life: Ethics and the Way We
Die. Oxford University Press.

Battin, M. P. (2015). The Ethics of Suicide: Historical
Sources. Oxford University Press.

Bauer, G. R., Pyne, J., Francino, M. C. & Hammond, R.
(2013). Suicidality among Trans People in Ontario: Implica-
tions for Social Work and Social Justice. Service social, 59(1),
35-62.

Bauer, G. R., Scheim, A. 1., Pyne, J., Travers, R. &
Hammond, R. (2015). Intervenable Factors Associated with
Suicide Risk in Transgender Persons: A Respondent Driven
Sampling Study in Ontario, Canada. BMC Public Health, 15,
1-15.

BayatRizi, Z. (2008). Life Sentences: The Modern Orde-
ring of Mortality. University of Toronto Press.

Bayliss, G. (2016, 14 avril). Canada’s Assisted-Suicide
Law Fails the Mentally Ill. The Walrus. https://thewalrus.ca/
suicide-is-not-painless/.

Beattie, D. & Devitt, P. (2015). Suicide: A Modern Obses-
sion. Liberties Press.

Benkhelifa, S., Camier-Lemoine, E., Chalancon, B. &
Leaunea, E. (2021). Pour une réflexion éthique revisitée autour
de la prévention du suicide : L’exemple de I'approche narrative.
Ethique et santé, 18(1), 45-52.

Ben-Moshe, L. (2013). “The Institution Yet to Come”:
Analyzing Incarceration Through a Disability Lens. Dans L. J.
Davis (dir.), The Disability Studies Reader (4° éd., p. 132-
143). Routledge.

publication/livre/DLS.html

421


https://thewalrus.ca/suicide-is-not-painless/
https://thewalrus.ca/suicide-is-not-painless/

422 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Ben-Moshe, L. (2020). Decarcerating Disability: Deinsti-
tutionalization and Prison Abolition. University of Minnesota
Press.

Beresford, P. & Russo, J. (dir.) (2022). The Routledge
International Handbook of Mad Studies. Routledge.

Bering, J. (2018). Suicidal: Why We Kill Ourselves.
University of Chicago Press.

Berlant, L. (2011). Cruel Optimism. Duke University
Press.

Bernheim, E. (2019). Le refus de soins psychiatriques est-
il possible au Québec ? Instrumentalisation du droit et mission
thérapeutique de la justice. Aporia, 1(11), 28-40.

Bettcher, T. M. (2014). Trapped in the Wrong Theory:
Rethinking Trans Oppression and Resistance. Signs, 39(2),
383-406.

Boer, T. A. (2017). Does Euthanasia Have a Dampening
Effect on Suicide Rates? Recent Experiences from the Nether-
lands. Journal of Ethics in Mental Health, 10, 1-9.

Borecky, A., Thomsen, C. & Dubov, A. (2019). Rewei-
ghing the Ethical Tradeoffs in the Involuntary Hospitalization
of Suicidal Patients. American Journal of Bioethics, 19(10),
71-83.

Borges, A. (2019, 2 avril). I Am Not Always Very
Attached to Being Alive. The Outline. https://theoutline.com/
post/7267/living-with-passive-suicidal-ideation.

Bornstein, K. (2006). Hello Cruel World: 101 Alternatives
to Suicide for Teens, Freaks and Other Outlaws . Seven Stories
Press. En frangais : Hello, monde cruel : 101 alternatives au
suicide pour les ados, les freaks et autres rebelles. Trad. de J.
C. Robinet. Au Diable Vauvert, 2018.

Braswell, H. (2018). Putting the “Right to Die” in Its
Place: Disability Rights and Physician-Assisted Suicide in the
Context of US End-of-Life Care. Studies in Law, Politics, and
Society, 76, 75-99.

Brian, K. M. (2016). “The Weight of Perhaps Ten or a
Dozen Human Lives”: Suicide, Accountability, and the Life-
Saving Technologies of the Asylum. Bulletin of the History of
Medicine, 90(4), 583-610.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://theoutline.com/post/7267/living-with-passive-suicidal-ideation
https://theoutline.com/post/7267/living-with-passive-suicidal-ideation

Bibliographie

Broer, T. (2020). Technology for Our Future? Exploring
the Duty to Report and Processes of Subjectification Relating
to Digitalized Suicide Prevention. Information, 11(170), 1-12.

Broz, L. & Miinster, D. (dir.) (2015). Suicide and Agency:
Anthropological Perspectives on Self-Destruction, Personhood,
and Power. Routledge.

Bryan, A. & Mayock, P. (2017). Supporting LGBT Lives?
Complicating the Suicide Consensus in LGBT Mental Health
Research. Sexualities, 20(1-2), 65-85.

Bryan, C. J. (2022). Rethinking Suicide: Why Prevention
Fails, and How We Can Do Better. Oxford University Press.

Burstow, B. (1992). Radical Feminist Therapy: Working
in the Context of Violence. Sage Publications.

Burstow, B. (2014). The Withering Away of Psychiatry:
An Attrition Model for Antipsychiatry. Dans B. Burstow, B. A.
LeFrancois & S. Diamond (dir.), Psychiatry Disrupted: Theori-
zing Resistance and Crafting the ®evolution (p. 34-51).
McGill/Queen’s University Press.

Burstow, B. (2015). Psychiatry and the Business of
Madness: An Ethical and Epistemological Accounting .
Palgrave MacMillan.

Burstow, B. (2016, 26 avril). The Liberals’ Assisted
Dying Bill: Reflections on a CopOut. The BizOMadness Blog.
https://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-
dying-bill.html.

Burstow, B. & LeFrancois, B. A. (2014). Impassioned
Praxis: An Introduction to Theorizing Resistance to Psychiatry.
Dans B. Burstow, B. A. LeFrangois & S. Diamond (dir.),
Psychiatry Disrupted: Theorizing Resistance and Crafting the
®evolution (p. 3-15). McGill-Queen’s University Press.

Burstow, B., LeFrancois, B. A. & Diamond, S. (dir.)
(2014). Psychiatry Disrupted: Theorizing Resistance and
Crafting the ®evolution. McGill-Queen’s University Press.

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the
Subversion of Identity. Routledge. En frangais : Trouble dans
le genre. Le féminisme et la subversion de l'identité. Trad. de
C. Kraus. La Découverte, 2005.

publication/livre/DLS.html

423


https://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html
https://bizomadness.blogspot.ca/2016/04/the-liberals-assisted-dying-bill.html

424 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Button, M. E. (2016). Suicide and Social Justice: Toward
a Political Approach to Suicide. Political Research Quarterly,
69(2), 270-280.

Button, M. E. (2020). Suicidal Regimes: Public Policy
and the Formation of Vulnerability to Suicide. Dans M. E.
Button & I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New Pers-
pectives on the Politics of Suicide and Suicide Prevention
(p- 87-101). Routledge.

Button, M. E. & Marsh, 1. (dir.) (2020a). Introduction.
Dans Suicide and Social Justice: New Perspectives on the
Politics of Suicide and Suicide Prevention (p. 1-12). Rout-
ledge.

Button, M. E. & Marsh, 1. (dir.) (2020b). Suicide and
Social Justice: New Perspectives on the Politics of Suicide and
Suicide Prevention. Routledge.

Cacho, L. M. (2012). Social Death: Racialized Rightless-
ness and the Criminalization of the Unprotected. New York
University Press.

Camier-Lemoine, E. & Leaune, E. (2021). Autour de la
promesse du lien. Santé mentale: le mensuel des équipes
soignantes en psychiatrie, 256, 74-79.

Campbell, C. S. (2017). Limiting the Right to Die: Moral
Logic, Professional Integrity, Societal Ethos. Dans M. Cholbi
(dir.), Euthanasia and Assisted Suicide: Global Views on
Choosing to End Life (p. 191-229). ABC-CLIO.

Campbell, F. K. (2019). Precision Ableism: A Studies in
Ableism Approach to Developing Histories of Disability and
Abledment. Rethinking History: The Journal of Theory and
Practice, 23(2), 138-156.

Canetto, S. S. (1992). Gender and Suicide in the Elderly.
Suicide and Life-Threatening Behavior, 22(1), 80-97.

Case, A. & Deaton, A. (2020). Deaths of Despair and the
Future of Capitalism. Princeton University Press.

Cavan, R. S. (1928). Suicide. University of Chicago Press.

Cellard, A., Chapdelaine, E. & Corriveau, P. (2013).
«Des menottes sur des pansements » : La décriminalisation de
la tentative de suicide dans les tribunaux du Québec entre 1892
et 1972. Canadian Journal of Law and Society, 28(1), 83-98.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Bibliographie

Centre for Addiction and Mental Health (CAMH).
(2017). Policy Advice on Medical Assistance in Dying and
Mental  lllness.  https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---
public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-
oct2017-pdf.

Centre for Suicide Prevention. (2019). Sexual Minorities
and Suicide. Centre for Suicide Prevention/Mental Health
Commission of Canada/Canadian Association for Suicide
Prevention.

Centre for Suicide Prevention. (2020a). Older Adults and
Suicide. Centre for Suicide Prevention/Mental Health Commis-
sion of Canada/Canadian Association for Suicide Prevention.

Centre for Suicide Prevention. (2020b). Transgender
People and Suicide. Centre for Suicide Prevention/Mental
Health Commission of Canada/Canadian Association for
Suicide Prevention.

Chandler, A. (2016). Self-Injury, Medicine and Society:
Authentic Bodies. Palgrave Macmillan.

Chandler, A. (2019). Boys Don’t Cry? Critical Phenome-
nology, Self-Harm, and Suicide. Sociological Review, 67(6),
1350-1366.

Chandler, A. (2020a). Shame as Affective Injustice:
Qualitative, Sociological Explorations of Self-Harm, Suicide
and Socioeconomic Inequalities. Dans M. E. Button & L
Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New Perspectives on
the Politics of Suicide and Suicide Prevention (p. 32-49). Rout-
ledge.

Chandler, A. (2020b). Socioeconomic Inequalities of
Suicide: Sociological and Psychological Intersections. Euro-
pean Journal of Social Theory, 23(1), 33-51.

Chandler, E. & Ignagni, E. (2019). Strange Beauty:
Aesthetic Possibilities for Desiring Disability into the Future.
Dans K. Ellis, R. Garland-Thomson, M. Kent & R. Robertson
(dir.), Interdisciplinary Approaches to Disability Looking
Towards the Future, Volume 2 (p. 255-265). Routledge.

Chao, Y.-S., Boivin, A., Marcoux, I., Garnon, G., Mays,
N., Lehoux, P., Prémont, M-C., van Leeuwen, E., Pineault, R.,
Advisory Committee, Canadian Medical Association, College

publication/livre/DLS.html

425


https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf
https://www.camh.ca/-/media/files/pdfs---public-policy-submissions/camh-position-on-mi-maid-oct2017-pdf

426 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

of Family Physicians of Canada, Canadian Bar Association,
ministere de la Santé et des Services sociaux du Québec,
Réseau des soins palliatifs du Québec & Commissaire a la
santé et au bien-étre du Québec (2016). International Changes
in End-of-Life Practices over Time: A Systematic Review.
BMC Health Services Research, 16(539). https://doi.org/
10.1186/s12913-016-1749-z.

Charland, L. C., Lemmens, T. & Wada, K. (2018). Deci-
sion-Making Capacity to Consent to Medical Assistance in
Dying for Persons with Mental Disorders. Journal of Ethics in
Mental Health, 1-14. https://ssrn.com/abstract=2784291.

Chih, C., Wilson-Yang, J. Q., Dhaliwal, K., Khatoon, M.,
Redman, N., Malone, R., Islam, S. & Persad, Y. (2020). Health
and Well-Being among Racialized Trans and Non-Binary
People in Canada. Trans PULSE Canada. https://transpulseca-
nada.ca/results/report-health-and-well-being-among-racialized-
trans-and-non-binary-people-in-canada/.

Chivers, S. (2020). Cripping Care Advice: Austerity
Advice Literature, and the Troubled Link between Disability
and Old Age. Dans K. Aubrecht, C. Kelly & C. Rice (dir.). The
Aging-Disability Nexus (p. 51-64). University of British
Columbia Press.

Cholbi, M. (2011). Suicide: The Philosophical Dimen-
sions. Broadview Press.

Cholbi, M. (2017). Suicide. Dans E. N. Zalta (dir.), Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy. https://plato.stanford.edu/
archives/fall2017/entries/suicide/.

Cholbi, M. & Varelius, J. (dir.) (2015). New Directions in
the Ethics of Assisted Suicide and Euthanasia. Springer.

Chrisjohn, R. D., McKay, S. M. & Smith, A. O. (2014).
Dying to Please You: Indigenous Suicide in Contemporary
Canada. Theytus Books.

Clare, E. (2009). Exile and Pride: Disability, Queerness
and Liberation (2° éd.). South End Press.

Clare, E. (2017). Brilliant Imperfection: Grappling With
Cure. Duke University Press.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://doi.org/10.1186/s12913-016-1749-z
https://doi.org/10.1186/s12913-016-1749-z
https://ssrn.com/abstract=2784291
https://transpulsecanada.ca/results/report-health-and-well-being-among-racialized-trans-and-non-binary-people-in-canada/
https://transpulsecanada.ca/results/report-health-and-well-being-among-racialized-trans-and-non-binary-people-in-canada/
https://transpulsecanada.ca/results/report-health-and-well-being-among-racialized-trans-and-non-binary-people-in-canada/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/suicide/

Bibliographie

Clifford Simplican, S. (2015). The Capacity Contract:
Intellectual Disability and the Question of Citizenship . Univer-
sity of Minnesota Press.

Cohen-Almagor, R. (2016). Patient’s Autonomy, Physi-
cian’s Convictions and Euthanasia in Belgium. Annual Review
of Law and Ethics, 24, 343-356.

Coleman, D. (2010). Assisted Suicide Laws Create
Discriminatory Double Standard for Who Gets Suicide Preven-
tion and Who Gets Suicide Assistance: Not Dead Yet
Responds to Autonomy. Disability and Health Journal, 3, 39-
50.

Coleman, D. (2018, 26 octobre). I Depend on Life-
Support to Stay Alive. Why I Oppose Assisted Suicide Laws.
NJ.com. https://www.nj.com/opinion/2018/10/
i_depend_on_life-support_to_stay_alive_why_i_wont.html.

Coleman, D. (2020, January 28). The Extreme Ableism
of Assisted Suicide. Not Dead Yet: The Resistance. https://
notdeadyet.org/the-extreme-ableism-of-assisted-suicide/.

Collins, S. E., Clifasefi, S. L., Logan, D. E., Samples, L.
S., Somers, J. M. & Marlatt, G. A. (2012). Current Status,
Historical Highlights, and Basic Principles of Harm Reduction.
Dans G. A. Marlatt, M. E. Larimer & K. Witkiewitz (dir.),
Harm Reduction: Pragmatic Strategies for Managing High-
Risk Behaviors (2° éd., p. 3-35). Guilford Press.

Colucci, E., Lester, D., Hjelmeland, H. & Park, B. C. B.
(dir.) (2013). Suicide and Culture: Understanding the Context.
Hogrefe.

Corriveau, P., Cauchie, J.-F., Lyonnais, A. & Perreault, I.
(2021). Créer et gérer une banque de données numérique : Les
défis méthodologiques et €thiques de la construction et de la
pérennité de la Plateforme d’analyse de la régulation sociale du
suicide au Québec. Bulletin de Méthodologie Sociologique,
150, 28-50.

Corriveau, P., Perreault, 1., Cauchie, J.-F. & Lyonnais, A.
(2016). Le suicide dans les enquétes du coroner au Québec
entre 1763 et 1986: Un projet de recherche inédit. Revue
d’histoire de '’Amérique francaise, 69(4), 71-86.

publication/livre/DLS.html

427


https://www.nj.com/opinion/2018/10/i_depend_on_life-support_to_stay_alive_why_i_wont.html
https://www.nj.com/opinion/2018/10/i_depend_on_life-support_to_stay_alive_why_i_wont.html
https://notdeadyet.org/the-extreme-ableism-of-assisted-suicide/
https://notdeadyet.org/the-extreme-ableism-of-assisted-suicide/

428 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Cover, R. (2012). Queer Youth Suicide, Culture, and
Identity: Unliveable Lives? Routledge.

Cover, R. (2016a). Queer Youth Suicide: Discourses of
Difference, Framing Suicidality, and the Regimentation of
Iden-
tity. Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral & J. Morris (dir.),
Critical Suicidology: Transforming Suicide Research and
Prevention for the 21st Century (p. 188-208). University of
British Columbia Press.

Cover, R. (2016b). Suicides of the Marginalised: Cultural
Approaches to Suicide, Minorities and Relationality. Cultural
Studies Review, 22(2), 90-113.

Cover, R. (2020). Subjective Connectivity: Rethinking
Loneliness, Isolation and Belonging in Discourses of Minority
Youth Suicide. Social Epistemology, 34(6), 566-576.

Creighton, C., Cerel, J. & Battin, M. P. (2017). Statement
of the American Association of Suicidology: “Suicide” Is Not
the Same as “Physician Aid in Dying.” American Association
of Suicidology, 1-5.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of
Race and Sex: A Black Feminist Critique of Discrimination
Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Practice. University
of Chicago Legal Forum, 89, 139-167.

Critchley, S. (2019). Notes on Suicide. Fitzcarraldo
Editions.

Crow, L. (1996). Including All of Our Lives: Renewing
the Social Model of Disability. Dans C. Barnes & G. Mercer
(dir.), Exploring the Divide (p. 55-72). Disability Press.

Cvetkovich, A. (2012). Depression: A Public Feeling.
Duke University Press.

Daley, A., Costa, L. & Beresford, P. (dir.) (2019).
Madness, Violence, and Power: A Critical Collection. Univer-
sity of Toronto Press.

Davis, L. J. (dir.) (2013a). The Disability Studies Reader
(4° éd.). Routledge. Davis, L. J. (2013b). The End of Normal.
University of Michigan Press.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Bibliographie

Day, A. (2021). The Political Economy of Stigma: HIV,
Memoir, Medicine, and Crip Positionalities. Ohio State Univer-
sity Press.

De Berardis, D., Martinotti, G. & Di Giannantonio, M.
(2018). Editorial: Understanding the Complex Phenomenon of
Suicide: From Research to Clinical Practice. Frontiers in
Psychiatry. https://doi.org/10.3389/fpsyt.2018.00061.

De Lauretis, T. (1987). Technologies of Gender: Essays
on Theory, Film and Fiction. Indiana University Press. En
francais : Théorie queer et cultures populaires : de Foucault a
Cronenberg. Trad. de S. Bourcier. Préface de P. Molinier. La
Dispute, 2007.

Del Villar, K., Willmott, L. & White, B. (2020). Suicides,
Assisted Suicides and “Mercy Killings”: Would Voluntary
Assisted Dying Prevent These “Bad Deaths”? Monash Univer-
sity Law Review, 46(2), 1-44.

Dignitas. (2021). Dignitas: To Live with Dignity, to Die
with Dignity Brochure. https://www.dignitas.ch/images/stories/
pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf. En frangais
Dignitas : vivre dignement, mourir dignement, https://
www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-
dignitas-f.pdf.

DiPietro, P. J. (2016). Of Huachaferia, Asi, and M’ E
Mati: Decolonizing Transing Methodologies. T7SQ: Trans-
gender Studies Quarterly, 3(1-2), 65-73.

Dixon, E. & Piepzna-Samarasinha, L. L. (dir.) (2020).
Beyond  Survival: Strategies and Stories from  the
Transformative Justice Movement. AK Press.

Dolmage, J. T. (2017). Academic Ableism: Disability and
Higher Education. University of Michigan Press.

Dorais, M. & Lajeunesse, S. L. (2004). Dead Boys Can’t
Dance: Sexual Orientation, Masculinity, and Suicide. McGill-
Queen’s University Press. En francgais : Mort ou fif. La face
cachée du suicide chez les gar¢ons. VLB éditeur, 2000.

Dotson, K. (2011). Tracking Epistemic Violence,
Tracking Practices of Silencing. Hypatia, 26(2), 236-257.

Douglas, J. D. (1967). The Social Meanings of Suicide.
Princeton University Press.

publication/livre/DLS.html

429


https://doi.org/10.3389/fpsyt.2018.00061
https://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf
https://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-e.pdf
https://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-f.pdf
https://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-f.pdf
https://www.dignitas.ch/images/stories/pdf/informations-broschuere-dignitas-f.pdf

430 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Downie, J. (2004). Dying Justice: A Case for Decriminali-
zing Euthanasia and Assisted Suicide in Canada . University of
Toronto Press.

Downie, J. (2020). Why Feminist Philosophy (Especially
Sue Sherwin’s) Matters: Reflections through the Lens of
Medical Assistance in Dying. International Journal of Femi-
nist Approaches to Bioethics, 13(2), 21-27.

Dumsday, T. (2021). Assisted Suicide in Canada: Moral,
Legal, and Policy Considerations. University of British
Columbia Press.

Durkheim, E. (1951). Suicide: A Study in Sociology.
Translated by J. A. Spaulding & G. Simpson. Free Press. En
francais : Le Suicide. Etude de sociologie. Presses universi-
taires de France, 1993 [1897].

Dworkin, R., Nagel, T., Nozick, R., Rawls, J., Scanlon, T.
& Thomson, J. J. (1998). The Philosophers’ Brief. Dans M. P.
Battin, R. Rhodes & A. Silvers (dir.), Physician Assisted
Suicide: Expanding the Debate (p. 431-441). Routledge.

Dyck, R. D. (2015). Report on Outcome and Recommen-
dations: LGBTQ Youth Suicide Prevention Summit 2012.
https://egale.ca/awareness/ysps2012/.

Dying with Dignity Canada (2016, 23 septembre). Why
Medically Assisted Dying Is Not Suicide. https://www.dying-
withdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not_suicide.

East, L., Dorozenko, K. P. & Martin, R. (2019). The
Construction of People in Suicide Prevention Documents.
Death Studies, 1-10.

The Economist (2015). 24 and Ready to Die. https://
www.youtube.com/watch?v=SWWkUzkfJ4M.

Edelman, L. (2004). No Future: Queer Theory and the
Death Drive. Duke University Press. En frangais : Merde au
futur : Théorie queer et pulsion de mort. Trad. de M. Démont.
Epel, 2016.

Engelhart, K. (2021). The Inevitable: Dispatches on the
Right to Die. St. Martin’s Press.

Exit International (2021). Our Philosophy: Exit Vision,
Mission and Values. https://[www.exitinternational.net/about-
exit/our-philosophy/.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://egale.ca/awareness/ysps2012/
https://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not_suicide
https://www.dyingwithdignity.ca/blog/assisted_dying_is_not_suicide
https://www.youtube.com/watch?v=SWWkUzkfJ4M
https://www.youtube.com/watch?v=SWWkUzkfJ4M
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/
https://www.exitinternational.net/about-exit/our-philosophy/

Bibliographie

Eyal, N. (2011). Informed Consent. Dans E. N. Zalta
(dir.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://
plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-
consent/.

Fireweed Collective (anciennement The Icarus Project)
(2020). When It All Comes Crashing Down: Navigating Crisis.
Dans E. Dixon & L. L. Piepzna-Samarasinha (dir.), Beyond
Survival: Strategies and Stories from the Transformative
Justice Movement (p. 127-133). AK Press.

Fitzpatrick, S. J. (2014). Re-Moralizing the Suicide
Debate. Journal of Bioethical Inquiry, 11(2), 223-232.

Fitzpatrick, S. J. (2015). Scientism as a Social Response
to the Problem of Suicide. Journal of Bioethical Inquiry,
12(4), 613-622.

Fitzpatrick, S. J. (2016a). Ethical and Political Implica-
tions of the Turn to Stories in Suicide Prevention. Philosophy,
Psychiatry, and Psychology, 23(3-4), 265-276.

Fitzpatrick, S. J. (2016b). Stories of Suicide and Social
Justice. Philosophy, Psychiatry, and Psychology, 23(3-4),
285-287.

Fitzpatrick, S. J. (2020). Epistemic Justice and the
Struggle for Critical Suicide Literacy. Social Epistemology,
34(6), 555-565.

Fitzpatrick, S. J. (2022). The Moral and Political
Economy of Suicide Prevention. Journal of Sociology, 58(1),
113-129.

Fitzpatrick, S. J., Hooker, C. & Kerridge, 1. (2015).
Suicidology as a Social Practice. Social Epistemology, 29(3),
303-322.

Fitzpatrick, S. J., Read, D., Brew, B. K. & Perkins, D.
(2021). A Sociological Autopsy Lens on Older Adult Suicide
in Rural Australia: Addressing Health, Psychosocial Factors
and Care Practices at the Intersection of Policies and Institu-
tions. Social Science and Medicine, 284, 1-9.

Foucault, M. (1976). Histoire de la sexualité : La volonté
de savoir (Vol. 1). Gallimard

Foucault, M. (1994). Dits et écrits 1v. 1980-1988. Galli-
mard.

publication/livre/DLS.html

431


https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-consent/
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-consent/
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/informed-consent/

432 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Foucault, M. (1997). «1I faut défendre la société » : Cours
au College de France (1976-1976). Seuil/Gallimard.

Foucault, M. (2001). Dits et écrits 1. 1976-1988. Galli-
mard.

Foucault, M. (2004a). Naissance de la biopolitique :
Cours au Collége de France (1978-1979). Seuil/Gallimard.

Foucault, M. (2004b). Sécurité, territoire, population :
Cours au Collége de France (1977-1978). Seuil/Gallimard.

Fournier, L. (2021). Autotheory as Feminist Practice in
Art, Writing, and Criticism. MIT Press.

Frazee, C. (2016, 6 juin). Supreme Court Now Permits
Some Canadian to Approach Death on Their Own Terms: Who
Should Those Canadian Be? Hill Times. https://www.hill-
times.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-
permits-some-canadians-to-approach-death-on-their-own-
terms-who-should-those-canadians-be/67062.

Frazee, C. (2020, 17 novembre). Assisted Dying Legisla-
tion Puts Equality for People with Disabilities at Risk. Globe
and Mail. https://www.theglobeandmail.com/opinion/article-
assisted-dying-legislation-puts-equality-for-people-with-disabi-
lities/.

Fricker, M. (2007). Epistemic Injustice: Power and the
Ethics of Knowing. Oxford University Press.

Fricker, M. & Jenkins, K. (2017). Epistemic Injustice,
Ignorance and Trans Experiences. Dans A. Garry, S. J. Khader
& A. Stone (dir.), Routledge Companion to Feminist Philo-
sophy (p. 268-278). Routledge.

Friedan, B. (1963). The Feminine Mystique. Norton.

Friesen, P. (2020). Medically Assisted Dying and Suicide.
How Are They Different, and How Are They Similar? Hastings
Center Report, 50(1), 32-43.

Fritsch, K. (2016). Cripping Neoliberal Futurity: Marking
the Elsewhere and Elsewhen of Desiring Otherwise. Feral
Feminisms, 5, 11-26.

Froese, J. S. & Greensmith, C. (2019). Que(e)rying Youth
Suicide: Unpacking Sexist and Racist Violence in Skim and 13
Reasons Why. Cultural Studies Review, 25(2), 31-51.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some-canadians-to-approach-death-on-their-own-terms-who-should-those-canadians-be/67062
https://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some-canadians-to-approach-death-on-their-own-terms-who-should-those-canadians-be/67062
https://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some-canadians-to-approach-death-on-their-own-terms-who-should-those-canadians-be/67062
https://www.hilltimes.com/2016/06/06/a-supreme-court-judgment-now-permits-some-canadians-to-approach-death-on-their-own-terms-who-should-those-canadians-be/67062
https://www.theglobeandmail.com/opinion/article-assisted-dying-legislation-puts-equality-for-people-with-disabilities/
https://www.theglobeandmail.com/opinion/article-assisted-dying-legislation-puts-equality-for-people-with-disabilities/
https://www.theglobeandmail.com/opinion/article-assisted-dying-legislation-puts-equality-for-people-with-disabilities/

Bibliographie

Fullagar, S. (2003). Wasted Lives: The Social Dynamics
of Shame and Youth Suicide. Journal of Sociology, 39(3),
291-307.

Fung, R. & McCaskell, T. (2012). Continental Drift: The
Imaging of AIDS. Dans M. FitzGerald & S. Rayter (dir.),
Queerly Canadian: An Introductory Reader in Sexuality
Studies (p. 191-195). Canadian Scholars’ Press.

Furqan, Z., Sinyor, M., Schaffer, A., Kurdyak, P. &
Zaheer, J. (2018). “I Can’t Crack the Code”: What Suicide
Notes Teach Us About Experiences with Mental Illness and
Mental Health Care. Canadian Journal of Psychiatry, 1-9.

Galasinski, D. (2019). Discourses of Men’s Suicide Notes:
A Qualitative Analysis. Bloomsbury Academic.

Gallop, J. (2019). Sexuality, Disability, and Aging: Queer
Temporalities of the Phallus. Duke University Press.

Gandsman, A. (2018a). «99 % des suicides sont tragiques,
nous nous battons pour le 1% qui reste» : Des esprits sains
dans des corps malades et I'activisme du droit a la mort. Crimi-
nologie, 51(2), 167-188.

Gandsman, A. (2018b). “Old Age Is Cruel”: The Right to
Die as an Ethics for Living. Australian Journal of Anthropo-
logy, 29, 209-221.

Gandsman, A., Herington, T. E. & Przybylak-Brouillard,
A. (2016). Mourir comme mode de vie. Etre vers la mort et
phénoménologie de I'activisme du droit de mourir. Anthropo-
logie et Sociétés, 40(3), 59-84.

Garland-Thomson, R. (2002). Integrating Disability,
Transforming Feminist Theory. NWSA Journal, 14(3), 1-32.

Gavaghan, C. (2017). Capacity and Assisted Dying. Dans
M. Cholbi (dir.), Euthanasia and Assisted Suicide: Global
Views on Choosing to End Life (p. 299-325). ABC-CLIO.

Gill, C. J. (1992). Suicide Intervention for People with
Disabilities: A Lesson in Inequality. Issues in Law and Medi-
cine, 8(1), 37-53.

Gill, C. J. (1999). The False Autonomy of Forced Choice:
Rationalizing Suicide for Persons with Disabilities. Dans J. L.
J. Werth (dir.), Contemporary Perspectives on Rational Suicide
(p. 171-180). Brunner/Mazel.

publication/livre/DLS.html

433



434 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Gill, C. J. (2000). Health Professionals, Disability, and
Assisted Suicide: An Examination of Relevant Empirical
Evidence and a Reply to Batavia. Psychology, Public Policy,
and Law, 6(2), 526-545.

Gill, C. J. (2004). Depression in the Context of Disability
and the “Right to Die.” Theoretical Medicine, 25, 171-198.

Giwa, A. (2019). A Complete Treatise on Rational
Suicide. Bioethics UPdate, 5, 1070-120.

Goh, 1. (2020). Auto-thanato-theory: Dark Narcissistic
Care for the Self in Sedgwick and Zambreno. Arizona Quar-
terly, 76(1), 197-213.

Gorsuch, N. M. (2006). The Future of Assisted Suicide
and Euthanasia. Princeton University Press.

Greensmith, C. & Froese, J. S. (2021). Fantasies of the
Good Life: Responding to Rape Culture in /3 Reasons Why.
Girlhood Studies, 14(1), 85-100.

Guenther, L. (2013). Solitary Confinement: Social Death
and Its Afterlives. University of Minnesota Press.

Halberstam, J. (2008). The Anti-Social Turn in Queer
Studies. Graduate Journal of Social Science, 5(2), 140-156.

Halberstam, J. (2010, 20 novembre). It Gets Worse...
Social Text. https://socialtextjournal.org/periscope_article/
it_gets_worse/.

Halberstam, J. (2011). The Queer Art of Failure. Duke
University Press.

Hall, K. Q. (2017a). Feminist and Queer Intersections
with Disability Studies. Dans A. Garry, S. J. Khader & A.
Stone (dir.), The Routledge Companion to Feminist Philosophy
(p- 405-418). Routledge.

Hall, K. Q. (2017b). Queer Epistemology and Epistemic
Injustice. Dans I. J. Kidd, J. Medina & G. Pohlhaus Jr. (dir.),
The Routledge Handbook of Epistemic Injustice (p. 158-166).
Routledge.

Hall, K. Q. (2021). Limping Along: Toward a Crip
Phenomenology. Journal of Philosophy of Disability, 1, 11-
33. https://doi.org/10.5840/JPD20218275.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://socialtextjournal.org/periscope_article/it_gets_worse/
https://socialtextjournal.org/periscope_article/it_gets_worse/
https://doi.org/10.5840/JPD20218275

Bibliographie

Halperin, D. (2003). The Normalization of Queer Theory.
Dans G. A. Yep, K. E. Lovaas & J. P. Elia (dir.), Queer Theory
and Communication: From Disciplining Queers to Queering
the Discipline(s) (p. 339-343). Harrington Park Press.

Hamilton, G. (2013, November 22). Terminally Trans-
sexual: Concerns Raised Over Belgian Euthanized after
Botched Sex Change. National Post. https://nationalpost.com/
news/canada/terminally-transsexual-concerns-raised-over-
belgian-euthanized-after-botched-sex-change.

Hamraie, A. (2017). Building Access: Universal Design
and the Politics of Disability. University of Minnesota Press.

Hecht, J. M. (2013). Stay: A History of Suicide and the
Philosophies Against It.Yale University Press.

Henry, A. F., Jr. & Short, J. F. (1954). Suicide and Homi-
cide: Some Economic, Sociological, and Psychological Aspects
of Aggression. Free Press.

Hewitt, J. (2010). Schizophrenia, Mental Capacity, and
Rational Suicide. Theoretical Medicine and Bioethics, 31, 63—
77.

Hewitt, J. (2013). Why Are People with Mental Illness
Excluded from the Rational Suicide Debate? International
Journal of Law and Psychiatry, 36, 358-365.

Hill Collins, P. (2000). Black Feminist Thought: Know-
ledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment (2°
€d.). Routledge. En francais : La pensée féministe noire.
Savoir, conscience et politique de I'empowerment. Trad. de D.
Lamoureux. Remue-ménage, 2016.

Hjelmeland, H. & Knizek, B. L. (2017). Suicide and
Mental Disorders: A Discourse of Politics, Power, and Vested
Interests. Death Studies, 41(8), 481-492.

Hjelmeland, H. & Knizek, B. L. (2020). The Emperor’s
New Clothes? A Critical Look at the Interpersonal Theory of
Suicide. Death Studies, 44(3), 168-178.

Ho, A. (2014). Choosing Death: Autonomy and Ableism.
Dans A. Veltman & M. Piper (dir.), Autonomy, Oppression,
and Gender (p. 1-24). Oxford University Press.

publication/livre/DLS.html

435


https://nationalpost.com/news/canada/terminally-transsexual-concerns-raised-over-belgian-euthanized-after-botched-sex-change
https://nationalpost.com/news/canada/terminally-transsexual-concerns-raised-over-belgian-euthanized-after-botched-sex-change
https://nationalpost.com/news/canada/terminally-transsexual-concerns-raised-over-belgian-euthanized-after-botched-sex-change

436 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Ho, A. & Norman, J. S. (2019). Social Determinants of
Mental Health and Physician Aid-in-Dying: The Real Moral
Crisis. American Journal of Bioethics, 19(10), 52-54.

Horncastle, J. (2018). Practicing Care: Queer
Vulnerability in the Hospital. Social Identities, 24(33), 383-
394,

Horwitz, A. V. (2002). Creating Mental Illness. Univer-
sity of Chicago Press.

Houston, R. (2009). The Medicalization of Suicide:
Medicine and the Law in Scotland and England, circa 1750-
1850. Dans J. Weaver & D. Wright (dir.), Histories of Suicide
(p- 91-118). University of Toronto Press.

Hwang, K. (1999). Rational Suicide and the Disabled
Individual: Self-Determination Versus Social Protection. Dans
J. L. J. Werth (dir.), Contemporary Perspectives on Rational
Suicide (p. 181-187). Brunner/Mazel.

The Icarus Project (n.d.). Navigating Crisis. https:/fire-
weedcollective.org/publication/navigating-crisis/.

The Icarus Project (2015). Madness and Oppression:
Paths to Personal Transformation and Collective Liberation: A
Mad Maps Guide by The Icarus Project. https://fireweedcollec-
tive.org/wp-content/uploads/2018/11/Madness AndOppression-
Guide.pdf.

Jacob, J. D., Holmes, D., Rioux, D. & Corneau, P. (2018).
Patients” Perspective on Mechanical Restraints in Acute and
Emergency Psychiatric Settings: A Poststructural Feminist
Analysis. Dans J. M. Kilty & E. Dej (dir.), Containing
Madness: Gender and “Psy” in Institutional Contexts (p. 93-
117). Palgrave Macmillan.

James, S. E., Herman, J. L., Rankin, S., Keisling, M.,
Mottet, L. & Anafi, M. (2016). The Report of the 2015 U.S.
Transgender Survey. National Center for Transgender Equa-
lity. https://transequality.org/sites/default/files/docs/usts/USTS-
Full-Report-Dec17.pdf.

Jaworski, K. (2010). The Author, Agency and Suicide.
Social Identities, 16(5), 675-687.

Jaworski, K. (2014). The Gender of Suicide: Knowledge
Production, Theory and Suicidology. Ashgate.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://fireweedcollective.org/publication/navigating-crisis/
https://fireweedcollective.org/publication/navigating-crisis/
https://fireweedcollective.org/wp-content/uploads/2018/11/MadnessAndOppressionGuide.pdf
https://fireweedcollective.org/wp-content/uploads/2018/11/MadnessAndOppressionGuide.pdf
https://fireweedcollective.org/wp-content/uploads/2018/11/MadnessAndOppressionGuide.pdf
https://transequality.org/sites/default/files/docs/usts/USTS-Full-Report-Dec17.pdf
https://transequality.org/sites/default/files/docs/usts/USTS-Full-Report-Dec17.pdf

Bibliographie

Jaworski, K. (2015). Suicide, Agency and the Limits of
Power. Dans L. Broz & D. Miinster (dir.), Suicide and Agency:
Anthropological Perspectives on Self-Destruction, Personhood,
and Power (p. 183-201). Routledge.

Jaworski, K. (2016). Divorcing Suicidology, Ethically.
Social Epistemology Review and Reply Collective, 5(2), 18-25.

Jaworski, K. (2020). Towards Ethics of Wonder and
Generosity in Critical Suicidology. Social Epistemology, 34(6),
589-600.

Jaworski, K. & Marsh, 1. (2020). Knowledge Is Made for
Cutting—An Introduction. Social Epistemology, 34(6), 527-
532.

Jaworski, K. & Scott, D. G. (2020). At the Limits of
Suicide: The Bad Timing of the Gift. Social Epistemology,
34(6), 577-588.

Johnson, M. L. (2015). Bad Romance: A Crip Feminist
Critique of Queer Failure. Hypatia, 30(1), 251-267.

Joiner, T. (2005). Why People Die by Suicide. Harvard
University Press.

Joiner, T. E., Hom, M. A., Hagan, C. R. & Silva, C.
(2016). Suicide as a Derangement of the Self-Sacrificial
Aspect of Eusociality. Psychological Review, 123(3), 235-254.

Kafer, A. (2013). Feminist, Queer, Crip. Indiana Univer-
sity Press.

Kalish, R. & Kimmel, M. (2010). Suicide by Mass
Murder: Masculinity, Aggrieved Entitlement, and Rampage
School Shootings. Health Sociology Review, 19(4), 451-464.

Kilty, J. M. & Dej, E. (dir.) (2018). Containing Madness:
Gender and “Psy” in Institutional Contexts. Palgrave
Macmillan.

Kim, S. Y. H., De Vries, R. & Peteet, J. R. (2016).
Euthanasia and Assisted Suicide of Patients with Psychiatric
Disorders in the Netherlands 2011-2014. JAMA Psychiatry,
73(4), 362-368.

King, M. T., Merrin, G. J., Espelage, D. L., Grant, N. J. &
Bub, K. L. (2018). Suicidality and Intersectionality Among
Students Identifying as Nonheterosexual and with a Disability.
Exceptional Children, 84(2), 141-158.

publication/livre/DLS.html

437



438 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Kious, B. M. & Battin, M. P. (2019). Physician Aid-in-
Dying and Suicide Prevention in Psychiatry: A Moral Crisis?
American Journal of Bioethics, 19(10), 29-39.

Kirby, A. (2014). Trans Jeopardy/Trans Resistance:
Shaindl Diamond Interviews Ambrose Kirby. Dans B.
Burstow, B. A. LeFrancois & S. Diamond (dir.), Psychiatry
Disrupted: Theorizing Resistance and Crafting the ®evolution
(p- 163-176). McGillQueen’s University Press.

Kolarova, K. (2015). Death by Choice, Life by Privilege:
Biopolitical Circuits of Vitality and Debility in the Times of
Empire. Dans S. Tremain (dir.), Foucault and the Government
of Disability (p. 396-423). University of Michigan Press.

Kouri, S. & White, J. (2014). Thinking the Other Side of
Youth Suicide: Engagements with Life. International Journal
of Child, Youth and Family Studies, 1, 180-203.

Kral, M. J. (2019). The Idea of Suicide: Contagion, Imita-
tion, and Cultural Diffusion. Routledge.

Krebs, E. (2020). Combating the Ills of Involuntary
Intake: A Critical Rhetorical Analysis of Colorado’s State
Psychiatric Policies for Suicidal Patients. Journal of Applied
Communication Research, 48(3), 310-327.

Krebs, E. (2022). Disrupting Suicidism: Anti-Oppressive
Approaches to Addressing the Desire to Die [these de doctorat,
University of Utah].

Leblanc, S. & Kinsella, E. A. (2016). Toward Epistemic
Justice: A Critically Reflexive Examination of “Sanism” and
Implications for Knowledge Generation. Studies in Social
Justice, 10(1), 59-78.

Lee, J.-E. (2013). Mad as Hell: The Objectifying Expe-
rience of Symbolic Violence. Dans B. A. LeFrancgois, R.
Menzies & G. Reaume (dir.), Mad Matters: A Critical Reader
in Canadian Mad Studies (p. 105-121). Canadian Scholars’
Press.

LeFrancois, B. A., Menzies, R. & Reaume, G. (dir.)
(2013). Mad Matters: A Critical Reader in Canadian Mad
Studies. Canadian Scholars’ Press.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Bibliographie

LeMaster, L. (2022). Suicidal. Cultural Studies < Critical
Methodologies, 22(4). https://doi.org/
10.1177/15327086221087667.

Lewis, B. (2013). A Mad Fight: Psychiatry and Disability
Activism. Dans L. J. Davis (dir.), The Disability Studies
Reader (4° éd., p. 115-131). Routledge.

Liegghio, M. (2013). A Denial of Being: Psychiatrization
as Epistemic Violence. Dans B. A. LeFrancois, R. Menzies &
G. Reaume (dir.), Mad Matters: A Critical Reader in Canadian
Mad Studies (p. 122-129). Canadian Scholars’ Press.

Longmore, P. K. (2003). Why I Burned My Book and
Other Essays on Disability. Temple University Press.

Lund, E. M., Nadorff, M. R., Winer, E. S. & Seader, K.
(2016). Is Suicide an Option? The Impact of Disability on
Suicide Acceptability in the Context of Depression,
Suicidality, and Demographic Factors. Journal of Affective
Disorders, 189, 25-35.

Lundstrom, R. (2018). Spaces for Support: Discursive
Negotiations of Supporter Positions in Online Forum
Discussions about Suicide. Discourse, Context and Media, 25,
98-105.

Lytle, M. C., Silenzio, V. M. B., Homan, C. M,
Schneider, P. & Caine, E. D. (2018). Suicidal and Help-
Seeking Behaviors Among Youth in an Online Lesbian, Gay,
Bisexual, Transgender, Queer, and Questioning Social
Network. Journal of Homosexuality, 65(13), 1916-1933.

MacDonald, M. (1989). The Medicalization of Suicide in
England: Laymen, Physicians, and Cultural Change, 1500-
1870. Milbank Quarterly, 67(1), 69-91.

Magnusson, R. S. (2004). “Underground Euthanasia” and
the Harm Minimization Debate. Journal of Law, Medicine and
Ethics, 32(3), 486-495.

Maier-Clayton, A. (2016, 8 mai). As a Person with
Mental Illness, Here’s Why I Support Medically Assisted
Death. Globe and Mail. https://www.theglobeandmail.com/
life/health-and-fitness/health/as-a-person-with-mental-illness-
heres-why-i-support-medically-assisted-death/arti-
cle29912835/.

publication/livre/DLS.html

439


https://doi.org/10.1177/15327086221087667
https://doi.org/10.1177/15327086221087667
https://www.theglobeandmail.com/life/health-and-fitness/health/as-a-person-with-mental-illness-heres-why-i-support-medically-assisted-death/article29912835/
https://www.theglobeandmail.com/life/health-and-fitness/health/as-a-person-with-mental-illness-heres-why-i-support-medically-assisted-death/article29912835/
https://www.theglobeandmail.com/life/health-and-fitness/health/as-a-person-with-mental-illness-heres-why-i-support-medically-assisted-death/article29912835/
https://www.theglobeandmail.com/life/health-and-fitness/health/as-a-person-with-mental-illness-heres-why-i-support-medically-assisted-death/article29912835/

440 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Mann, J. J. & Arango, V. (2016). Neurobiology of
Suicide and Attempted Suicide. Dans D. Wasserman (dir.),
Suicide: An Unnecessary Death (p. 39-47). Oxford University
Press.

Manning, J. (2020). Suicide: The Social Causes of Self-
Destruction. University of Virginia Press.

Marlatt, G. A., Larimer, M. E. & Witkiewitz, K. (dir.)
(2012). Harm Reduction: Pragmatic Strategies for Managing
High-Risk Behaviors (2° éd.). Guilford Press.

Marsh, I. (2010a). Queering Suicide: The Problematic
Figure of the “Suicidal Homosexual” in Psychiatric Discourse.
Dans B. Scherer (dir.), Queering Paradigms (p. 1-24). Peter
Lang.

Marsh, 1. (2010b). Suicide: Foucault, History and Truth.
Cambridge University Press.

Marsh, I. (2015). “Critical Suicidology”: Toward an
Inclusive, Inventive and Collaborative (Post) Suicidology.
Social Epistemology Review and Reply Collective, 4(6), 5-9.
https://wp.me/p1Bfg0-26B.

Marsh, 1. (2016). Critiquing Contemporary Suicidology.
Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral & J. Morris (dir.), Critical
Suicidology: Transforming Suicide Research and Prevention
Jor the 21st Century (p. 15-30). University of British Columbia
Press.

Marsh, 1. (2018). Historical Phenomenology: Understan-
ding Experiences of Suicide and Suicidality Across Time.
Dans M. Pompili (dir.), Phenomenology of Suicide (p. 1-12).
Springer.

Marsh, 1. (2020a). The Social Production of Psychocen-
tric Knowledge in Suicidology. Social Epistemology, 34(6),
544-554.

Marsh, I. (2020b). Suicide and Social Justice: Discourse,
Politics and Experience. Dans M. E. Button & 1. Marsh (dir.),
Suicide and Social Justice: New Perspectives on the Politics of
Suicide and Suicide Prevention (p. 15-31). Routledge.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://wp.me/p1Bfg0-26B

Bibliographie

Marsh, I., Marzano, L., Mosse, D. & Mackenzie, J.-M.
(2021). First-Person Accounts of the Processes and Planning
Involved in a Suicide Attempt on the Railway. BJPsych Open,
7(1), 1-7. https://doi.org/10.1192/bjo.2020.173.

Marsh, 1., Winter, R. & Marzano, L. (2021). Representing
Suicide: Giving Voice to a Desire to Die? Health: An Interdis-
ciplinary Journal for the Social Study of Health, Illness and
Medicine, 26(1), 10-26. https://doi.org/
10.1177/13634593211046843.

Martin, N. (2011). Preserving Trust, Maintaining Care,
and Saving Lives: Competing Feminist Values in Suicide
Prevention. International Journal of Feminist Approaches to
Bioethics, 4(1), 164-187.

McCloskey, M. S. & Ammerman, B. A. (2018). Suicide
Behavior and Aggression Related Disorders. Current Opinion
in Psychology, 22, 54-58.

McConnell, D., Hahn, L., Savage, A., Dubé, C. & Park,
E. (2016). Suicidal Ideation Among Adults with Disability in
Western Canada: A Brief Report. Community Mental Health
Journal, 52, 519-526.

McCormick, A. J. (2011). Self-Determination, the Right
to Die, and Culture: A Literature Review. Social Work, 56(2),
119-128.

McDermott, E. & Roen, K. (2016). Queer Youth, Suicide
and Self-Harm: Troubled Subjects, Troubling Norms. Palgrave
MacMillan.

McGuire, A. (2020). From Boomer to Zoomer: Aging
with Vitality under Neoliberal Capitalism. Dans K. Aubrecht,
C. Kelly & C. Rice (dir.), The Aging-Disability Nexus (p. 180-
199). University of British Columbia Press.

Mclnerney, F. (2000). “Requested Death”: A New Social
Movement. Social Science and Medicine, 50, 137-154.

Mclntosh, J. L. (1999). Arguments Against Rational
Suicide: A Gerontologist’s Perspective. Dans J. L. J. Werth
(dir.), Contemporary Perspectives on Rational Suicide (p. 188-
193). Brunner/Mazel.

publication/livre/DLS.html

441


https://doi.org/10.1192/bjo.2020.173
https://doi.org/10.1177/13634593211046843
https://doi.org/10.1177/13634593211046843

442 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

McNeil, J., Ellis, S. J. & Eccles, F. J. R. (2017). Suicide
in Trans Populations: A Systematic Review of Prevalence and
Correlates. Psychology of Sexual Orientation and Gender
Diversity, 4(3), 341-353.

McRuer, R. (2006). Crip Theory: Cultural Signs of
Queerness and Disability. New York University Press.

McRuer, R. (2018). Crip Times: Disability, Globalization,
and Resistance. New York University Press.

McRuer, R. & Johnson, M. L. (2014). Proliferating
Cripistemologies: A Virtual Roundtable. Journal of Literary
and Cultural Disability Studies, 8(2), 149-169.

McRuer, R. & Mollow, A. (dir.) (2012). Sex and Disabi-
lity. Duke University Press. Medina, J. (2013). The Epistemo-
logy of Resistance: Gender and Racial Oppression, Epistemic
Injustice, and Resistant Imaginations. Oxford University Press.

Medina, J. (2017). Epistemic Injustice and Epistemolo-
gies of Ignorance. Dans P. C. Taylor, L. Martin Alcoff & L.
Anderson (dir.), The Routledge Companion to the Philosophy
of Race (p. 247-260). Routledge.

Mills, C. (2014). Sly Normality: Between Quiescence and
Revolt. Dans B. Burstow, B. A. LeFrancois & S. Diamond
(dir.), Psychiatry Disrupted: Theorizing Resistance and
Crafting the ®evolution (p. 208-224). McGill-Queen’s
University Press.

Mills, C. (2015). The Global Politics of Disablement:
Assuming Impairment and Erasing Complexity. Dans H.
Spandler, J. Anderson & B. Sapey (dir.), Madness, Distress
and the Politics of Disablement (p. 1-11). Policy Press.

Mills, C. (2017). The Mad Are Like Savages and the
Savages Are Mad: Psychopolitics and the Coloniality of the
Psy. Dans B. M. Z. Cohen (dir.), Routledge International
Handbook of Critical Mental Health (p. 205-212). Routledge.

Mills, C. (2018). “Dead People Don’t Claim”: A Psycho-
political Autopsy of UK Austerity Suicides. Critical Social
Policy, 38(2), 302-322.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.



Bibliographie

Mills, C. (2020). Toughening Up on Welfare Deaths by
Suicide in the UK’s Hostile Environment. Dans M. E. Button &
I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New Perspectives on
the Politics of Suicide and Suicide Prevention (p.71-86). Rout-
ledge.

Mills, C. W. (1997). The Racial Contract. Cornell Univer-
sity Press. En francais : Le contrat racial. Trad. de A. Ndiaye
alias Webster. Mémoire d’encrier, 2023.

Mitchell, D. T. & Snyder, S. L. (2015). The Biopolitics of
Disability: Neoliberalism, Ablenationalism, and Peripheral
Embodiment. University of Michigan Press.

Mollow, A. (2006). “When Black Women Start Going on
Prozac...”: The Politics of Race, Gender, and Emotional
Distress in Meri Nana-Ama Danquah’s Willow Weep for Me.
MELUS, 31(3), 67-99.

Morse, R. S., Kral, M. J., McFadden, M., McCord, J. &
Barsdate Easton, L. (2020). It Takes a Village: The Nonprofes-
sional Mental Health Worker Movement. Dans M. E. Button &
I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New Perspectives on
the Politics of Suicide and Suicide Prevention (p. 154-179).
Routledge.

Muiioz, J. E. (2009). Cruising Utopia: The Then and
There of Queer Futurity. New York University Press.

Murray, S. J. (2006). Thanatopolitics: On the Use of
Death for Mobilizing Political Life. Polygraph, 18, 191-215.

Murray, S. J. (2008). Thanatopolitics: Reading in
Agamben a Rejoinder to Biopolitical Life. Communication and
Critical/Cultural Studies, 5(2), 203-207.

Murray, S. J. (2018). Thanatopolitics. Dans J. R. Di Leo
(dir.), Bloomsbury Handbook to Literary and Cultural Theory
(p- 718-719). Bloomsbury.

Namaste, V. K. (2000). Invisible Lives: The Erasure of
Transsexual and Transgendered People. University of Chicago
Press.

Nicki, A. (2001). The Abused Mind: Feminist Theory,
Psychiatric Disability, and Trauma. Hypatia, 16(4), 80-104.

Nollet, R. (2014). Nathan, Free as a Bird [DVD].
Belgique.

publication/livre/DLS.html

443



444 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Obourn, M. W. (2020). Disabled Futures: A Framework
for Radical Inclusion. Temple University Press.

O’Connor, R. C. & Pirkis, J. (dir.) (2016). The Interna-
tional Handbook of Suicide Prevention. Wiley-Blackwell.

Ogden, R. (2001). Non-Physician Assisted Suicide: The
Technological Imperative of the Deathing Counterculture.
Death Studies, 25(5), 387-401.

Ogien, R. (2009). La vie, la mort, U'Etat. Le débat bioé-
thique. Grasset et Fasquelle.

Organisation mondiale de la Sant¢ (OMS) ([2012]
2014a). Action de santé publique pour la prévention du
suicide : Un cadre de travail. Bibliotheque de TOMS. https://
iris.who.int/bitstream/handle/
10665/112853/9789242503579_fre.pdf ?sequence=1.

Organisation mondiale de la Santé¢ (OMS) (2014b).
Prévention du suicide : L'état d’'urgence mondial. Bibliotheque
de I'OMS. https://iris.who.int/bitstream/handle/
10665/75166/9789241503570_eng.pdf 7sequence=1.

Ouellette, A. (2011). Bioethics and Disability: Toward A
Disability-Conscious Bioethics. Cambridge University Press.

Palmore, E. B. (1999). Suicide Can Be Rational for
Senescent or Terminal Patients. Dans J. L. J. Werth (dir.),
Contemporary Perspectives on Rational Suicide (p. 194-200).
Brunner/Mazel.

Paperny, A. M. (2019a). Hello I Want to Die Please Fix
Me: Depression in the First Person. Random House Canada.

Paperny, A. M. (2019b). This Is a Scream. The Walrus,
16(7), 49-57.

Patsavas, A. (2014). Recovering a Cripistemology of
Pain: Leaky Bodies, Connective Tissue, and Feeling Discourse.
Journal of Literary and Cultural Disability Studies , 8(2), 203-
218.

Patterson, O. (1982). Slavery and Social Death: A
Comparative Study. Harvard University Press.

Pearce, R. (2018). Understanding Trans Health:
Discourse, Power and Possibility. Policy Press.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/112853/9789242503579_fre.pdf?sequence=1
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/112853/9789242503579_fre.pdf?sequence=1
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/112853/9789242503579_fre.pdf?sequence=1
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/75166/9789241503570_eng.pdf?sequence=1
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/75166/9789241503570_eng.pdf?sequence=1

Bibliographie

Perreault, 1., Corriveau, P. & Cauchie, J.-F. (2016). While
of Unsound Mind? Narratives of Responsibility in Suicide
Notes from the Twentieth Century. Histoire sociale, 49(98),
155-170.

Petricola, M. (2021). Introduction: Researching Queer
Death. Whatever, 4, 563-571

Piepzna-Samarasinha, L. L. (2018). Care Work: Drea-
ming Disability Justice. Arsenal Pulp Press.

Pitts-Taylor, V. (2016). The Brain’s Body: Neuroscience
and Corporeal Politics. Duke University Press.

Pitts-Taylor, V. (2019). “A Slow and Unrewarding and
Miserable Pause in Your Life”: Waiting in Medicalized Gender
Transition. Health: An Interdisciplinary Journal for the Social
Study of Health, Illness and Medicine, 24(6), 646-664.

Pohlhaus, G., Jr. (2012). Relational Knowing and Epis-
temic Injustice: Toward a Theory of “Willful Hermeneutical
Ignorance.” Hypatia, 27(4), 715-735.

Pollak, J. (2020). What’s in a Name: The Problem with
Zero Suicide. Psychiatric Times, 37(11), 29. https:/
www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-
with-zero-suicide.

Price, M. (2011). Mad at School: Rhetorics of Mental
Disability and Academic Life. University of Michigan Press.

Price, M. (2015). The Bodymind Problem and the
Possibilities of Pain. Hypatia, 30(1), 268-284.

Pridmore, S., Naguy, A., Ahmadi, J. & Pridmore, W.
(2021). Voluntary Assisted Dying for People with Mental
Disorder. Dynamics of Human Health, 8(1), 1-16.

Puar, J. K. (2007). Terrorist Assemblages: Homonationa-
lism in Queer Times. Duke University Press.

Puar, J. K. (2013). The Cost of Getting Better: Ability
and Debility. Dans L. J. Davis (dir.), The Disability Studies
Reader (4° éd., p. 177-184). Routledge.

Puar, J. K. (2017). The Right to Maim: Debility, Capacity,
Disability. Duke University Press.

Pyne, J. (2015, January 14). “Fix Society. Please.” NOW
Magazine. https://nowtoronto.com/news/leelah-alcorn-fix-
society-not-trans-people/.

publication/livre/DLS.html

445


https://www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-with-zero-suicide
https://www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-with-zero-suicide
https://www.psychiatrictimes.com/view/what-name-the-problem-with-zero-suicide
https://nowtoronto.com/news/leelah-alcorn-fix-society-not-trans-people/
https://nowtoronto.com/news/leelah-alcorn-fix-society-not-trans-people/

446 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Quill, T. E. & Sussman, B. (2020). Physician-Assisted
Death. The Hastings Center, 1-9. https://www.thehasting-
scenter.org/briefingbook/physician-assisted-death/.

Radi, B. (2019). On Trans* Epistemology: Critiques,
Contributions, and Challenges. TSQ: Transgender Studies
Quarterly, 6(1), 43-63.

Radomska, M., Mehrabi, T. & Lykke, N. (2019). Queer
Death Studies: Coming to Terms with Death, Dying and
Mourning Differently: An Introduction. Women, Gender and
Research, 3-4, 3-11.

Raj, R. & Irving, D. (dir.) (2014). Trans Activism in
Canada: A Reader. Canadian Scholars’ Press.

Reynolds, J. M. (2017). “I'd Rather Be Dead Than Disa-
bled” — The Ableist Conflation and the Meanings of Disabi-
lity. Review of Communication, 17(3), 149-163.

Reynolds, V. (2016). Hate Kills: A Social Justice
Response to “Suicide.” Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral & J.
Morris (dir.), Critical Suicidology: Transforming Suicide
Research and Prevention for the 21st Century (p. 169-187).
University of British Columbia Press.

Rhodanthe, L., Wishart, E. et Martin, R. (2019), “All I
Need Is Someone to Talk To”: Evaluating piscHARGED Suicide
Peer Support. Curtin University.

Rich, A. (1980). Compulsory Heterosexuality and
Lesbian Existence. Dans C. Stimpson & E. Spector Person
(dir.), Women: Sex and Sexuality (p. 62-91). University of
Chicago Press.

Riggs, D. W., Pearce, R., Pfeffer, C. A., Hines, S., White,
F. & Ruspini, E. (2019). Transnormativity in the Psy Disci-
plines: Constructing Pathology in the Diagnostic and Statistical
Manual of Mental Disorders and Standards of Care. American
Psychologist, 74(8), 912-924.

Roen, K. (2019). Rethinking Queer Failure: Trans Youth
Embodiments of Distress. Sexualities, 22(1-2), 48-64.

Rose, N. (1999). Governing the Soul: The Shaping of the
Private Self. Free Association Books.

Rose, N. (2019). Our Psychiatric Future: The Politics of
Mental Health. Polity Press.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://www.thehastingscenter.org/briefingbook/physician-assisted-death/
https://www.thehastingscenter.org/briefingbook/physician-assisted-death/

Bibliographie

Saleh-Hanna, V. (2015). Black Feminist Hauntology.
Champ  pénal/Penal  field, xii, 1-31. https://jour-
nals.openedition.org/champpenal/9168.

Salem, T. (1999). Physician-Assisted Suicide Promoting
Autonomy—Or Medicalizing Suicide? Hastings Center Report,
29(3), 30-36.

Sandahl, C. (2003). Queering the Crip or Cripping the
Queer? Intersections of Queer and Crip Identities in Solo
Autobiographical Performance. GLQ: A Journal of Lesbian
and Gay Studies, 9(1-2), 25-56.

Scherer, B. (2020). I Am a Suicide Waiting to Happen:
Reframing Self-Completed Murder and Death. Dans M. E.
Button & I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New Pers-
pectives on the Politics of Suicide and Suicide Prevention
(p. 141-151). Routledge.

Scully, J. (2020). Why Medical Assistance in Dying Must
Treat Mental and Physical Illness Equally. CBC News. https://
www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted-dying-maid-
legislation-mental-health-1.5474025.

Seelman, K. L., Colon-Diaz, M. J. P., LeCroix, R. H.,
Xavier-Brier, M. & Kattari, L. (2017). Transgender Noninclu-
sive Healthcare and Delaying Care Because of Fear: Connec-
tions to General Health and Mental Health Among Trans-
gender Adults. Transgender Health, 2(1), 17-29.

Serano, J. (2007). Whipping Girl: A Transsexual Woman
on Sexism and the Scapegoating of Femininity. Seal Press.

Shakespeare, T. (2006). Autonomy at the End of Life.
Dans Disability Rights and Wrongs (p. 118-132). Routledge.

Shakespeare, T. (2010). The Social Model of Disability.
Dans L. J. Davis (dir.), The Disability Studies Reader (3° éd.,
p- 266-273). Routledge.

Shildrick, M. (2008). Deciding on Death: Conventions
and Contestations in the Context of Disability. Journal of
Bioethical Inquiry, 5(2-3), 209-219.

Shneidman, E. S. (1993). Suicide as Psychache: A
Clinical Approach to Self-Destructive Behavior. Jason
Aronson.

publication/livre/DLS.html

447


https://journals.openedition.org/champpenal/9168
https://journals.openedition.org/champpenal/9168
https://www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted-dying-maid-legislation-mental-health-1.5474025
https://www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted-dying-maid-legislation-mental-health-1.5474025
https://www.cbc.ca/news/opinion/opinion-assisted-dying-maid-legislation-mental-health-1.5474025

448 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Shraya, V. (2017). I Want to Kill Myself . https://viveksh-
raya.com/visual/i-want-to-kill-myself/.

Siebers, T. (2008). Disability Theory. University of
Michigan Press.

Smith, W. J. (2000). Culture of Death: The Assault on
Medical Ethics in America. Encounter Books.

Spade, D. (2011). Normal Life: Administrative Violence,
Critical Trans Politics, and the Limits of Law. South End
Press.

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak? Dans C.
Nelson & L. Grossberg (dir.), Marxism and the Interpretation
of Culture (p. 271-313). University of Illinois Press. En fran-
cais : Les subalternes peuvent-elles parler ? Trad. de J. Vidal.
Amsterdam, 2020.

Staples, J. & Widger, T. (2012). Situating Suicide as an
Anthropological Problem: Ethnographic Approaches to
Understanding Self-Harm and Self-Inflicted Death. Cultural,
Medicine, and Psychiatry, 36, 183-203.

Stefan, S. (2016). Rational Suicide, Irrational Laws:
Examining Current Approaches to Suicide in Policy and Law .
Oxford University Press.

Stohlmann-Rainey, J. (2018, 9 aofit). Hegemonic Sanity
and Suicide. Mad in America. https://www.madinamerica.com/
2018/08/hegemonic-sanity-and-suicide/.

Stohlmann-Rainey, J. (2019, 4 aoiat). How “Safe
Messaging” Gaslights Suicidal People. Mad in America.
https://www.madinamerica.com/2019/08/safe-messaging-
gaslights-suicidal-people/.

Stolakis, K. (2021). Pray Away [DVD]. Etats-Unis.

Stryker, S. (2017). Transgender History: The Roots of
Today’s Revolution (2° éd.). Seal Press.

Stryker, S. & Aizura A. Z. (dir.) (2013). The Transgender
Studies Reader 2. Routledge.

Stryker, S. & Currah P. (dir.) (2014). Keywords. TSQ:
Transgender Studies Quarterly, 1(1-2).

Stryker, S., Currah, P. & Moore, L. J. (2008). Introduc-
tion: Trans-, Trans, or Transgender? Women'’s Studies Quar-
terly, 36(3-4), 11-22.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://vivekshraya.com/visual/i-want-to-kill-myself/
https://vivekshraya.com/visual/i-want-to-kill-myself/
https://www.madinamerica.com/2018/08/hegemonic-sanity-and-suicide/
https://www.madinamerica.com/2018/08/hegemonic-sanity-and-suicide/
https://www.madinamerica.com/2019/08/safe-messaging-gaslights-suicidal-people/
https://www.madinamerica.com/2019/08/safe-messaging-gaslights-suicidal-people/

Bibliographie

Stryker, S. & Whittle S. (dir.) (2006). The Transgender
Studies Reader. Routledge.

Stuckler, D. & Basu, S. (2013). The Body Economic: Why
Austerity Kills. Basic Books.

Stuckler, D., Basu, S., Suhrcke, M., Coutts, A. & McKee,
M. (2009). The Public Health Effect of Economic Crises and
Alternative Policy Responses in Europe: An Empirical
Analysis. The Lancet, 374(9686), 315-323.

Sullivan, N. (2007). “The Price to Pay for Our Common
Good”: Genital Modification and the Somatechnologies of
Cultural (In)Difference. Social Semiotics, 17(3), 395-409.

Sullivan, N. (2009). Transsomatechnics and the Matter of
“Genital Modifications.” Australian Feminist Studies, 24(60),
275-286.

Sullivan, N. & Murray, S. (dir.) (2009). Introduction.
Dans Somatechnics: Queering the Technologisation of Bodies
(p- 1-10). Ashgate.

Sullivan, S. & Tuana, N. (dir.) (2007). Race and Episte-
mologies of Ignorance. State University of New York Press.

Sumner, L. W. (2011). Assisted Death: A Study in Ethics
and Law. Oxford University Press.

Szasz, T. (1999). Fatal Freedom: The Ethics and Politics
of Suicide. Praeger Publishers.

Szasz, T. (2008). Suicide Prohibition: The Shame of
Medicine. Syracuse University Press.

Tack, S. (2019). The Logic of Life: Thinking Suicide
through Somatechnics. Australian Feminist Studies, 34(99),
46-59.

Tatz, C. & Tatz, S. (2019). The Sealed Box of Suicide.
Springer.

Taylor, C. (2014). Birth of the Suicidal Subject: Nelly
Arcan, Michel Foucault, and Voluntary Death. Culture, Theory
and Critique, 56(2), 187-207. https://doi.org/
10.1080/14735784.2014.937820.

publication/livre/DLS.html

449


https://doi.org/10.1080/14735784.2014.937820
https://doi.org/10.1080/14735784.2014.937820

450 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Thienpont, L., Verhofstadt, M., Van Loon, T., Distel-
mans, W., Audenaert, K. & De Deyn, P. P. (2015). Euthanasia
Requests, Procedures and Outcomes for 100 Belgian Patients
Suffering from Psychiatric Disorders: A Retrospective,
Descriptive Study. BMJ Open, 5, 1-8.

Thom, K. C. (2015). 8 Tips for Trans Women of Color
Who Are Considering Suicide. Everyday Feminism. https://
everydayfeminism.com/2015/11/for-trans-women-considering-
suicide/.

Thom, K. C. (2019). I Hope We Choose Love: A Trans
Girl’s Notes from the End of the World. Arsenal Pulp Press.

Thorneycroft, R. (2020). Crip Theory and Mad Studies:
Intersections and Points of Departure. Canadian Journal of
Disability Studies, 9(1), 91-121. En francais : Théorie crip et
études de la folie : Intersections et points de départ. Canadian
Journal of Disability Studies, 10(3), 2021, 225-267.

Tierney, T. F. (2006). Suicidal Thoughts Hobbes,
Foucault and the Right to Die. Philosophy and Social Criti-
cism, 32(5), 601-638.

Tierney, T. F. (2010). The Governmentality of Suicide:
Peuchet, Marx, Durkheim, and Foucault. Journal of Classical
Sociology, 10(4), 357-389.

Tierney, T. F. (2021). Euthanasia, Biopolitics, and Care
of the Self. Dans S. Westwood (dir.), Regulating the End of
Life: Death Rights (p. 156-169). Routledge.

Trans Lifeline. (2020). Why No Non-Consensual Active
Rescue? In E. Dixon & L. L. Piepzna-Samarasinha (dir.),
Beyond  Survival: Strategies and Stories from  the
Transformative Justice Movement (p. 135-139). AK Press.

Trans Lifeline (2021). Principles. https://translifeline.org/
about/#principles.

Trans PULSE Canada Team (2020). Health and Health
Care Access for Trans and NonBinary People in Canada .
https://transpulsecanada.ca/wp-content/uploads/2020/03/
National_Report_2020-03-03_cc-by_FINAL-ua-1.pdf.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://everydayfeminism.com/2015/11/for-trans-women-considering-suicide/
https://everydayfeminism.com/2015/11/for-trans-women-considering-suicide/
https://everydayfeminism.com/2015/11/for-trans-women-considering-suicide/
https://translifeline.org/about/#principles
https://translifeline.org/about/#principles
https://transpulsecanada.ca/wp-content/uploads/2020/03/National_Report_2020-03-03_cc-by_FINAL-ua-1.pdf
https://transpulsecanada.ca/wp-content/uploads/2020/03/National_Report_2020-03-03_cc-by_FINAL-ua-1.pdf

Bibliographie

Trujillo, M. A., Perrin, P. B., Sutter, M., Tabaac, A. &
Benotsch, E. G. (2017). The Buffering Role of Social Support
on the Associations among Discrimination, Mental Health, and
Suicidality in a Transgender Sample. International Journal of
Transgenderism, 18(1), 39-52.

Tuana, N. (2017). Feminist Epistemology: The Subject of
Knowledge. Dans I. J. Kidd, J. Medina & G. Pohlhaus
Jr. (dir.), The Routledge Handbook of Epistemic Injustice
(p- 125-138). Routledge.

Turecki, G. (2018). Early-Life Adversity and Suicide
Risk: The Role of Epigenetics. Dans M. Pompili (dir.), Pheno-
menology of Suicide: Unlocking the Suicidal Mind (p. 39-49).
Springer.

Van Orden, K. A., Witte, T. K., Cukrowicz, K. C., Braith-
waite, S. R., Selby, E. A. & Joiner, T. E., Jr. (2010). The
Interpersonal Theory of Suicide. Psychological Review,
117(2), 575-600.

Varelius, J. (2015). Mental Illness, Lack of Autonomy,
and Physician-Assisted Death. Dans M. Cholbi & J. Varelius
(dir.), New Directions in the Ethics of Assisted Suicide and
Euthanasia (p. 59-77). Springer.

Varelius, J. (2016). On the Moral Acceptability of
Physician-Assisted Dying for Non-Autonomous Psychiatric
Patients. Bioethics, 30(4), 227-233.

Veale, J. F., Watson, R. J., Peter, T. & Saewyc, E. M.
(2017). The Mental Health of Canadian Transgender Youth
Compared with the Canadian Population. Journal of Adoles-
cent Health, 60(1), 44-49.

Wardlaw, M. P. (2010). The Right-to-Die Exception:
How the Discourse of Individual Rights Impoverishes Bioe-
thical Discussions of Disability and What We Can Do About
It. International Journal of Feminist Approaches to Bioethics,
3(2), 43-62.

Webb, D. (2011). Thinking About Suicide: Contemplating
and Comprehending the Urge to Die. PCCS Books.

Wedlake, G. (2020). Complicating Theory Through Prac-
tice: Affirming the Right to Die for Suicidal People. Canadian
Journal of Disability Studies, 9(4), 89-110.

publication/livre/DLS.html

451



452 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Wendell, S. (1996). The Rejected Body: Feminist Philoso-
phical Reflections on Disability. Routledge.

Wendell, S. (2001). Unhealthy Disabled: Treating
Chronic Illnesses as Disabilities. Hypatia, 16(4), 17-33.

Werth, J. L., Jr. (1996). Rational Suicide? Implications
for Mental Health Professionals. Taylor and Francis.

Werth, J. L., Jr. (1998). Using Rational Suicide as an
Intervention to Prevent Irrational Suicide. Crisis, 19(4), 185-
192.

Werth, J. L., Jr. (dir.) (1999). Introduction to the Issue of
Rational Suicide. Dans Contemporary Perspectives on Rational
Suicide (p. 1-9). Brunner/Mazel.

Westwood, S. (2021). Embodiment, Choice and Control
at the Beginning and Ending of Life: Paradoxes and Contradic-
tions. A Provocation. Dans S. Westwood (dir.), Regulating the
End of Life: Death Rights (p. 219-236). Routledge.

Wexler, L. M. & Gone, J. P. (2016). Exploring Possibili-
ties for Indigenous Suicide Prevention: Responding to Cultural
Understandings and Practices. Dans J. White, I. Marsh, M. J.
Kral & J. Morris (dir.), Critical Suicidology: Transforming
Suicide Research and Prevention for the 21st Century (p. 56-
70). University of British Columbia Press.

Whitaker, R. (2018, August 6). Suicide in the Age of
Prozac. Mad in America. https://www.madinamerica.com/
2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/.

White, J. (2012). Youth Suicide as a “Wild” Problem:
Implications for Prevention Practice. Suicidology Online, 3,
42-50.

White, J. (2015a). Qualitative Evidence in Suicide
Ideation, Attempts, and Suicide Prevention. Dans K. Olson, R.
A. Young & 1. Z. Schultz (dir.), Handbook of Qualitative
Health Research for Evidence-Based Practice (p. 335-354).
Springer.

White, J. (2015b). Shaking Up Suicidology. Social Episte-
mology Review and Reply Collective, 4(6), 1-4.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/
https://www.madinamerica.com/2018/08/suicide-in-the-age-of-prozac/

Bibliographie

White, J. (2016). Reimagining Youth Suicide Prevention.
Dans J. White, I. Marsh, M. J. Kral & J. Morris (dir.), Critical
Suicidology: Transforming Suicide Research and Prevention
for the 2lst Century (p. 244-263). University of British
Columbia Press.

White, J. (2017). What Can Critical Suicidology Do?
Death Studies, 41(8), 472-480.

White, J. (2020a). Hello Cruel World! Embracing a
Collective Ethics for Suicide Prevention. Dans M. E. Button &
I. Marsh (dir.), Suicide and Social Justice: New Perspectives on
the Politics of Suicide and Suicide Prevention (p. 197-210).
Routledge.

White, J. (2020b). Suicidology Is for Cutting: Epistemic
Injustice and Decolonial Critiques. Social Epistemology
Review and Reply Collective, 9(5), 75-81.

White, J. & Kral, M. J. (2014). Re-Thinking Youth
Suicide: Language, Culture, and Power. Journal for Social
Action in Counseling and Psychology, 6(1), 122-142.

White, J., Marsh, 1., Kral, M. J. & Morris, J. (dir.)
(2016a). Critical Suicidology: Transforming Suicide Research
and Prevention for the 2Ist Century. University of British
Columbia Press.

White, J., Marsh, 1., Kral, M. J. & Morris, J. (dir.)
(2016b). Introduction: Rethinking Suicide. Dans Critical Suici-
dology: Transforming Suicide Research and Prevention for the
21st Century (p. 1-11). University of British Columbia Press.

White, J. & Morris, J. (2019). Re-Thinking Ethics and
Politics in Suicide Prevention: Bringing Narrative Ideas into
Dialogue with Critical Suicide Studies. International Journal
of Environmental Research and Public Health, 16(18), 1-13.

White, J. & Stoneman, L. (2012). Thinking and Doing
Prevention: A Critical Analysis of Contemporary Youth Crime
and Suicide Prevention Discourses. Child and Youth Services,
33(2), 104-126.

Wicks, E. (dir.) (2016). The Law and Ethic of Assisted
Dying: Is There a Right to Die? Dans Human Rights and Heal-
thecare (p. 253-274). Hart Publishing.

publication/livre/DLS.html

453



454 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Wieseler, C. (2016). Objectivity as Neutrality, Nondisa-
bled Ignorance, and Strong Objectivity in Biomedical Ethics.
Social Philosophy Today, 32, 85-106.

Wieseler, C. (2020). Epistemic Oppression and Ableism
in Bioethics. Hypatia, 35(4), 714-732.

Wildhood, M. (2018, 25 octobre). Suicide Hotlines, Risk
Assessment and Rights: Whose Safety Matters? Mad in
America.  https://www.madinamerica.com/2018/10/national-
suicide-hotline-whose-safety-matters.

Wilson, K. (2018). The Call for the Abolition of Mental
Health Law: The Challenges of Suicide, Accidental Death and
the Equal Enjoyment of the Right to Life. Human Rights Law
Review, 18, 651-688.

Wilson, T. A. (2016, 12 décembre). How Being Black and
Queer Made Me Unapologetically Suicidal. HuffPost. https://
www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer-made-me-
unapologetically-sucidial _b_584ea3fde4b01713310512a2.

Winters, K. (2006). Gender Dissonance: Diagnostic
Reform of Gender Identity Disorder for Adults. Journal of
Psychology and Human Sexuality, 17(3-4), 71-89.

Wipond, R. (2020, November 29). Suicide Hotlines Bill
Themselves as Confidential—Even as Some Trace Your Call.
Mad in America. https://www.madinamerica.com/2020/11/
suicide-hotlines-trace-your-call/.

Witten, T. M. (2014). End of Life, Chronic Illness, and
Trans-Identities. Journal of Social Work in End-of-Life and
Palliative Care, 10(1), 34-58.

Wray, M., Colen, C. & Pescosolido, B. (2011). The
Sociology of Suicide. Annual Review of Sociology, 37, 505-
528.

Wray, M., Poladko, T. & Vaughan Allen, M. (2011).
Suicide Trends in Nevada, 1999-2009. Dans D. N. Shalin
(dir.), The Social Health of Nevada: Leading Indicators and
Quality of Life in the Silver State (p. 1-28). UNLV Center for
Democratic ~ Culture.  https://www.academia.edu/2647746/
Suicide_Trends_in_Nevada_An_Update.

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://www.madinamerica.com/2018/10/national-suicide-hotline-whose-safety-matters
https://www.madinamerica.com/2018/10/national-suicide-hotline-whose-safety-matters
https://www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer-made-me-unapologetically-sucidial_b_584ea3fde4b01713310512a2
https://www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer-made-me-unapologetically-sucidial_b_584ea3fde4b01713310512a2
https://www.huffpost.com/entry/how-being-black-queer-made-me-unapologetically-sucidial_b_584ea3fde4b01713310512a2
https://www.madinamerica.com/2020/11/suicide-hotlines-trace-your-call/
https://www.madinamerica.com/2020/11/suicide-hotlines-trace-your-call/
https://www.academia.edu/2647746/Suicide_Trends_in_Nevada_An_Update
https://www.academia.edu/2647746/Suicide_Trends_in_Nevada_An_Update

Bibliographie

Wright, C. (2018, June 10). Learning to Live with
Wanting to Die. The Body Is Not an Apology. https://thebo-
dyisnotanapology.com/magazine/learning-to-live-with-
wanting-to-die/.

Young, R. (2020). Voluntary Euthanasia. Dans E. N.
Zalta (dir.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://
plato.stanford.edu/archives/spr2020/entries/euthanasia-volun-
tary/.

Yue, E. (2021). Who Is the Migrant in “Migrant Suicide”?
Kohl: A Journal for Body and Gender Research, 7(1), 69-73.

Burn~Aofit remercie Claude Rioux pour sa complicité,
Alaric Garnier pour son regard sur la maquette du format
broché et Frédérique Pino pour ses conseils de fabrication.

publication/livre/DLS.html

455


https://thebodyisnotanapology.com/magazine/learning-to-live-with-wanting-to-die/
https://thebodyisnotanapology.com/magazine/learning-to-live-with-wanting-to-die/
https://thebodyisnotanapology.com/magazine/learning-to-live-with-wanting-to-die/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2020/entries/euthanasia-voluntary/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2020/entries/euthanasia-voluntary/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2020/entries/euthanasia-voluntary/

456 Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du
suicide (assisté)

Colophon

Traduction : Philippe Blouin.

Titre original : Undoing Suicidism. A Trans, Queer, Crip
Approach to Rethinking (Assisted) Suicide.

Publication originale en 2023 par Temple University Press,
Philadelphie.

Publié sous licence CC BY-NC-SA.

L— Version imprimeur

Une version papier de Défaire le suicidisme : Une approche
trans, queer et crip du suicide (assisté), mise en page avec
InDesign et imprimée en Offset sur Rives Tradition natural
white 250 g/mz, Holmen Book Extra main de 2 Blanc PEFC 65
g/m? en 2000 exemplaires lors du premier tirage par Corlet
Imprimeur (ZI, rue Maximilien Vox, 14110 Condé-en-
Normandie), reliée en dos carré collé, et distribuée par Paon
Serendip est parue en février 2026 avec I'ISBN suivant :
978-2-49353-428-6.

L— Versions A4, AS et AS imposée

Design graphique en web-to-print par Amélie Dumont.

La famille de caracteres utilisée pour composer ces différents
PDF est la Full-Times. Ce projet est le fruit d’une
collaboration entre la dessinatrice de caracteres Amélie
Dumont et les éditions Burn~Aoft.

Ces fichiers sont a télécharger depuis la version «desktop » de
notre site. IIs ont été produits grace & WeasyPrint & partir du
contenu de notre site web, lui-méme généré avec Pelican
depuis une base de données en AsciiDoc. Le code source est

Ce PDF a été mis a jour le
17/02/26 a 11h 13.


https://gitlab.com/ameliedumont/fulltimes
https://weasyprint.org/
https://docs.getpelican.com/
https://asciidoc.org/

Versions A4, AS et AS imposée 457

entierement disponible sur notre dépdot GitLab sous une

licence libre. Les fichiers InDesign a lorigine de -cette
publication ont été convertis en AsciiDoc avec OutDesign.

publication/livre/DLS.html


https://gitlab.com/fr.editionsburnaout/www
https://outdesign.deborderbollore.fr/

	Défaire le suicidisme : Une approche trans, queer et crip du suicide (assisté)
	Avertissement
	Au sujet de la traduction de Mad et des variations du verbe « détraquer »
	Au sujet du terme crip
	Au sujet du terme « sanisme »
	Préface — Robert McRuer
	Introduction. Manifeste suicidaire
	Voyage dans un esprit suicidaire : du personnel au théorique
	Le suicidisme, la contrainte à la vie et l’injonction à la vie et à la futurité
	(Dé)faire le suicide : (re)signifier les termes
	Autothanatothéorie : une boîte à outils méthodologique et conceptuelle
	Disséquer le suicide (assisté) : la structure du livre

	Partie 1. Repenser le suicide
	Chapitre 1. Le suicidisme : un cadre théorique pour conceptualiser le suicide
	1.1. Les principaux modèles de la suicidalité
	1.1.1. Le modèle médical
	1.1.2. Le modèle social
	1.1.3. Le modèle de santé publique
	1.1.4. Le modèle de justice sociale

	1.2. Les fantômes dans les modèles de la suicidalité
	1.2.1. Suicide = Problème : la suicidalité comme pathologie médicale, sociale ou sociopolitique
	1.2.2. Silence = Mort : « Exprimez-vous… Non, ne le faites pas… » Le script suicidiste préventionniste
	1.2.3. Perspectives fantomatiques : les voix (absentes) des personnes suicidaires
	1.2.4. L’injonction à la vie et à la futurité : la toile complexe du suicidisme et du sanisme

	1.3. Les conceptualisations alternatives de la suicidalité
	1.3.1. Les perspectives philosophiques sur le suicide
	1.3.2. Thomas Szasz et la liberté radicale du suicide
	1.3.3. Susan Stefan et la discrimination des personnes suicidaires
	1.3.4. Perspectives alternatives additionnelles

	1.4. Le suicidisme comme violence épistémique
	1.4.1. Le suicidisme comme une épistémologie de l’ignorance
	1.4.2. La suicidalité et l’injustice épistémique : injustice testimoniale et injustice herméneutique
	1.4.3. Les sujets suicidaires, l’injustice testimoniale préemptive et l’étouffement testimonial
	1.4.4. Le suicidisme, la silenciation épistémique et la mort épistémique

	1.5. Mot de la fin

	Chapitre 2. Queeriser et transer le suicide : repenser la suicidalité LGBTQ
	2.1. Les discours sur la suicidalité LGBTQ comme somatechnologies de vie
	2.1.1. Les stéréotypes sur les personnes LGBTQ suicidaires
	2.1.2. Les explications simplistes de la suicidalité LGBTQ
	2.1.3. Les solutions incomplètes pour aider les personnes suicidaires
	2.1.4. Le traitement saniste et suicidiste des personnes LGBTQ suicidaires

	2.2. Les approches alternatives de la suicidalité trans : Trans Lifeline et discharged
	2.3. L’échec d’un véritable échec : théorie queer, suicidalité et (non-)futurité
	2.4. Mot de la fin

	Chapitre 3. Cripper et détraquer le suicide : repenser la suicidalité handicapée/détraquée
	3.1. Les discours sur la suicidalité handicapée/détraquée comme somatechnologies de vie
	3.1.1. Handicap et suicide assisté : exceptionnalisme de la prévention du suicide ou droit à l’autonomie ?
	3.1.2. Redéfinir la folie… sauf pour les personnes suicidaires
	3.1.3. Suicidologie critique, handicap et folie
	3.1.4. Le traitement saniste et suicidiste des personnes suicidaires handicapées/détraquées

	3.2. Les approches alternatives de la suicidalité handicapée/détraquée
	3.3. La suicidalité comme handicap : repenser la suicidalité avec la cripistémologie
	3.4. Mot de la fin


	Partie 2. Repenser le suicide assisté
	Chapitre 4. Le mouvement pour le droit à mourir et son ontologie validiste, saniste, âgiste et suicidiste du suicide assisté
	4.1. Les discours sur le droit à mourir comme somatechnologies de vie
	4.1.1. Le mouvement pour le droit à mourir : un mouvement social comme les autres ?
	4.1.2. Un droit à mourir pour les personnes vivant avec des maladies mentales ?
	4.1.3. L’ontologie du suicide assisté

	4.2. Les postulats validistes, sanistes et âgistes dans les discours sur le droit à mourir
	4.3. Les postulats suicidistes dans les discours sur le droit à mourir
	4.4. Cripper les discours sur le droit à mourir : repenser l’accès au suicide assisté
	4.5. Mot de la fin

	Chapitre 5. Queeriser, transer, cripper et détraquer le suicide assisté
	5.1. Le modèle queercrip du suicide (assisté)
	5.2. L’approche affirmative du suicide
	5.2.1. Dix principes de l’approche affirmative du suicide
	Principe 1 : Adopter un cadre antisuicidiste
	Principe 2 : Soutenir une perspective intersectionnelle
	Principe 3 : Comprendre la suicidalité comme un phénomène complexe
	Principe 4 : Adopter une attitude sans jugement
	Principe 5 : Encourager les initiatives par et pour les personnes suicidaires
	Principe 6 : Promouvoir le soutien par les pairs et par la communauté
	Principe 7 : Refuser les interventions coercitives et non consenties
	Principe 8 : Valoriser l’autonomie et l’autodétermination
	Principe 9 : Adopter une approche de réduction des risques
	Principe 10 : Soutenir le suicide assisté par le consentement éclairé

	5.2.2. Les avantages de l’approche affirmative du suicide

	5.3. Les objections potentielles à une approche affirmative du suicide
	Objection 1 : Pourquoi est-il nécessaire d’offrir du soutien sous la forme du suicide assisté alors qu’une personne peut se suicider toute seule ?
	Objection 2 : N’est-il pas dangereux d’endosser votre approche affirmative du suicide en l’absence de preuves sur son efficacité ?
	Objection 3 : Comment peut-on s’assurer que les décisions des personnes suicidaires sont vraiment autonomes ?
	Objection 4 : Les groupes marginalisés seraient-ils surreprésentés dans les statistiques sur le suicide assisté ?
	Objection 5 : Envoyons-nous un mauvais message aux personnes marginalisées et aux personnes suicidaires en leur disant que nous appuyons leur suicide assisté ?
	Objection 6 : N’est-il pas antirévolutionnaire de donner aux personnes suicidaires un droit à mourir à cause de souffrances causées par des violences sociopolitiques ?
	Objection 7 : La médicalisation du suicide assisté ne donne-t-elle pas trop de pouvoir au complexe médico-industriel ?
	Objection 8 : L’autorisation du suicide assisté sera-t-elle une pente glissante menant à plus de décès ?
	Objection 9 : N’est-ce pas trop demander aux familles et aux ami⁠⁠·es que de soutenir une personne suicidaire dans son suicide assisté ?
	Objection 10 : Et l’espoir ?

	5.4. La thanatopolitique du suicide assisté comme éthique de la vie
	5.5. Mot de la fin


	Conclusion. Le sujet suicidaire peut-il parler ? Les voix des personnes suicidaires comme microrésistance
	Remerciements
	Bibliographie

	Colophon
	Version imprimeur
	Versions A4, A5 et A5 imposée


